### श्रीकणादमुनिप्रणीतं

# वैशेषिकदर्शनम्।

शंकरिमश्रक्तवैशेषिकसूत्रोपस्कार−जयनारायणतर्कपञ्चान-नभट्टाचार्यकृतकणादसूत्रविवृति−चन्द्रकान्तभट्टा-चार्यप्रणीतवैशेषिकभाष्य−समस्रंकृतम् ।

बाक्रेइत्युपाह्वगङ्गाधरभद्वसुतमहादेवशर्मणा संशोधितम्।



र्गुजराती<sup>7</sup> मुद्रणालयाधिपतिना स्वीये मुद्रणयन्त्रालये मुद्रयित्वा प्रकाशितम् ।

किमसंवत् १९६९

क्रिस्ताब्दः १ १ ९ ३

मूल्यं रूपकद्वयम्।

#### विज्ञापनम्।

### श्री६गुरुचरणारविन्दाभ्यां नमः।

अथ प्रकाइयते वैशेषिकं दर्शनमुपस्कार-विवृति-भाष्येतिच्याख्यात्र-चोपेतम् ।

इदं कणाद्मुनिप्रणीतं पदार्थतत्त्वविवेकशास्त्रम् । नच 'अथातो धर्म व्याख्यास्यामः ' इति शास्त्रारम्भसूत्रे धर्मनिरूपणप्रतिज्ञानाद्धर्मशास्त्र-मिद्मिति शङ्कथम्। मानवयाज्ञवल्क्यादिष्विवात्र आचारसंस्कारव्यवहार-प्रायश्चित्तादेरनिरूपणात्, अध्वरमीमांसायामिव वा तद्धोधकप्रमाणेषु प्रमाणान्तरविरोधप्रयुक्तसंशयनिराकरणौपियकन्यायाप्रदर्शनाच । तत्प्र-तिज्ञानं चात्र पदार्थतत्त्वज्ञानिमित्ततया तच्छेषत्वेन तिन्नरूपणार्थं नतु प्रधानतया। अत एव 'धर्मविशेषप्रसूतात् तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसाधिगमः' इति सूत्रे पदार्थतत्त्वज्ञानस्यैव निःश्रेयससाधनत्वाभिधानेन फळवत्ताप्रद्-र्शनं संगच्छते प्रधानतया निरूप्यस्यैव फळवत्त्ववोधनस्योचितत्वात्।

द्विविधास्य शास्त्रस्य व्याख्यानश्रेणी-पदार्थसंप्रहाभिधप्रशस्तदेवप्रणी-तवैशेषिकसूत्रभाष्यस्य साक्षात्परंपरया वा व्याख्यानरूपैका, अपरा सूत्र-व्याख्यानरूपा । तत्र प्रथमश्रेण्यां प्रशस्तपादभाष्यस्य साक्षाद्याख्यानानि व्योमशिवाचार्य( शिवादित्य )विरचिता व्योमवती, श्रीधराचार्यविर-चिता न्यायकन्द्ली, उद्यनाचार्यप्रणीता किरणावली, श्रीक्त्साचार्य-विरचिता छीछावती, जगदीशभट्टाचार्यकृता भाष्यसूक्तिः, शङ्करमिश्र-कृतं कणाद्रहस्यम्, पद्मनाभिभश्रकृतः सेतुः, मिल्लनाथसूरिकृतो भाष्य-निकषः; परंपराव्याख्यानानि उद्यनाचार्यप्रणीतकिरणावल्या वर्षमानो-पाध्यायकृतः प्रकाशः, पद्मनाभमिश्रकृतः किरणावलीभास्करः; किरणा-वलीप्रकाशस्य व्याख्या भगीरथठक्कुरविरचिता प्रकाशिका, रुचिद्त्त-रघुनाथशिरोमणिकृता किरणावलीप्रकाशविवृतिः; विवृति:, मथुरानाथकृतं गुणकिरणावलीप्रकाराविवृतिरहस्यम्, रुद्रन्यायवाचस्प-तिभट्टाचार्यविरचिता किरणावलीप्रकाशविवृतिभावप्रकाशिका, रामऋ-ष्णकृता जयरामभट्टाचार्यप्रणीता च काचिट्टीका; न्यायकन्द्ल्याश्च

राजशेखरजैनाचार्यविराचिता पश्चिका, पद्मनाभिश्रविरचितः कन्दली-सारः इत्यादीन्यन्तर्भवन्ति । द्वितीयायां तु रावणप्रणीतं भाष्यं, भारद्वाजीया वृत्तिः इति द्वे प्राचीनतरे, शंकरिमश्रकृत उपस्कारः प्रा-चीनः, जयनारायणभट्टाचार्यविरचिता कण्यत्रद्भृतिद्धितः, चन्द्रकान्तभ-ट्टाचार्यविरचितं वैशेषिकभाष्यं च । कणादसंग्रहाख्योऽपि कश्चिद्वैशेषिक-द्शीने निबन्धोऽस्तीति श्रूयते स भाष्यव्याख्यानरूप उत सूत्रव्याख्या-नरूप इत्युपळ्ळ्यभावान्न निर्धार्यते ।

एवं व्याख्यातृभिरतिप्रपश्चितस्यास्य शास्त्रस्य प्रथमा श्रेणी त्वति-विस्तृता श्रामदुदयन—वर्धमान—रघुनाथिशिरोमणिप्रभृतीनामतिगभीरवचो-भिर्दुरवगाहाऽपि विदुषा पाण्डित्यप्रकर्षनिकषायमाणतया नितान्तसमा-दरभूमिर्भूत्वापिकेनापि कारणेन विछ्ठप्रपठनपाठनप्रचारतया छोकैस्तत्पुस्त-कानामभिनवप्रतिच्छन्दककरणविरमात्प्राचीनपुस्तकानां तु निर्घृणस्य सर्वधस्मरस्य काछस्य दंष्ट्राछप्रत्वाद्त्यन्तं दुरवस्थामापद्यमाना दिष्टा कैश्चित्कियतांशेनोद्धियमाणा दृश्यते । वयमपि प्राचीनपुस्तकसंपादनेन यथासंभवं तदुद्धरणे यत्नमातिष्ठामहे ।

द्वितीयायां तु रावणभाष्यस्य सद्भावः किरणावलीभास्त्ररक्टत्कृतनाममात्रनिर्देशाद्वगम्यते नतु तत्संमतत्वेन कस्यचिद्र्थस्यानुवादात्, प्रागेव तत्युस्तकदर्शनात् । भारद्वाजीयवृत्तेस्तु वृत्तिकृतिस्वित्यादिनोपस्त्रारकृताः
तन्मतानुवादादुपस्त्रारकृत्समये उपलिब्धानिर्णीयते । उपस्कारकृतस्तु
वर्षाणां चतुःश्रत्या अनितप्राचीनत्वाद्स्ति बलवती प्रत्याशा तदुपलब्धौ ।
अवशिष्टं व्याख्यानत्रयं पूर्वं कालिकातायाम् 'आसिआटिक सोसायटी'
मण्डल्या मुद्रितमप्यधुना दुर्लभत्वात् गुजरातीमुद्रणालयाधिपतिना
मुद्रितुमारब्धम् । तत्र तच्छोधनेऽधिकृतोहम् ' बॉम्बे रायल आसिआटिक
सोसायटी ' प्रन्थसंप्रहालयस्थप्राचीनलिखितपुस्तकसाहाय्येनोपस्त्रारमवशिष्टं च व्याख्यानद्वयं तत्प्रणेतृभ्यामेव स्वयं संशोधनपूर्वकं मुद्रितिमिति तस्याद्श्रान्तरलाभासंभवादश्वरयोजकादिकृता अशुद्धीः सावधानेन
मनसैव संमार्ज्य संस्कृतवान् । तद्यद्त्र प्रमादात् किंचित्स्बलितं तत्सुधीभिः संशोधनीयमिति विज्ञापयति—

वाकेइत्युपाद्वी महादेवशमी.

#### चन्द्रकान्तीया

### वैशेषिकभाष्यभूमिका।

वैशेषिकदर्शनिमदं कणादमहर्षिप्रणीतम् । स चायं महर्षिः कश्यपस्य गोत्रापत्यम् " विरुद्धासिद्धसंदिग्धमिल्धं काश्यपोऽत्रवीत् "—इत्यादौ काश्यपतयाऽस्योक्षेखात् । अपि चायं उल्लक इति वा औल्लक्य इति वा आ-स्यायते । सर्वदर्शनसंप्रहादावौल्लक्यदर्शनतया वैशेषिकदर्शनस्योक्षेखात् । स चायं धान्यानामेकैकगुलिकोच्चयनरूपेणोञ्छेन वर्तनात् कणादनाम्ना प्रसिद्धः ।

सोऽयं मुनिः अतिप्राचीन इति शक्यमवगन्तुम् । महाभारते तावत् उल्लंकनाम्नो मुनेरुहेखो हृद्यते भीष्मस्तवराजे । "न वयं षट्पदार्थवादिनो वैशेषिकादिवत्" इति सांख्यसूत्रात् सांख्यदर्शनात् प्राचीनत्वमस्य प्रन्थस्य तावद्वगम्यते । एवम् "महद्दीर्घवद्वा हृस्वपरिमण्डलाभ्याम्" इत्यादि ब्रह्मसूत्रपर्यालोचनया व्याससूत्राणामपि पूर्वमेतदर्शनं प्रणीतिमिति शक्य-मवगन्तुम् । अपि च अस्मिन् दर्शने न्याये च शब्दानां उत्पत्तिविनाशवत्त्वं सिद्धान्तितम् । स चायं सिद्धान्तः "कर्मेके तत्र दर्शनात्" इत्यादिसूत्रै-रुद्ध्य महता यहेन निराकृतो जैमिनिना अध्वरमीमांसायाम् । अत-स्तस्माद्पि दर्शनात् अस्य दर्शनस्य प्राचीनत्वमवगम्यते । रावणेनास्य दर्शनस्योपरि भाष्यं रचितमिति रब्रप्रभादौ दर्शितम् ।

न्यायवैशेषिकयोस्तु समानतन्त्तयोः वैशेषिकस्यैव प्राचीनत्वं संभाव्यते । यतः अस्मिन् दर्शने अनुमानप्रणाली संक्षेपेणैव उपवर्णिता । न्याये तु महता प्रवन्धेन विस्तरेण सोपदिष्टा। समिचीना च सा तत्रोपलभ्यते। अपि चात्र "अप्रसिद्धोऽनपदेशोऽसन् संदिग्धश्चानपदेशः" इत्यादिना त्रय एव हेत्वा- भासा उपदिष्टाः, न्याये तु पश्च हेत्वाभासाः सप्रपश्चं सोपपत्तिकं चोपव- णिताः। यदि न्यायदर्शनप्रचारात् परतो दर्शनमिदं प्रचारितं स्यात्, तदा- ऽवश्यमेव हेत्वाभासानां पश्चत्वं खण्डितं त्रित्वं च सहेतुकं व्यवस्थापितम- भविष्यत्। तथा, शब्दानित्यत्वमात्मपरीक्षादिकं च अत्र नातीव समीचीन- तया व्युत्पादितम्। न्याये तु विपरीतम्। अतोऽनुमीयते, कणादेनैव रीति-

रेषा समुद्राविता, उत्तरकालमक्षपादेन विस्तारिता परिशोधिता समी-चीनतया निबद्धा चेति ।

वैशेषिकसूत्राणां सारत्यातिशयेनापि प्राचीनताऽस्य दर्शनस्य संभा-व्यते । दर्शनशास्त्राणां सूत्रेषु यादृशं काठिन्यमुपलभ्यते, तादृशं किमपि काठिन्यमत्र नास्ति । यद्यपि सांख्यषड्य्यायीसूत्राणां प्रायेण सारत्य-मस्ति, तथापि तद्पेक्षया अस्यातिप्राचीनत्वं यथाऽवगम्यते तथा पूर्व-मेव निवेदितम् ।

द्रीनान्तरकारैरनङ्गीकृतस्य विशेषपदार्थस्य अङ्गीकरणात् अस्य वैशे-षिकतया प्रसिद्धिः । द्रीनेऽस्मिन् द्श अध्याया वर्तन्ते । प्रत्यध्यायं च द्वे आह्निके।

अस्य किमिप भाष्यमिदानीं नोपलभ्यते । शङ्करमिश्रकृत उपस्कारः जयनारायण-तर्कपश्चानन-कृता विद्वितिश्वास्याटिकसमाजैर्मुद्रिता वर्तते । प्रशस्तपादाचार्यकृतं पदार्थधर्मसंप्रहमस्य भाष्यतया केचिद्धवहरिनत । तदसङ्गतम् । "सूत्राथों वर्ण्यते येन पदैः सूत्रानुसारिभिः । स्वपदानि च वर्ण्यन्ते भाष्यं भाष्यविदो विदुः"—इति भाष्यलक्षणस्य तत्रानुपलम्भात् । तेन हि संप्रहरूपतयेव स प्रन्थो निर्मितः । परन्तु कचित् कचित् स्वोक्तिः प्रमाण्यार्थं सूत्रसंवादः प्रदर्शितः । तस्मात् नासौ भाष्यमिति स्फुटम् । प्रशस्तपादाचार्योऽपि स्वनिर्मितं प्रन्थं संप्रहरूपतयेव निर्दिदेश, न भाष्य-तया । तथा च तस्याद्यः स्रोकः—

" प्रणम्य हेतुमीश्वरं मुनिं कणादमादरात् । पदार्थधर्मसंप्रहः प्रवक्ष्यते महोदयः "—इति ॥

व्याख्यातं चैतदुद्यनाचार्येण किरणावल्याम्। "पदार्था द्रव्याद्यस्तेषा धर्माः साधम्येवैधर्म्यरूपास्त एव परस्परं विशेषणभूतास्ते अनेन संगृह्यन्ते शास्त्रे नानास्थानेषु वितता एकत्र सङ्करुप्य कथ्यन्ते इति संग्रहः । स प्रकृष्टो वक्ष्यते। प्रकरणशुद्धेः संग्रहपदेनैव दर्शितत्वात्।वैशद्यं रुघुत्वं क्रत्स्नत्वं च प्रकृषः। स्त्रेषु वैशद्याभावात् भाष्यस्य च विस्तरत्वात् "—इति। तथा च पदार्थधर्मसंग्रहो न भाष्यमिति निर्व्यूटम्।

तथाचास्य भाष्याभावमाकलयता मया यथामित भाष्यमिद्मकारि । अत्र चास्याटिकमुद्रितसूत्रपाठ एवादृतः प्रायः । परंतु कालवशात् भाष्या-देरसौलभ्याच सुत्रपाठस्यातीवान्यथात्वं जातमित्यत्र न संदेहः (इद्मण्यस्य प्राचीनत्वे प्रमाणम् ।) संभावयामः, पदार्थधर्मसंग्रह्तिर्माणात् परमेव सूत्राणामध्ययनाध्यापनारातिः विरल्जामासाद्य क्रमशो विलोपमेवापेदे । पदार्थधर्मसंग्रहो हि विशदः लघुः कृत्स्रशास्त्रार्थबोधकश्च । संभवति तु लघावुपाये को नाम गुरुमुपायमुरिकरोति इति । प्रकृतसूत्रपाठलाभे च व्याख्याकौटिल्यं न स्थास्यतीत्यसमाकमवगतिः । सूत्राणां सरल्व्याख्याकरणायेव ममायमुद्यमः । परं सूत्रपाठस्यायथाभूतत्वात् कचित् कचित् अकामेनापि कौटिल्यमनुसृतम् । सरल्व्याख्याल्यालयसया प्राचीननिवन्द्वृत्संमत-प्रचलित-मतस्यापि वैपरीत्यमत्र संजातम् । परमत्र यद्यदसङ्गतं लक्ष्यते, तत्तदहं विद्वद्विः पत्रेणापदेक्ष्ये चेदतीवोपकृतो भविष्यामि । पूर्वनसमित्रीर्मतायां तत्त्वावलौ तु प्रचलित-वैशेषिकमतस्यैव संग्रह आसीदिति तयाऽपि सममस्य मतवेषम्यं स्फुटम् ।

## वैशेषिकद्शेनस्य विषयानुक्रमणिका।

| अकरणम् पृष्ठाङ्काः               | प्रकरणम् प्रष्ठाङ्काः            |
|----------------------------------|----------------------------------|
| प्रथमाध्याये प्रथमाहिके          | तेजोलक्षणम् ६६                   |
| धर्मनिरूपणप्रतिज्ञा १            | वायुलक्षणादि ६७                  |
| वर्मलक्षणम्                      | अनुमानप्रामाण्योपपादनम् ७२       |
| वेद्प्रामाण्यम्                  | वायुसाधनप्रकरणम् ७४              |
| प्रयोजना भिधेयसंबन्धप्रदर्शनं    | ईश्वरानुमानप्रकरणम् ८४           |
| पदार्थोद्देशश्च १०               |                                  |
| द्रव्यविभागः १७                  | द्वितीयाध्याये द्वितीयाहिके      |
| गुणविभागः २०                     |                                  |
| कर्मविभागः २३                    | तेजोलक्षणपरीक्षा ९८              |
| द्रव्यादीनां साधर्म्यवैधर्म्य-   | जललक्षणपरीक्षा ९८                |
| कथनम् २५                         | कालनिरूपणम् ९८                   |
| द्रव्यलक्षणम् ३२                 |                                  |
| गुणलक्षणम् ३४                    | संशयन्युत्पादनम् १०८             |
| कर्मलक्षणम् ३५                   | शब्दव्यवस्थापनादि ११३            |
| द्रव्यगुणकर्मणां कारणमुखेन       | तृतीयाध्याये प्रथमाहिके          |
| साधर्म्यम् ३६                    | आत्मपरीक्षाप्रकरणम् १२८          |
| एकस्मिन् कार्ये बहूनामारम्भ-     | प्रसङ्गतो हेत्वाभासनिह्नपणम् १४० |
| कत्वम् ४२                        | आत्मसाधने ज्ञानहेतोरनाभास-       |
| ्प्रथमाध्याये द्वितीयाहिके       | त्वकथनम् १४४                     |
| कार्यकारणभावव्यवस्थापनम् ४५      | परात्मानुमानप्रकारः १४६          |
| सामान्यपदार्थस्य लक्षणादि ४९     | तृतीयाध्याये द्वितीयाहिके        |
| सत्तासामान्यव्यवस्थापनादिकम् ५३  | मनोनिह्नपणम् १४७                 |
| द्रव्यत्वसामान्यव्यवस्थापनादि ५८ | आत्मसाधकलिङ्गान्तरकथनादि १५२     |
| गुणत्वसामान्यव्यवस्थापनादि ५९    | आत्मनानात्वप्रकरणम् १६८          |
| कर्मत्वजातिन्यवस्थापनादि ६०      | चतुर्थाध्याये प्रथमाहिके         |
| सत्ताया नानात्वनिराकरणम् ६०      | परमाणोर्मूलकारणताव्यवस्था-       |
| द्वितीयाध्याये प्रथमाहिके        | मनादि १७१                        |
| पृथिन्या लक्षणम् ६१              | परमाणोरजित्यतानिराकरणादि १७४     |
| जललक्षणम् ६४                     | परमाणोरतीन्द्रियत्वोपपादनादि १७७ |
|                                  |                                  |

| प्रकरणम्                               | पृष्ठाङ्काः   | प्रकरणम् पृ                       | ष्टाङ्काः |
|----------------------------------------|---------------|-----------------------------------|-----------|
| गुणप्रत्यक्षताप्रकरणम्                 | 909           | यत्नानधीनकर्मकथनम्                | २००       |
| <sup>.</sup> परमाणुरसादीनामप्रत्यक्षता | 960           | अभिमन्त्रितकांस्यादेस्तस्कराभि-   |           |
| गुरुत्वादेरप्रत्यक्षता                 | 949           | मुखगमनस्य सूच्यादीनामय-           | -         |
| द्वीन्द्रियप्राह्मगुणाः                | 922           | स्कान्ताभिमुखगमनस्य तृ-           |           |
| ·अयोग्यवृत्तीनां तेषामप्रत्यक्ष        | त्वम् १८३     | णादेस्तृणकान्ताभिमुखगम-           |           |
| सत्तागुणत्वयोः सर्वेन्द्रियप्राह       | ता-           | नस्य चादृष्टाधीनत्वकथनम्          | २०१       |
| प्रतिपादन्म्                           | १८३           | बाणक्षेपादिस्थले उपरमपर्यन्तं     |           |
| चतुर्थाध्याये द्वितीय                  | गाह्निक       | कर्मणां नानात्वम्                 | २०२       |
| अनित्यद्रव्यविभागः                     | 968           | वेगजनककर्मकथनम्                   | २०३       |
| शरीरस्य चातुर्भौतिकत्वपाश्च            | भौ-           | वेगनाशानन्तरशरादिपतने हेतु        | •         |
| कत्वयोनिराकरणम्                        | 964           | कथनम्                             | २०४       |
| शरीरस्य भूतत्रयारव्धतानिर              | ाक-           | पञ्चमाध्याये द्वितीयाहि           |           |
| रणम्                                   | 968           | नोदनादेः कर्महेतुताकथनम्          |           |
| शरीरविभागः                             |               | भूकम्पादौ हेतुविशेषकथनम्          | २०५       |
| अयोनिजशरीरविशेषोत्पत्तिः               | त्र-          | द्रवद्रव्यकर्मपरीक्षा             |           |
| कारः                                   | 968           | जलादीनां स्यन्दने हेतुविशेषक      | •         |
| अयोनिजशरीरविशेषसत्त्वे म               | ाना-          | थनम्                              | २०६       |
| दिकथनम्                                | 980           | भूस्थजलस्योर्ध्वगमने हेतुकथनम्    |           |
| पञ्चमाध्याये प्रथम                     | गहि <b>के</b> | वृक्षमूले सिक्तजलस्य वृक्षाभ्यन्त |           |
| कर्मपरीक्षारम्भः प्रयत्ननिष्पा         | द्य-          | णोर्ध्वगमने हेतुविशेषकथनम्        |           |
| कर्मप्रतिपादनम्                        | 983           | हिमकरकादेरूपत्तिप्रकारः           | •         |
| चेष्टाधीनं कर्म                        | 988           | वज्रनिघोषे हेतुकथनम्              | २१०       |
| चेष्टाव्यतिरेकेण जायमानकर्म            | i-            | दिग्दाहझञ्झादौ हेतुविशेषकथ-       |           |
| प्रतिपादनम्                            | १९५           | नम्                               | 299       |
| मुषलेन सहोत्पततो हस्तस्य               | _             | ऊर्धज्वलनादौ हेतुविशेषकथनम्       | २१२       |
| णि कारणाभिधानम्                        |               | इन्द्रियसंयोगजनकमनःकर्मणि         |           |
| प्रतिबन्ध <b>का</b> भावसहकृतस्य        |               | हेतुविशेषकथनम्                    | . २१३     |
| गुरुत्वस्य पतनकारणत्वा                 | भे            | मनःकर्मणि मानकथनम्                | २१३       |
| धानम्                                  | १९७           | मनसः स्थैर्यसंपादने हेतुविशेष-    |           |
| लोष्टादिकियाविशेषे हेतुविः             | रोष-          |                                   | २१३       |
| कथनम्                                  |               | मरणावस्थायां मनसो देहादुत्क       |           |
| आततायिवधजनककर्मणि पु                   | ण्य-          | मणे देहान्तरप्रवेशे च हेतु        |           |
| पापाहेत्रत्वकथनम्                      | २००           | विशेषकथनम्                        | २१५       |

| प्रकरणम्                                             | पृष्ठाङ्काः | प्रकरणम्                         | মূচ   | ाङ्काः     |
|------------------------------------------------------|-------------|----------------------------------|-------|------------|
| तससोऽभावस्वस्तपत्वकथनम्                              | २१६         | संयमस्य कर्मसहकारिताकथ           | नम्   | २३५        |
| आकाशादीनां निष्क्रियत्व-                             |             | दोषनिदानकथनम्                    | •     |            |
| कथनम्                                                | २१८         | दोषाणां प्रवृत्तिद्वारेण धर्माणि | देहे- |            |
| गुणादिसंबन्धस्य समवायस्य                             |             | तुत्वम्                          |       | २३९        |
| न्यत्वकथनम्                                          |             | धर्मादीनां प्रेत्यभावनिदानत्व    |       |            |
| गुणादीनामसमवायिकारणता                                | -           | कथनम्                            | •••   | २४०        |
| कथनम्                                                | २१९         | मोक्षोपायकथनम्                   |       |            |
| षष्ठाध्याये प्रथमारि                                 | हेके        | सप्तमाध्याये प्रथम               |       |            |
| वेदप्रामाण्योपपादनम्                                 | २२१         | नित्यानित्यस्पादिकथनम्           |       |            |
| धर्मादीनां स्वाधिकरणे स्वर्गा                        | दि-         | केषांचित् कारणगुणपूर्वकत्वं      |       |            |
| जननम्                                                | २२४         | केषांचित्पाकजत्वं च              |       | २४४        |
| श्राद्धादौ दुष्टब्राह्मणभोजनाय                       | †           | पार्थिवपरमाणुरूपादीनां पा        | कज-   |            |
| फलाभावः                                              | २२६         | त्वसाधनम्                        |       | २५०        |
| दुष्टब्राह्मणलक्षणम्                                 | २२६         | परिमाणपरीक्षा                    | •••   | २५१        |
| दुष्टब्राह्मणलक्षणम्<br>दुष्टसंसर्गादपि दोषोत्पत्तिः | २२६         | परिमाणानित्यत्वादि               | •••   | २५८        |
| दुष्टब्राह्मणद्वारा कर्मसंपादने ।                    |             | आकाशादौ परिमाणविशेष              | क-    |            |
| स्तत्कर्मणः अदुष्टद्वारा कर्त                        | व्य-        | थनम् •••                         |       | २५९        |
| ताकथनम्                                              | २२७         | मनसो महत्त्वाभावः                | •••   | २६२        |
| उत्तमालाभे हीनसमादुष्टबाह्य                          | ण-          | दिगादीनां परममहत्त्वकथन          | म्    | २६३        |
| त्रहणम्                                              | २२८         | सप्तमाध्याये द्वितीय             | गाहि  | <b>新</b> 。 |
| हीनसमविशिष्टेभ्यः प्रतिप्रहे                         |             | संख्यापरीक्षा                    | •••   | २६४        |
| फलतारतम्यम्                                          |             | पृथक्त्वपरीक्षा                  |       | २६५        |
| प्राणसंशये परस्वग्रहणे न द                           |             | गुणादीनां निःसंख्यत्वम्          | •••   | २६७        |
| एवं तद्प्रहणप्रतिकूलस्य                              | वधे         | गुणादावेकत्वादिबुद्धेर्भ्रसत्वस् | -     | २६७        |
| न धर्महानिर्न वाऽधर्मी-                              |             | अवयवावयविनोर्भेदिनिराकः          | •     | २६९        |
| त्पत्तिः                                             |             | संयोगपरीक्षारम्भः                | •••   | २७५        |
| तत्र हीनसमविशिष्टेषु विशेष                           |             | विभागे तदतिदेशः                  | • • • | २७७        |
| षष्टाध्याये द्वितीया                                 |             | अवयवावयविनोः संयोगविभ            | नागा- |            |
| धर्मफलविवेचनम्                                       |             | भावः                             | •••   | २८१        |
| अदृष्टफलककतिपयकर्मप्रद-                              |             | पदपदार्थयोः सांकेतिकसंबन         |       |            |
| र्शनम्                                               | २३२         |                                  |       |            |
| अधर्मसाधनकथनम्                                       | २३३         |                                  |       |            |
| शुच्यशुचिनिह्नपणम्                                   | २३४         | समवायपरीक्षा                     | •••   | २९२        |

| प्रकरणम्                      | पृष्ठाङ्काः | प्रकरणस्                    | 88     | ाङ्काः |
|-------------------------------|-------------|-----------------------------|--------|--------|
| अद्यमाध्याये प्रथम            | गहिके       | शाब्दबोधस्यानुमितावन्तर्भा  | वः     | ३३१    |
| बुद्धिपरीक्षारम्भः            | २९७         | उपमित्यादीनामनुमितावन्त     | i-     |        |
| प्रत्यक्षहेतुसंनिकर्षविशेषकश  | प्रनम् ३००  | र्भावः                      | •••    | ३३६    |
| अष्टमाध्याये द्वितीयाह्निके   |             | स्पृप्तिनिरूपणम्            |        | ३४०    |
| अर्थपदपरिभाषा                 | ३०७         | स्वप्रहेतुनिह्रपणम्         | •••    | ३४१    |
| इन्द्रियविशेषाणामुपादानविशे-  |             | स्वप्रान्तिकज्ञानहेतुकथनम्  | •••    | ३४२    |
| षस्य प्राह्यविशेषस्य च        |             | भ्रमज्ञाने हेतुकथनम्        | •••    | ३४३    |
| कथनम्                         | ३०८         | अविद्यालक्षणम्              | •••    | ३४४    |
| नवमाध्याये प्रथमाहिके         |             | विद्यालक्षणम्               |        | ३४४    |
| प्रागभावसाधनम्                | ३१०         | आर्षज्ञानविद्येषहेतुकथनम्   |        | ३४५    |
| ध्वंससाधनम्                   | ३१२         | द्शमाध्याये प्रथमा          | हिक    |        |
| अन्योन्याभावसाधनम्            | ··· ३१३     | सुखदुःखयोर्भेंदप्रतिपादनम्  | •••    | ३४६    |
| अत्यन्ताभावसाधनम्             | क्षः ३१४    | तयोर्ज्ञानानन्तर्भावकथनम्   |        | ३४७    |
| ध्वंसप्रत्यक्ष्सामग्री        | ३१५         | शरीरावयवानां परस्परभेदसं-   | •      |        |
| प्रागभावे तदतिदेशः            | ३१६         | स्थापनम्                    | •••    | ३५१    |
| भेदप्रत्यक्षप्रकारः           | ३१७         | दशमाध्याये द्वितीय          | गिहिवे | ā      |
| अत्यन्ताभावप्रत्यक्षप्रकारः   | ३१८         | त्रिविधानां कारणानां विशे-  | •      |        |
| योगजसंनिकर्षजन्यप्रत्यक्षकः   |             | षविवेचनम्                   | •••    | ३५२    |
| नवमाध्याये द्वितीयाहिके       |             | आश्रयप्रामाण्यस्य दाढर्यसंप | π- '   |        |
| ले <b>ङ्गि</b> कज्ञाननिरूपणम् | ३२६         | दनम्                        | •••    | ३५८    |

इति वैशेषिकदर्शनस्य विषयानुक्रमणिका ।



# श्रीकणादमुनिप्रणीतं वैशेषिक -शन: ।



शंकरमिश्रकृतवैशिषकसूत्रोपस्कार—जयनारायणकृतकाणादसूत्र-विवृति—चन्द्रकान्तप्रणीतवैशेषिकभाष्य—समलंकृतम् ।

### प्रथमाध्याये प्रथमाहिकम् ।

श्रीगणेशाय नमः। अथातो धर्मे व्याख्यास्यामः॥ १॥

(हैसोप्टिक्स्ट्रोप्टस्कारः।)

कर्ष्वबद्धजटाजूटकोडकीडत्सुरापगम् । नमामि यामिनीकान्तकान्तभालस्थलं हरम् ॥ १ ॥ याभ्यां वैशेषिकं तत्रे सम्यग्न्युत्पादितोऽस्म्यहम् । कणादभवनाथाभ्यां ताभ्यां मम नमः सदा ॥ २ ॥ सूत्रमात्रावलम्बेन निरालम्बेऽपि गच्छतः । स्रे खेलवन्ममाप्यत्र साहसं रिक्टिकेटकः ॥ ३ ॥

तापत्यपराहता विवेकिनस्तापत्यनिवृत्तिनिदानमनुसंद्धाना नानाश्च-तिस्मृतीतिहासपुराणेष्वात्मतत्त्वसाक्षात्कारमेव तदुपायमाकल्याम्बभृतुः। त-त्याप्तिहेतुमपि पन्थानं जिज्ञासमानाः परमकारुणिकं कणादं सुनिसुपसेदु-रथ कणादो सुनिद्धाद्धविद्धार्ययेश्वयेसंपन्नः षण्णा पदार्थानां साधम्य-वैवर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानमेवात्मतत्त्वसाक्षात्कारप्राप्तये परमः पन्था इति मनसि कृत्वा तच निवृत्तिलक्ष्मणाल्द्धादिद्धाद्धाद्धार्यसेन सेत्स्यतीति लक्षणतः स्वरू-पत्रश्च धर्ममेव प्रथमसुपदिशास्यनन्तरं षडपि पदार्थानुदेशलक्षणपरीक्षाभि-रुपदेक्ष्यामीति हृदि निधाय तेषामवधानाय प्रतिजानीते—अथात इति । अ-थेति शिष्याकाङ्कानन्तर्यमाह । अत इति । यतः श्रवणादिपटवोऽनसूयका-

श्चान्तेवासिन उपसेदुरित्यर्थः । यद्वा अथशब्दो मङ्गलार्थः । तदुक्तम्-'ओ-ङ्कारश्चाथराब्द्श्च द्वावेतौ ब्रह्मणः पुरा । कण्ठं भित्त्वा विनिर्यातौ तेन मा-कुलिकावुभौ ॥ १ इति । युक्तं चैतत् । कथमन्यथा सदाचारपरंपरापरिप्रा-प्तकर्तव्यताकस्य मङ्गलस्य नेवेष्टिकस्थारः प्रणयतो महामुनेरनाचरणं संभा-व्यते । नच कृतमङ्गलस्यापि फलाद्शेनादकृतमङ्गलस्यापि फलद्शेनादननु-ष्टानम्। नहि निष्फले प्रेक्षावान् प्रवर्तत इति वाच्यम्। अकरणस्थले जन्मा-न्तरीयस्य करणस्थले चाङ्गवैगुण्यस्य कल्पनया सफल्लविनश्चयात् । नहि शिष्टाचारानुमितश्चतिबोधितकर्तव्यताकस्यापाततः फलादर्शनमात्रेणाकार-णत्वराङ्कापि । न चैहिकमात्रफळकत्वान जन्मान्तरीयातुमानं पन्ने-ष्टिवदैहिकमात्रफलकत्वानुपपत्तेः । कारीर्यादौ तु तथाकामनयैवानुष्टा-नादैहिकमात्रफलकत्वम् । अत्र च समाप्तिकामोऽधिकारी इव यागे । तत्रापूर्व द्वारमिंह तु विन्नध्वंस इति विरोष: । निर्विन्न-मारब्यं समाप्यतामिति कामनया प्रवृत्तेः । नच विन्नश्वंसमात्रं फलं, समाप्तिस्तु स्वकारणादेनेकि वाच्यम् । तस्य स्वतोऽपुरुषार्थत्वात्समाप्तेस्तु सुखसाधनतया पुरुषार्थत्वादुपस्थितत्वाच । किंच दुरितध्वंसमात्रं न फलं तस्य प्रायश्चित्तकीर्तनकर्मनाशापारगमनादिसाध्यतया व्यभिचारात् । प्रार-ब्थपरिसमाप्तिप्रतिबन्धकदुरितव्वंसत्वेन फल्ल्वे समाप्तेरेव फल्ल्वोचितत्वात्। तत्रापि च हि<u>रण्यत्रप्रधापस्त्रातादिकत्यस्</u>रेत् व्यभिचारात् । तेषामपि मङ्गल्यताभिधानं साहसम् । किंच मङ्गले सति समाप्तेरावश्यकत्वमित्येवं मङ्गलस्य कारणता। तदुक्तम् ' श्रौतात्साङ्गात्कर्मणः फलावश्यंभावनियमात् ' इति । अत एव विकल्पितमपि कारणं कारणमेव फलानन्तर्यनियमस्यैव निक्तिकारकारम् । विकल्पे तु वैजात्यकल्पनं वैजात्यमेव । यत्रान्वयव्य-तिरेकगम्या कारणता तत्र फलपूर्वभावनियमो प्राह्मो न तु वेदेऽपि । तत्र व्यतिरेकमानस्य गुरुत्वेनानुपस्थितेः । तथा च साङ्गे मङ्गेले समाप्तिराव-श्यकीति न व्यभिचारः । समाप्तिस्तु यसिम्ननुष्ठिते संपूर्णिमिदं कर्मेति प्रमा । सा च प्रन्थादी चरमवाक्यलिखने, यामादी चरमाहुती, पटादा-वन्त्यतन्तुसंयोगे, प्रामगमनादौ प्रामचरणचरमसंयोगे । एवं तत्र तत्रोह-नीयमिति । मङ्गळजन्यसमाप्तौ वैजात्यकल्पनेऽपि नोभयथा व्यभिचारः । मङ्गलं च विन्नध्वंसद्वारकसमाप्तिफलकं कर्म । तच देवतानमस्कारादिरूप-मेव । स्वतःसिद्धविद्राभावस्थलेऽपि सामान्यतो , गृहीतस्य विद्राश्वंसद्वारक-

त्वस्यानपायात् । नमस्कारादीनां ताद्रूप्येणैव विन्नध्वंसद्वारकत्वप्रतिपत्तेर्ना-व्याप्तिरिति दिक् ॥ १ ॥

(कणादसूत्रि वृतिः।)
उत्पत्तिस्थितिसंहृतीर्वितनुते विश्वस्य यः स्वेच्छ्या
तिद्वष्टभ्य परिस्फुरन्नपि न यः प्राज्ञेतरैज्ञांयते।
यत्तत्वं विदुषां न संसृतिसरित्र्रे पुनर्भज्जनं
सोऽयं वः स्थिरभक्तियोगसुलभो भूयाज्ञवो भूतये॥ १॥
मेघाङ्गीमपि संभृतांग्रुनिकरैष्वांन्तौधविष्वंसिनीं
भक्तानां भवभेदिनीमपि भवप्रेमणा सदानन्दिनीम्।
माहेशीं कुलकामिनीमपि दिशो वासो वसानां शनैगेन्लीमप्यगजां शिवामपि शवासीनां भवानीं भजे॥ २॥
प्रणम्य श्रीगुरूञ्छीमाश्वयनारायणो द्विजः।
कणादसूत्वविवृतिं तनोतिश्वरतुष्ट्ये॥ ३॥

इह खलु जन्मजरामरणादिजनिततापकलापं जिहासवः सर्व एवान्तेवा-सिनस्तद्धाननिदानमात्मतत्त्वदर्शनमाकर्णयन्ति श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणा-दिषु । तथा हि—श्रुतिः, 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यश्चेतावदरे खलुमृतत्वम् ' इति । 'यदात्मानं विजानीया-दहमस्मीति पूरुषः । किमिच्छन् कस्य कामाय संसारमनुसंसरे ।। ' इत्यादि । स्पृतिश्च, ' आगमेनानुमानेन ध्यानाभ्यासरसेन च । त्रिधा प्रकल्पयन्प्रज्ञां लभते योगमुत्तमम् ' ॥ इति । अथ केचिदन्तेवासिनो विधिवद्धीतवेदवेदाङ्का अनसूयकाः संपन्नश्रवणा मननार्थ भगवन्तं कणा-दमहर्षि विधिवदुपसेदुः । ततः परमकारुणिकः स मुनिर्दशाध्यायीतन्तः तानुपदिदेश । तत्र प्रथमाध्याये समवेताशेषपदार्थकथनम् । द्वितीयाध्याये द्रव्यनिरूपणम् । तृतीयाध्याये आत्मान्तःकरणलक्ष्मणम् । चतुर्थाध्याये शरीरतदुपयोगिविवेचनम् । पञ्चमाध्याये कर्मप्रतिपादनम् । षष्ठाध्याये श्रौतधर्मविवेचनम् । सप्तमाध्याये गुणसमवाययोः प्रतिपादनम् । अष्टमा-थ्याये ज्ञानोत्पत्तितन्निदानादिनिरूपणः् । नवमाध्याये बुद्धिविशेषप्रतिपा-दनम् । दशमाध्याये आत्मगुणभेदप्रतिपादनः । उद्देशो स्क्षणं परीक्षा चेति त्रिविधाऽस्य शास्त्रस्य प्रवृत्तिः । विभागस्तु, विशेषोद्देश एवेति ना-धिक्यम् । यद्यप्यत् तन्त्रे पदार्थनिरूपणस्यैव प्राचुर्य तथापि पदार्थतत्त्वज्ञा-ननिदानतया धर्मस्यैव प्राधान्यात्तन्निरूपणमेव प्रथमं प्रतिजानीते अथात

इति । अथशब्दस्यानन्तर्यमर्थः शिष्यिजज्ञासानन्तर्मित्यर्थः । यतः श्रवणा-दिपटवोऽनस्यकाश्चान्तेवासिन उपसन्नाः । अतः कारणाञ्ज्ञानिनदानं धर्म व्याख्यास्यामो निरूपियष्याम इत्यर्थः । केचित्तु अथशब्दो मङ्गलार्थः । 'ओङ्कारश्चाथशब्दश्च द्वावेतौ ब्रह्मणः पुरा । कण्ठं भिन्त्वा विनिर्यातौ तेन माङ्गलिकावुभौ ॥ ' इति स्मरणात् । एतेन शाख्नं प्रणयता महर्षिणा शिष्टाचारपरंपरापरिप्राप्तामिममतकर्मारम्भसमयकर्तव्यताकं मङ्गलाचरणं कथं न कृतमित्याक्षेपोऽपि निरस्त इत्याहुः । अन्ये तु योगजधर्मेण विद्या-भावनिश्चयान्मुनिना मङ्गलाचरणं न कृतं, कृतं वा किंतु प्रन्थादौ तन्न निबद्धमित्याहुः। नव्यास्तु गौतमीये भगवन्नामगणान्तःपातिप्रमाणशब्दोचार-णवद्त्र शाख्ने तथाविध्यमेशब्दोचारणरूपमेव मङ्गलमित्याहुः । अत्र धर्म-स्य ज्ञानोपयोगिता चित्तशुद्धिविविद्षादिद्वारिकैव ' विविद्षिनित यज्ञेन ' इत्यादिश्चतेः । ' कषाये कर्मभिः पक्ने ततो ज्ञानं प्रजायते ' इत्यादि स्पृ-तेश्चेति मन्तव्यम् ॥ १ ॥

#### (वैशेषिकभाष्यम्।)

सर्वे वै प्राणभृतां व्यवहाराः प्रयोजनाश्रयाः । नान्तरेण प्रयोजनं प्रवृत्तिनिवृत्ती । पश्चाद्योऽप्यभिसंधाय प्रयोजनं प्रवर्तन्ते निवर्तन्ते च । विवेकिनस्तु प्राणभृद्वेदानधिकृत्य शास्त्रप्रवृत्तिः । यमर्थमधिकृत्य प्रवर्तते तत्प्रयोजनम् । अपरिसंख्येयश्चार्थः । कस्मात्? प्राणभृद्भेदस्यापरिसंख्यानात् । संक्षेपतस्तु चतुर्वियं सुखं दुःखनिवृत्तिस्तद्धिगमोपायश्चेति । तत्र प्रथमयोः प्रधानः प्रयोजनशब्दः परयोगींणः । शास्त्रेणाधिकुर्वतां तु प्राणभृद्गेदानां पुनश्चतुर्धा भिद्यते धर्मोऽर्थः कामोऽपवर्गश्चेति । ते इमे पुरुषार्था इत्याचक्षते । तत्रापर्वर्गः परमः पुरुषार्थः । कस्मात् ? अपुनरावृत्तिश्रुतेः । क्रियाकारको-परमाच । अपवर्ग खल्वथिगतः पुरुषो न पुनरावर्तते संसारवर्त्मसु । कियाकारकव्यवहारश्च सर्वोऽप्यपनर्गमधिगतस्योपरमति, तद्वसानोऽयं न्यवहारकलाप इति । अर्थः कामश्चाश्रेयानपि समनन्तरफलभावादभीप्सि-तो भवति, प्रणाल्या चान्यत्रोपयुज्यते । सर्व एवैते पुरुषार्थाः साक्षात्परं-परया वा धर्मादेवाभिनिष्पद्यन्ते । धर्ममन्तरेण नार्थकाममोक्षाणामधिगमः। भर्ममनुतिष्ठन् खल्वयमर्थं कामं चाथिगच्छति । अपवर्गोऽपि परमं प्रयोजनं निवृत्तिलक्षणाद्धर्माद्शुद्धशुपरमे मनसः प्रसत्तौ सत्यां तत्त्वज्ञानान्निष्पद्यमानः प्रणाल्या धर्मसाधन एव । तस्मादस्मिस्तत्त्वज्ञान थें शास्त्रे,—\*अथातो

धर्म व्याख्यास्यामः । तत्र छोके येष्वर्थेषु यानि प्रसिद्धानि पदानि तानि सित संभवे तद्र्थान्येव सूत्रेष्विप मन्तव्यानि । न त्वथ्याहारादिन् भिरेषामर्थः परिकल्पनीयः परिभाषितव्यो वा । कस्मात् ? अभिप्रायभेदान् पत्तेः । एवं खल्वन्योऽभिप्रायस्तन्त्रकर्तुरभिप्रायाद्यवक्तरापर्यते । तचानिष्टम् । प्रतिकूळवेद्नीयेन दुःखजाळेनानिशमुपतप्यमाना विवेकिनस्त-जिहासवस्तत्त्वज्ञानमर्थयमानास्तद्र्यमुपासदन्नन्तेवासिनः, अथेदानीं धर्मव्याख्यास्यामः । कस्मात् ? तत्साधनभावादिति पदानां सामर्थ्यम् । धर्मान्त्वल्वयं पुरुषो विशुद्धसत्त्वस्तत्त्वज्ञानायोपकल्पते । तत्त्वं च जानिन्नःश्रेयसम्थिगच्छति । यथोक्तम्—'धर्मिवशेषप्रसूतात् तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम् ' इति । तन्त्रान्तरसमाचाराच । तन्त्रान्तरे चायमर्थोऽनुशिष्यते । नचैत-दिह प्रतिषिद्धम् । अप्रतिषिद्धं च परमतमनुमतं भवति । विशेषाभिषित्सया तु शास्त्रारम्भः । यदिदं वैशेषिकं नाम शास्त्रमारव्यं तत्त्वलु तन्त्रान्तरानदिहेशेषस्यार्थस्याभिधानायेति ॥ १ ॥

### यतोऽभ्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः ॥ २ ॥

(उप०) अथ प्रतिज्ञातार्थमाह—यत इति। अभ्युद्यस्तत्त्वज्ञानं निःश्रेयसमान्त्यन्तिकी दुःखनिवृत्तिः तदुभयं यतः स धर्मः । अभ्युद्यद्वारकं निःश्रेयसमिति मध्यपद्छोपी समासः, पश्चमीतत्पुरुषो वा । स च धर्मो निवृत्तिरुक्षणो वक्ष्यते । यदि तु निद्ध्यासनादियोगसाध्यो धर्मोऽदृष्टमेव तदा विधिरूपः । वृत्तिकृतस्तु अभ्युद्यः सुखं निःश्रेयसमेककाछीनसकछान्सिवरोषगुणध्वंसः प्रमाणं च धर्मे देवद्त्तरारीरादिकं भोक्तृविरोषगुणप्रेरि-तभूतपूर्वकं कार्यत्वे सित तन्नोगसाधनत्वात्तिन्नमितस्वविद्याहः । तदे-तम्बाख्यानं प्रत्येकसमुद्रायाभ्यां न व्यापकमित्यर्वाचीनैरुपेक्षितम् । वस्तुनस्तु को धर्मः किरुक्षणश्चेति सामान्यतः शिष्यजिज्ञासायां यतोऽभ्युद्यनिःश्रेयससिद्धिरत्युपतिष्ठते । तथा च यतोऽभ्युद्यसिद्धिर्यतश्च निःश्रेयससिद्धिरत्युपतिष्ठते । तथा च यतोऽभ्युद्यसिद्धिर्यतश्च निःश्रेयससिद्धिरत्युपतिष्ठते । स्वा पुरुषार्थासाधारणकारणं धर्म इति वक्तव्ये परमपुरुषार्थयोः सुखदुःखाभावयोविरोषतः परिचयार्थमभ्युद्यनिःश्रेयससिद्धिरित्युक्तम् । स्वर्गापकर्गयोरेवान्येच्छानधीनेच्छाविषयत्वेन ग्रासहरूष्टिद्धार्ह्योद्यस्ति च दुःखाभावस्यापि पुरुषार्थत्वम् ॥ २ ॥ (विवृ०) नन् पर्रार्थाक्षेत्रस्य परमपुरुन

षार्थसाधनत्वं दुर्शयंस्तल्लक्षणमाह-यत इति । अभ्यद्यः स्वर्गः निःश्रेयसं मोक्ष-

स्तयोः सिद्धिरूत्पत्तिर्यतः कारणात्स धर्मः । तथा च स्वर्गापर्वारूपपरमपुरु-षार्थसाधनतया बुमुक्षूणां मुमुक्षूणा चोपादेयत्वाद्धर्मस्य व्याख्यानं युक्तमेव। अत्र च धर्मस्य स्वर्गसाधनता साक्षादेव । अपर्वासाधनता तु तत्त्वज्ञान-द्वारेति विशेषः । अत्र सुखजनकतावच्छेदकतया सिद्धा धर्मत्वजातिर्धर्म-पदवाच्यत्वं वा धर्मस्य छक्षणमिभेग्रेतमिति ध्येयम् ॥ २ ॥

(भाष्यम् ) त्रिधा चास्य शास्त्रस्य प्रवृत्तिरुद्देशो लक्ष्मणं परीक्षा चेति। विभागोऽपि तेन तेन रूपेणोद्देश एव। तत्रोद्देशो नाम नामधेयेन वस्तुनो-Sभिधानम् । तेन हि सामान्येन भवत्युपदेशो वस्तूनामिति । कियन्तः कतिविधाश्चेत्युपसंख्यानं विभागः। ततो हि विशेषतो भक्तिरिति। येन पुनरुद्दिष्टं वस्तु रुक्ष्यते इदमित्थंभूतमिति तल्लक्षणम्। समानासमानजाती-यव्यवच्छेदो लक्षणार्थः । उद्दिष्टस्य लक्षितस्य च विनेयबुद्धिमारूढस्य परमतिनराकरणेन न्यायेन यदुपपादनं सा परीक्षा । तेन हि परित ईक्षा भवति । ईक्षा पुनरीक्षणमवधारणं निश्चय इति । कस्मात्पुनरेतादृशी शास्त्रप्रवृत्तिः ? सुखेनार्थप्रहणोपपत्तेः । उपदिष्टस्य खल्वर्थस्यैवं सति सुखेन महणमुपपद्यते नान्यथा । प्राणभृद्भेदानामनुमहार्थे च शास्त्रारम्भः । तस्मा-देतादृशी शास्त्रप्रवृत्तिरिति । तत्रोदिष्टस्य प्रविभक्तस्य च लक्ष्मणवचनं द्रव्यादेरर्थस्य । धर्मस्य प्रविभागः सन्नपि नोक्तः । अनधिकारात् । तत्त्व-ज्ञानार्थे हि शास्त्रस्यारम्भ इति तन्त्रान्तरोपदेशाच । तन्त्रान्तरे चायमर्थो विस्तरेणोपदिष्टः । संक्षेपतस्त्वाचार्यः सूचयिष्यति । तस्मादुद्दिष्टस्य लक्क्ष-णवचनम्- \* यतोऽभ्युदयनिः श्रेयससिद्धिः स धर्मः । अभ्युदयो मङ्गुछं श्रेय इत्यनर्थान्तरम् । तस्खल्वाभिमुख्येनाप्तुं यतते पुरुषः, यतमानश्चाप्रोति । नि:होषं श्रेयो नि:श्रेयसमपर्काः । तत्र हि नि:होषं श्रेयः । अपर्को खल्जविगते सर्वमन्यच्छ्रेयः परिसमाप्यते कृतकृत्वश्च पुरुषो भवति, नास्य किंचित्करणीयं किंचिचाप्रव्यमविशिष्यते। अभ्युद्यस्य सतो निःश्रेयसस्या-भ्यहितत्वात्पृथग्वचनम्। यस्माद्भ्युद्यनिश्रेयसयोः सिद्धिर्निष्पत्तिः स वर्मः। कस्माद्भ्युद्यानिःश्रेयसयोर्निष्पत्तिः ? योऽ(ये ?)यं प्रवृत्तिर्वाग्बुद्धिशरीरा-रम्भः, तस्माद्(स्या अ?)भ्युद्यनिःश्रेयसयोर्निष्पत्तिः। तत्र, वाचा सत्वं हितं प्रियं स्वाध्यायं च, मनसा द्यामस्पृहां श्रद्धां च, शरीरेण दानं परिचरणं परि-त्राणं चाचरन्पुरुषो धर्ममाचरतीत्युच्यते । "यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि" इति चाम्नायो यजतिशब्दवाच्यं धर्ममाह । अनवस्थानात्फलानु-

पपत्तिरिति चेन्न, मृगमद्वासनावदुपपत्तेः । यजितः खर्त्वयं भङ्गी, न फलकालमविष्ठते । तावत्कालमनविश्वताच तस्माद्भ्युद्यनिःश्रेयसयोनि-ष्पत्तिनींपपद्यते । नायं दोषः । कस्मात् ? मृगमद्वासनावदुपपत्तेः । यथा खल्ल मृगमद्वासनावासितः पटो मृगमद्वापगमेऽपि मृगमद्वाप्त्राच्यानेवोपल्भ्यते । अतिशयाधानोपपत्तेः । तथा विल्लीनोऽपि यजितः कर्तर्यतिशयं कम्प्याद्धान एव विल्लीयते । सोऽयमितशयः संस्कारोऽपूर्व धर्मः पुण्यं नियोगः कार्यमित्युचावचनामिन्वर्यपिद्श्यते । लोकेऽपि पथ्यापथ्योपयोगादिभिः कर्षणादिभिश्चानवस्थितरपि कालान्तरे तत्तत्मल्मुत्त्यदेते, अतिशयाधानोपपत्तेः । एवं धर्मोऽप्यतिशयमाद्धान एव विल्लीयते । सोऽयं शक्तिविशेषो दृष्टादृष्टानामिवशेषेण कर्मणामाधेयः । तन्त्रान्तरे चैतचिन्तिनतिमृत्युपरराम भगवान्त्सूत्रकारः । सोऽयमपरो धर्मस्तत्त्वज्ञानार्थत्वात् । परश्च धर्मस्तत्त्वज्ञानं, निःश्रेयसहेतुत्वात् ॥ २ ॥

#### तद्वचनादाम्त्रायस्य प्रामाण्यम् ॥ ३ ॥

( उप० ) नन् निवृत्तिलक्षणो धर्मस्तत्त्वज्ञानद्वारा निःश्रेयसहेतुरित्यत्र श्रुतिः प्रमाणं, श्रुतेरेव प्रामाण्ये वयं विप्रतिपद्यामहे-अनृतव्याघातपुनरुक्त-दोषेभ्यः । पुत्रेष्टौ कृतायामपि पुत्रानुत्पादादनृतत्वम् । ' उदिते जुहोति, ' 'अनुदिते जुहोति', 'समयाध्युषिते जुहोति' इति विशेः प्राप्त एवोदितादिकाले होमो व्याहन्यते ' स्यावोऽस्याहृतिमभ्यवहरति य उदिते जहोति शबलो-ऽस्याहुतिमभ्यवहरति योऽनुदिते जुहोति इयावशवलावस्याहुतिमभ्यवहरतो यः समयाध्युषिते जुहोति ' इत्यादिना । तथा ' त्रिः प्रथमामन्वाह त्रिरुत्तमा-मन्वाह' इत्यनेन प्रथमोत्तमसामिधेन्योखिरुचारणाभिष्याद्याद्याद्याद्याद्याद्याद्यात्या चाम्रायप्रामाण्यप्रतिपाद्कं किंचिद्स्ति नित्यत्वे विप्रतिपत्तौ नित्यनिद्रींषत्व-मपि संदिग्धम् । पौरुषेयत्वे तु अमप्रमाद्विप्रत्तिपत्तिकरणापाटवादिसंभा-वनया आप्नोक्तवमपि संदिग्धमेवेति न निःश्रेयसं न वा तत्र तत्त्वज्ञानं द्वारं न वा धर्म इति सर्वमेतदाक्लमत आह-तद्वचनादिति । तदित्यनप-क्रान्तमपि प्रसिद्धिसिद्धत्येश्वरं परामशति यथा 'तदप्रामाण्यमनतन्याधा-तपुनरुक्तदोषेभ्यः ' इति गौतमीयसूत्रे तच्छब्देनानुपकान्तोऽपि वेदः परा-मृश्यते । तथा च तद्वचनात्तेनेश्वरेणप्रणयनादां स्नायस्य वेदस्य प्रामाण्यम् । यद्वा तदिति संनिहितं धर्ममेव परामृशति । तथाच धर्मस्य वचनात प्रति-पादनाद आम्नायस्य वेदस्य प्रामाण्यम् । यद्धि वाक्यं प्रामाणिकमर्थे

प्रतिपादयति तत्प्रमाणमेव यत इत्यर्थः । ईश्वरस्तद्दाप्तत्वं च साधियष्यते । यचोक्तम्—' अनृतव्याघातपुनरुक्तद्देषेभ्यः ' इति । तत्रानृतत्वे जन्मान्त-रीयफळकल्पनं कर्मकर्तृसाधनैवगुण्यकल्पनं वा, श्रोतात्साङ्गालकर्मणः फल्लावस्यंभावनिश्चयात् । नच कार्रादेशहिल्हालहरूरुद्धः, तत्र हि शुष्य-च्छस्यसंजीवनकामस्याधिकारः, पुत्रेष्टौ पुत्रमात्रकामस्येति विशेषात् । नच चयाघातोऽपि उदितादिहोमं विशेषतः प्रतिज्ञाय तदन्यकाले होमानुष्टाने ' स्यावोऽस्याहुतिमभ्यवहरति ' इत्यादिनिन्दाप्रतिपादनात् । नच पुनरुक्ततादोषोऽपि । एकाद्शसामिधेनीना प्रकृतौ पाठात् ' पश्चद्शावरेण वाग्वश्रेणाववाधे तिममं भ्रातृव्यम् ' इत्यत्र सामिधेनीनां पश्चद्शत्वस्य प्रथमोक्तमसामिधेन्योक्तिरमिधानमन्तरेणानुपपत्तेस्तथाभिधानात् ॥ ३ ॥

(विवृ०) ननु धर्मे तस्य तत्त्वज्ञानादिसाधनत्वे च कि मानम्? वेद एव मानमिति चेत्। न। तत्प्रामाण्यस्यापि संदिग्धत्वात्। तथा चाक्षचरणसूत्रं क्रियामाण्यमनृतव्याधातपुनरुक्तदोषेभ्यः ' इतीत्याशङ्कां निरस्यति तद्व-चनादिति । तेनेश्वरेण वचनात्कथनादाम्नायस्य वेदस्य प्रामाण्यमवश्यं स्वीकार्यमिति शेषः । ईश्वरस्याप्रकान्तत्वेऽपि प्रसिद्धार्थकेन तच्छब्देन पर्माशों भक्त्येव यथा 'कला च सा कान्तिमती कलावतः ' इति कुमारसंमवे तच्छब्दस्याप्रकान्तवाचित्वं, यथा वा तद्प्रामाण्यमित्यादिगौतमसून्त्रेऽप्रकान्तस्य वेदस्य तच्छब्देन परामशेः । यद्वा ईश्वरवाचकमेवाः तत्पं-दम्, 'ओं तत्सदितिनिर्देशो ब्रह्मणस्विविधः स्मृतः। ' इति वचनात्। तथा च नित्यसर्वज्ञनिद्रोंषपुरुषप्रणीतत्त्वाद्वेदस्य प्रामाण्यमवश्यमेवाभ्यु-पेयमित्यर्थः ॥ ३ ॥

साध्यर्भक्तर्भावी दृष्टान्त उदाहरणम् । तद्विपर्ययाद्वा विपरीतम् । उदा-हरणसाधर्म्यात्तद्वैधर्म्याद्वा साध्यसाधनं हेतः । तत्र धर्मवचनात्प्रमाण-भावे साधनीये न खल्विप साधर्म्यादृष्टान्तोऽस्ति, न वैधर्म्यात् । दृष्टान्ताभावाच तद्वचनादित्यनपदेशः । दृष्टान्तसमाधिना हि स्वपक्षः स्थापनीयो भवति नान्यथा । इतरेतरापेक्षसिद्धेश्च । योऽयं धर्मस्य वचनादाम्रायस्य प्रमाणभावः, तत्रेतरदितरदपेक्ष्य सिध्यति । कथम ? आम्रायस्य प्रमाणभावे सिद्धे तत्प्रमितो धर्मः प्रमाणम् । सिद्धे च धर्मस्य प्रमाणभावे तद्वचनादाम्रायस्य प्रमाणभावः । तस्मादितरस्येतरदपेक्यः सिद्धेस्तयोरेकस्य सिद्धयभावे नापरोऽपि सेद्धमहतीति । अस्य प्रतिषेधप्र-पश्चस्योत्तरम् । प्रमाणभावोपपत्तरप्रतिषेधः । अपदेशप्रतिषेधो नोपपद्यते । कस्मात् ? धर्मस्य प्रमाणभावोपपत्तेः । धर्मः खल्वयं प्रामाणिकोऽर्थः । बाह्यानामपि संप्रतिपत्तेः । बाह्यतरार्दिषु चाविशेषात् । येऽपि नास्ति पर-लोक इति प्रतिपन्नास्तेषामपि संप्रतिपत्तिरेव धर्मे । अथाप्येतदाहः । 'अहिं सा परमो धर्मः पापमात्मप्रपीडनम्' इति । विशेषे तु विप्रतिपत्तिरिति 🖟 सेयमज्ञाननिमित्ता विप्रतिपत्तिर्न खल्विप सर्वेलोकप्रसिद्धं धर्म प्रतिषेद्धं क्षमते । यं वे सर्वे छोकाः स्वरसेनानुभवन्ति, नासौ निर्मूछो भवितुमहिति। तस्मान्मूलेन भवितव्यम्। देहात्मवादुस्त्वन्यथोपपन्नो बलीयसा प्रमाणेन विरो-धाद्वाध्यते । सोऽपि नैकान्ततो निर्मूछः । कस्मात् ? तत्संबन्धात्ताच्छब्द्योप-पत्ते:।आत्मसंबन्धात्वल्वात्मशब्दो देहे उपपद्यते इति। तदेवं कोऽसौ कीदश-श्चेत्यत्र विप्रतिपत्तिर्न वस्तुनि । तस्मात्यसिद्धिसद्भावात्तद्वचनादित्ययमपदेशो नानपदेशः। प्रामाणिको हि धर्मः। प्रामाणिकवचनानां च प्रमाणभावो छोके दृष्टः । तस्मादुपपन्नस्तद्वचनादान्नायस्य प्रमाणभाव इति । एतेनेतरेतरापेक्ष-सिद्धिः प्रत्युक्ता। पूर्वे खल्वृषयः साक्षात्कृतथर्माणो हिताहितविभागं विद्वांसो भूतद्यया लोकमुपाद्शन् । न चैषामुपद्शोऽर्थो मिथ्येति । यश्चायं प्रतिनि-यतो भोगः, यच जगतो वैचित्र्यं, नैतदाकस्मिकं भदिहाःहित । कस्मात ? उपजनधर्मकाणां हेतुनियमात् । ये वे केचिदुपजनधर्माणस्तेषां नियमतो हेतुभिर्भवितव्यम् । तत्र चासंभवन् छौकिको हेतुः प्रत्यनीकभावाद्छौकिकं हेतुं कल्पयति । तदेवं प्रमाणावगतो धर्मस्तद्भचनादान्नायस्य प्रामाण्यम् ।ः प्रमाणमिति खल्वयं करणाभिधायी शब्दः । प्रमाणभावः पुनः प्रमाणेन योऽर्थः प्रमीयते, तस्य तथाभावे भवति नान्यथा । तथाभावस्तु येन रूपेणार्थः

प्रतीयते, तस्य तेन रूपेण भवनं सत्ताविपर्यय इति । धर्मश्चान्नायार्थः । तस्य च तथाभावस्य प्रमाणाद्वगतेस्तद्वचनाद्यामाण्यमान्नायस्येति । असमादृशांश्चान्तेवासिनोऽधिद्वद्वेत्त्व्याद्याद्यद्वद्वद्याद्याद्यस्य, येषां न खल्विप विप्रतिपत्तिर्धमें । आम्नायप्रामाण्ये त्वमीषामिप विमर्श उपपद्यते । कस्मात् ? प्रमाणगम्यत्वादर्थस्य । योऽयमान्नायस्यार्थः, स खल्ज प्रमाणान्तरावगम्यः । प्रमाणगपेश्चमाणस्य शब्दस्य प्रमाणभावाभिमानात् । तस्माद्यमाणगम्यस्यार्थस्य वचनादान्नायस्य प्रमाणभाव इति । नचायं नियमः विमृत्येनवार्थस्य वचनादान्नायस्य प्रमाणभाव इति । नचायं नियमः विमृत्येनवार्थस्यावधारणमिति । किंतु विमृत्य पक्षप्रतिपक्षाभ्यामर्थावधारणं लोके, शास्त्रे वादे च विमर्शवर्जमिषि । स खल्वयं धर्मः प्रवृत्तिलक्ष्मणो निवृन्तिलक्षणं । तत्र योऽयं निवृत्तिलक्ष्मणो धर्मः, स किल्विषोपरमादिभिनस्तत्त्वज्ञानं प्रसृते ॥ ३ ॥

धर्मविशेषप्रसूताद्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां पदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम् ॥४॥

(उप०)शिष्याकाङ्कानुरोधेन स्वरूपतो लक्षणतश्च धर्म व्याख्यायाभिधेय-संबन्धप्रतिपादनाय सूत्रम्-धर्मविशेषप्रसूतादिति। एतादृशं तत्त्वज्ञानं वैशेषि-कशास्त्राधीनमिति तस्यापि निःश्रेयसहेतुत्वं दण्डापूपायितम् । तत्त्वं ज्ञायते-ऽनेनेति करणव्युत्पत्त्या शास्त्रपरत्वे धर्मविशेषप्रसूतादित्यनेनानन्वयापत्तेः। सर्वपदार्थप्रधानो द्रन्द्रश्चात्र समासः। सर्वपदार्थतत्त्वज्ञानस्य निःश्रेयसहेतुत्वा-त्।तद्त्र शास्त्रानिःश्रेयसयोर्हेतुहेतुमद्भावः शास्त्रतत्त्वज्ञानयो(व्यापार?)व्या-पारिभावः, निःश्रेयसतत्त्वज्ञानयोः कार्यकारणभावः, द्रव्यादिपदार्थशास्त्रयोः प्रतिपाद्यप्रतिपाद्कभावः संबन्धोऽवगम्यते । एतेषां च संबन्धानां ज्ञानानि-श्रेयसार्थिनामिह शास्त्रे प्रवृत्तिः । मोक्षमाणाश्च मुनेर्गृहीताप्तभावा एव शासे प्रकर्तन्ते । निःश्रेयसमात्यन्तिकी दुःखनिवृत्तिः । दुःखनिवृत्तेश्चा-त्यन्तिकत्वं समानाधिकरणदुःखप्रागभावासमानकालीनत्वं युगपदुत्पन्नसमा-नाभिकरणसर्वात्मविशेषगुणध्वंससमानकालीनत्वं वा । अशेषविशेषगुणध्वं-साविबकदुःस्वप्रागभावो वा मुक्तिः। नचासाध्यत्वान्नायं पुरुषार्थः कारण-विघटनमुखेन प्रागभावस्यापि साध्यत्वात् । नच तस्य प्रागभावत्वक्षतिः प्रतियोगिजनकाभावत्वेन तथात्वात् । जनकत्वं च स्वरूपयोग्यतामात्रम्, नहि प्रागभावश्चरमसाम्यी येन तस्मिन्सति कार्यमवश्यं भवेत् तथा सति कार्यस्याप्यनादित्वप्रसङ्गात् । तथाच यथा सहकारिविरहादियन्तं कालं

नाजीजनत्त्रथायेऽपि तद्विरहात्र जनयिष्यति हेतूच्छेदे पुरुषव्यापारात् इत्यस्यापि प्रागभावपरिपालन एव तात्पर्यात्, अत एव गालक्षिपद्धितीयसूत्रे <sup>4</sup>दुः वजन्मप्रवृत्तिदोषमिथ्याज्ञानानामुत्तरोत्तरापाये तदनन्तरापायादपवर्गः' इत्यत्र कारणाभावात्कार्याभावाभिधानं दुःखप्रागभावरूपामेव मुक्तिं द्रढ-यति । नहि दोषापाये प्रवृत्त्यपायः, प्रवृत्त्यपाये जन्मापायः, जन्मापाये दु:खापाय इत्यपायो ध्वंसः, किंत्वनुत्पत्तिः । सा च प्रागभाव एव नच प्रतियोग्यप्रसिद्धिः, सामान्यतो दुःखलेनैव प्रतियोगिप्रसिद्धेः । प्रायश्चित्त-वत्तत्रापि प्रत्यवायध्वंसद्वारा दुःखानुत्पत्तेरेवापेक्षितत्वात् होकेऽप्यहिकण्ट-कादिनिवृत्तेर्दुःखानुत्पत्तिफळकत्वदर्शनात् दुःखसाधननिवृत्त्यर्थमेव प्रेक्षा-वतां प्रवृत्तिः । केचित्तु दुःखात्मन्ताभाव एव मुक्तिः । स च यद्यपि नात्म-निष्ठस्तथापि छोष्टादिनिष्ठ एवात्मनि साध्यते । सिद्धिश्च तस्य दुःखप्राग-भावासहवर्तिदुःखध्वंस एव तस्य तत्संबन्धतयोपगमात् । तस्मिन् सति तत्र दुःखात्यन्ताभावप्रतीतेः । एवं च सति 'दुःखेनात्यन्तं विमुक्तश्चरति ' इत्यादिश्रुतिरप्युपपादिता भवतीत्याहुः । तन्न । दुःखात्यन्ताभावस्यासाध्य-द्रोताधुरुद्रार्थत्वात्, दुःखध्वंसस्य च न तत्र संबन्धत्वं परिभाषापत्तेः "दुःखेनात्यन्तं विमुक्तअरति" इति श्रुतेदुीःखप्रागभावस्यैव कार्णविघ-टन्मुखेनात्यन्ताभावसमानरूपत्वतात्पर्यकत्वात् । नन्वयं न पुरुषार्थः निरु-पाथोच्छान्विष्यहराभावाद् दुःखकाले सुखं तहहोत्यस्ते इति सुखार्थिना-मेव दुःखाभावार्थे प्रवृत्तेरिति चेन्न । वैपरीत्यस्या प सुवचत्वात् । सुखे-च्छापि दुःखाभावौपाधिकीत्येव किं न स्यात् । शोकाकुळानां सुखर्विसु-खानामपि दुःखाभावमात्रमभिसंधाय विषमक्षणोद्बन्धनादौ प्रवृत्तिद्र्शनात्। न्तु पुरुषार्थोऽप्ययं ज्ञायमान एव । मुक्तेस्तु दुःखाभावस्य ज्ञायमान-तैव नास्ति । अन्यथा मूर्च्छाद्यवस्थार्थमपि प्रवर्तेति चेन्न । श्रुत्यनुमानाभ्यां ज्ञायमानस्यावेद्यत्वानुपपत्तेः। अस्ति हि श्रुतिः-'दुःखेनात्यन्तं विमुक्तश्च-रति', 'तमेव विदित्वाऽति मृत्युमेति' इत्यादिका । अनुमानमप्यस्ति दुःखसंततिरत्यन्तमुच्छिद्यते संततित्वात्प्रदीपसंततिवदित्यादि चरमदुःखध्वं सस्य दुःखसाक्षात्कोरेण क्षणं विषयीकरणात्प्रत्यक्षवेद्यताऽपि । योगिना योगजधर्मबळेनागामिनो दुःखध्वंसस्य प्रत्यक्षोपगमाच । तथापि तुल्या-यव्ययतया नायं पुरुषार्थो दुःखवत्सुखस्यापि हानेः, द्वयोरपि समानसाम-मीकत्वादिति चेत्। उत्सर्गतो वीतरागाणां दुःखदुर्दिनभीरूणा सुख्खचो-तिकामात्रेऽलम्प्रत्ययवतां तत्र प्रवृत्तेः । ननु तथापि दुःखनिवृत्तिर्न पुरु-

षार्थः, अनागतदुःखनिवृत्तेरशक्यत्वादतीतदुःखस्यातीतत्वाद्वर्तमानदुःखस्य पुरुषप्रयत्नमन्तरेणैव निवृत्तेरिति चेन्न । हेतूच्छेदे पुरुषव्यापारात्प्राय-श्चित्तवत्।तथाहि-सवासनं मिथ्याज्ञानं संसारहेतुस्तदुच्छेदश्चात्मतत्त्वज्ञाना-त्। तत्त्वज्ञानं च योगविधिसाध्यमिति तद्र्थे प्रवृत्त्युपपत्तेः । नतु नित्यसुखा-भिव्यक्तिरेव मुक्तिनंतु दुःखाभाव इति चेन्न । नित्यसुखे प्रमाणाभावात्, भावे वा नित्यं तद्भिव्यक्रेर्युक्तसंसारिणोरविशेषापातात्, अभिव्यक्तेरू-त्याचत्वेन तन्निवृत्तौ पुनः संसारापत्तेश्च । ब्रह्मात्मनि जीवात्मलयो मुक्ति-रिति चेन्न । लयो यद्येकीभावस्तदा बाधात् । निह द्वयमेकं भवति लिङ्ग-शरीराप्णमो लयो लिङ्गं चैकादशेन्द्रियाणि तेषां शरीरस्य च विगमो लय इति चेन्न । एतावता दुःखसामग्रीविरहस्योक्तत्वात् । तथाच दुःखाभाव एव मुक्तिरिति पर्यवसानात् । एतेनाविद्यानिवृत्तौ केवलात्मस्थितिर्मुक्ति-रात्मां च विज्ञानसुखात्मक इत्येकदृण्डिमतमपास्तम् । आत्मनो ज्ञानत्वे सुखत्वे च प्रमाणाभावात् । न च 'नित्यं विज्ञानमानन्दं श्रुतिमोनं, तस्या झानक्दाहाद्वरूक्त्रश्रियाद्वरूकात्। भवति हि अहं जाने अहं दुःहोति प्रतिक्षः नत्वहं ज्ञानमहं सुखमिति । किंच ब्रह्मण इदानी-मपि सत्त्वान्मुक्तसंसारिणोरविशेषापत्तिः । अविद्यानिवृत्तेश्चापुरुषार्थत्वात्, ब्रह्मणश्च नित्यत्वेनासाध्यत्वात्, तत्साक्षात्कारस्य तदात्मकत्वेनासाध्य-त्वात् । एक्मानन्दस्यापि तदात्मकत्वेनासाध्यत्वमेवेति तद्र्थे प्रवृत्त्यनुपपत्ति-रेव । निरुपप्रवा चित्तसंतिर्मुक्तिरिति चेत्र । दुःखादिरूपस्य उपप्रवस्य किम्मो यदि निरुपप्रक्तं तदा तन्मात्रस्यैव पुरुषार्थत्वेन चित्तसंततेरनुवृत्तौ प्रमाणाभावः, तद्नुवृत्तेरपि शरीरादिसाध्यत्वेन संसारानुवृत्तेरावश्यक-त्वादिति सिद्धं दुःखनिवृत्तिरेवोक्तरूपा निःश्रेयसमिति। तत्त्वस्य ज्ञानमिति कर्मणि षष्ठी। साथर्म्थवैबर्म्याभ्यामिति प्रकारे तृतीया। तत्र साधर्म्यमनुगतो वर्मः, वैचर्न्यं च व्यावृत्तो धर्मः । यद्यपि कचित्साधर्म्थमपि कुतश्चिद्धैधर्म्य कुति ब्रिहें धर्म्यमिप केषांचित्साधर्म्य तथापि ताद्रूप्येण ज्ञानं विविक्षितम् । अत्र च द्रव्यादिपदार्थानामुद्देश एव विभागः पर्यवसन्नः। स च न्यूनाधिकसङ्क्षया-व्यवच्छेद्फळकस्तेन षडेव पदार्था इति नियमः पर्यवस्यति । सचानुपपन्नः। व्यवच्छेद्यस्य पदार्थान्तरस्य प्रतिपत्तौ नियमानुपपत्तिः अप्रतीतौ यव्य-च्छेदानुषपत्ति । ननु नायमन्ययोगव्यवच्छेदः किंत्वयोगव्यवच्छेदः। पदार्थेषु षड्लक्षणायोगो व्यवच्छिद्यत इति चेन्न । पदार्थपदेन प्रसिद्धपदा-र्थमात्रोपसंप्रहे सिद्धसाधनात्, अन्यस्य चाप्रतीतेरेव । किंच लक्षणानां

क्रतानामयोगो व्यवच्छोद्यः प्रत्येकं वा । आद्ये मिलितायोगः सर्वत्रेति च्छेदानुपपत्तिः, अन्त्येऽपि प्रत्येकायोगः परस्परं सर्वत्रेति व्यवच्छे-पपत्तिरेवेति चेन्न । शक्तिसङ्ख्यासाद्यादिषु पदार्थेषु । षड्ळक्षणायोगः परैरुच्यते । तद्र्यवच्छेदो नियमार्थः । तथाच षडेव र्था इत्यस्य प्रतीयमानेषु षण्णां लक्ष्णानां मध्येऽन्यतमलक्षणयोगो-व नत्वयोग इत्यर्थः । तत्र विशेष्यसंगतस्यान्ययोगव्यवच्छेदः, विशेष-गतस्यायोगव्यवच्छेदः, क्रियासंगतस्य चात्यन्तायोगव्यवच्छेदस्तावत्प्र-त । तत्र शक्तिवयमेवकारस्येत्वेके । व्यवच्छेदमात्रे शक्तिरयोगान्ययो-यस्त व्यवच्छेद्याः समीभव्याहारलभ्या इत्यपरे । धर्मविशेषप्रसृतादिति ज्ञानादित्यस्य विशेषणं, तत्र धर्मविशेषो निवृत्तिलक्षणो धर्मः । यदि त्त्वं ज्ञायतेऽनेनेति तत्त्वज्ञानं शास्त्रमुच्यते तदा धर्मविशेष ईश्वरनि-प्रसाद्रूपो वक्तव्यः । श्रूयते हीश्वरनियोगप्रसादावधिगम्य कणादो र्धः शास्त्रं प्रणीतवानिति । तत्त्वज्ञानमात्मतत्त्वसाक्षात्कार इह विवक्षित-ौव सवासनमिथ्याज्ञानोन्मूळनक्ष्मत्वात् ' तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति यः पन्था विद्यतेऽयनाय ' इत्यत्र ' द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये ' इत्यत्र च ।पदस्य साक्षात्कारपरत्वात् 'पत्रयत्यचक्षः' इत्यवापि तथा । स च ग्रान्मनननिद्ध्यासनाद्परंपरयेति हेतुपश्चम्या तथैवाभिधानात्।। ४।। विवृ०) इदानीं प्रेक्षावतां प्रवृत्तये शास्त्रस्य प्रयोजनाभिधेयसंबन्धान्प्रद-पदार्थोनुदिशति-धर्मविशेषप्रसूतादिति । धर्मविशेषः ऐहिको जन्मान्त-वा सुकृतविशेषः । तत्प्रसूतात् तज्जन्यादित्यर्थः।इदं च तत्त्वज्ञानादित्यस्य अणम्। साधर्म्य समानो धर्मः वैधर्म्य विरुद्धोधर्म इति मुक्तावलीकारः। या प्रकारे तत्त्वज्ञानादित्यत्र पञ्चम्यर्थः प्रयोज्यत्वं तथाच सकृतविशे-इञ्यादिपदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानं जायते, तत आत्ममनन-तरं निद्ध्यासनेनात्मसाक्षात्कारो जायते, तद्नन्तरं मिध्याज्ञाना-शक्रमेण मोक्षो भवतीत्वर्थः । उपस्कारकागस्तु सूत्रस्थतत्त्वज्ञानपद-साक्षात्कारपरं करणव्युत्पत्त्या तादृशसाक्षात्कारकरणशास्त्रपरं वा । ो धर्मविशेषपदं निवृत्तिलक्षणधर्मपरम्, अन्त्ये ईश्वरनियोगप्रसादरूप-ोरोषपरम् । कणादो महर्षिरीश्वरनियोगप्रसादावधिगम्य एतच्छा**स्रं** ावानिति किंवद्न्ती । आत्मसाक्षात्कारश्च शास्त्रान्मनननिद्ध्यास-परंपरयेति हेतुपञ्चम्याः प्रयोज्यत्वार्थकत्वात् 'तमेव विदित्वातिम्-

त्युमेति', 'द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये ' इत्वादि श्रुतौ वेदनपदं साक्षात्कारपरं, तस्यैव सवासनमिथ्याज्ञानोन्मूलनक्षमत्वादिखाहुस्तचिन्त्वम् । सूत्रस्थतत्त्व-ज्ञानपदस्य सवासनमिथ्याज्ञानविरोधिस्वात्मसाक्षात्कारपरत्वे साधर्म्यवै-धर्म्याभ्यामित्सस्य पदार्थानामिति षष्टचन्तार्थस्य चानन्वयापत्तेः । नह्या-त्मसाक्षात्कारे साधर्म्यवैधर्म्यप्रकारकत्वं षट्पदार्थविशेष्यत्वं वास्ति देहा-दिभिन्नत्वेनात्मसाक्षात्कारस्यैव देहाद्यभेदवासनाद्युनमूळनक्षमत्वेन तत्र तद-भावात् । नच योगजधर्मेणात्मनीतरभेदसाक्षात्कारदशायां तादृशसिन्न-र्षेण साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां द्रव्यादिषट्पदार्थज्ञानमपि जायते तत्सामप्रीस-त्त्वादिति वाच्यम् । तादृशसाक्षात्कारस्य तादृशोदासीनसाधर्म्यादिविषयक-त्वेऽपि तस्य प्रकृतानुपयोगितया गुनीनां तद्भिधानस्योन्मत्तप्रलपितत्वापत्तेः। यत्तूपस्कारकारेरात्मसाक्षात्कारस्य मोक्षहेतुतायाम् 'तमेव विदित्वा' इत्यादि-श्रुतिः प्रमाणतयोपन्यस्ता तद्प्यसङ्गतम् ' वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्य-वर्णे तमसः परस्तात् ' इत्यनेन परमात्मन एवोपकान्तत्वेन तच्छब्दस्य तत्परतयाऽनुपऋगन्तजीवात्मपरत्वासंभवादिति संक्षेपः । अत्र षट्पदार्थकी-र्तनं भावाभिप्रायेण वस्तुतोऽभावोऽपि पदार्थान्तरतया मुनेरभिप्रेतः । अत एव द्वितीयाहिके 'कारणाभावात्कार्याभावः' इति सूत्रस्य, नवमाध्याये 'कियागुणव्यपदेशाभावात्' इत्यादिसूत्राणां च नासङ्गतिः। अत एव न्या-यलीलावत्याम्—' अभावश्च वक्तव्यो नि:श्रेयसोपयोगित्वाद्भावप्रपञ्चवत्का-रणाभावेन कार्याभावस्य सर्वेसिद्धत्वादुपयोगित्वसिद्धेः ' इत्यभिहितम् । न्यायाचार्यैरपि द्रव्यकिरणावल्याम्-'एते च पदार्थाः प्रधानतयोद्दिष्टाः अभावस्तु स्वरूपवानपि नोद्दिष्टः प्रतियोगिनिरूपणाधीननिरूपणत्वारीतु तुच्छत्वात् ' इत्यन्तेनाभावस्य सप्तमपदार्थत्वमङ्गीकृतम् । तथाच सप्ता-नामेव पदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्यज्ञानं निःश्रेयसोपयोगि तदुपयोगिता चा-त्मनीतरभेदसाधने लिङ्गज्ञानादिविधयेति मन्तव्यम्। पदार्थविभाजकाश्च द्रव्यत्वाद्यः सप्तथर्माः । तत्र द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वानि जातयः । नित्तत्वे सत्यनेकसमवेतत्ःं सामान्यत्वम् । जातिमद्भिन्नत्वे सत्येकमात्रसमवेतत्वं वि-द्रोषत्वम् । नित्यसंबन्यत्वं समवायत्वम् । द्रव्यादिषट्कभिन्नत्वमभावत्व-मिति । अत प्रयोजनं निःश्रेयसम् अभिषेयाः पदार्थाः, संबन्धश्च शास्त्र-निःश्रेयसयोः पदार्थतत्त्वज्ञानिःश्रेयसयोश्च प्रयोज्यप्रयोजकभावः, शास्त्र-पदार्थतत्त्वझानयोः कार्यकारणभावः, पदार्थतत्त्वज्ञानयोर्विषयविषयिभावः,

पदार्थशास्त्रयोः, प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावश्च । निःश्रेयसं च न्यायवैशेषिक-साङ्ख्यमतेष्वात्यन्तिकदुःखनिवृत्तिरूपं स्वसमानाधिकरणदुःखासमानका-ळीनदु:राष्ट्रंग्रप्रिश्वादिकस् । भवति हि चरमदु:खर्ष्वंसः स्वसमाना-विकरणदुःखासमानकालीनः । तदानीं मुक्तात्मनि कस्यापि दुःखस्यानुत्य-त्तेः । न्यायैकदेशिमते आत्यन्तिकदुरितनिवृत्तिरेव मोक्षस्तस्यैव साक्षादा-रमसाक्षात्कारसाध्यत्वात् 'क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दृष्टे परावरे' इति श्रुतेः । एकद्ण्डिवेदान्तिमते अविद्यानिवृत्तिर्मोक्षः । अविद्या च पदार्थान्तरम् । लिक्ष्टिक्ते परमात्मनि जीवात्मनो छयो मोक्षः । स च जीवोपाधिलिङ्गरारीरनिवृत्तिपर्यवसितः । लिङ्गरारीरं च ' पश्चप्राणमनोबु-द्धिदशेन्द्रियसमन्वितम् । अपश्वीकृतभूतोत्यं सूक्ष्माङ्गं भोगसाधनम् ' इति प्रतिपादितम् । भट्टास्तु नित्यसुखसाक्षात्कारो मोक्षः । नित्यसुखं च श्रुतिसिद्धं सर्वजीवगतमपि संसारदशायामव्यक्तमात्मतत्त्वसाक्षा-त्कारानन्तरमेव साक्षात्कृतं भवतीति प्राहुः । एषु मतेषु संभवन्तोऽपि दोषा यन्थगौरवभयात्रोद्धाविताः । किंतु सर्वेषु मतेषु मुक्तताद्शायामा-त्यन्तिकदुःखनिवृत्तिर्निराबाधैवेति दिक् । ननु शक्तिसादृश्याद्योऽप्यति-रिक्ताः सन्ति पदार्थाः कथमन्यथा मण्यादिसंनिधाने दहनेन दाहो न ज-न्यते जन्यते च तदसंनिधावतो मण्यादिर्दहने दाहानुकूळां शक्तिं नाशयति, उत्तेजकं मण्याद्यपसरणं च पुनरुत्पाद्यतीत्यवस्यं कल्पनीयम् । एवं साद्द-इयमपि पदार्थान्तरम् । तद्धि षट्सु भावेषु नान्तर्भवति सामा-न्येऽपि सत्त्वात् । यथा गोत्वं नित्यं तथाश्वत्वमपीति सादृश्यप्रतीतेः । नाप्यभावः भावत्वेन प्रतीयमानत्वादिति चेन्न । मण्याद्यसमवहितवह्वथादेः स्वातन्त्र्येण मण्यभावादेवां दाहादिकं प्रति हेतुताकल्पनेनैव सामश्वस्येऽनन्त-शक्तित्यागभावतद्धंसकरपनानौचित्यात् । न चोत्तेजकसमबहितमणिस-त्त्वेऽपि कथं दाह इति वाच्यम् । उत्तेजकासमवहितमणिसामान्याभाव-स्यैव तथात्वकल्पनात् । एवं सादृश्यमपि न पदार्थान्तरं किं तु ति इन्नत्वे सति तद्रतभूयोधर्मवत्त्वम् । यथा चन्द्रभिन्नत्वे सति चन्द्रगताह्वाद्कत्वादि-मत्त्वं मुखे चन्द्रसादृश्यमिति संक्षेपः ॥ ४ ॥

(भाष्यम्) तस्माच- अधर्भविशोषप्रसृताद्द्वयगुणकर्मसामान्यविशेषस-मवायानां पदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानान्निः श्रेयसम् । चार्थे

दुन्द्रसमासः । यथावचनं विग्रहः । पदार्थानाभिति शैषिकी षष्टी । तत्त्वस्य ज्ञानिमति कर्मणि । साधर्म्यवैधर्म्याभ्यामिति इत्थंभावे तृतीया । द्रव्यवि-शेषः खत्वात्मा निःश्रेयसमधिगच्छति, तदाश्रया गुणास्तदुभयनिमित्तं कर्मेति क्रमवचनम् । एतावन्तो विद्यमानार्थाः । अभीषामविपरीतज्ञानार्थ-मुपदेशः । सोऽयमल्पेन सूत्रेण कृत्स्नस्य तन्त्रस्यार्थ उद्दिष्टो वेदितव्यः । तत्र, सामान्यादीनां पृथग्वचनमनर्थकमञ्यतिरेकात् । सामान्यादयो हि द्रव्यादिष्वन्तर्भवन्तो न व्यतिरिच्यन्ते इति । प्रस्थानभेदोपपत्तेस्तु पृथग्व-चनम् । पृथक्पस्थानानि वै तन्त्राणि प्राणभृद्भेदानामनुप्रहायोपदिक्यन्ते । तिददं वैशेषिकं नाम तन्त्रं, यस्य पृथक्प्रस्थानाः सामान्याद्यः पदार्थाः । यथा तन्त्रान्तरे प्रमाणप्रमेययोर्थथायथमन्तर्भवन्तोऽपि संशयादयः । त-स्मात्सामान्यादिभिः पदार्थैः पृथक् प्रस्थाप्यते । तथा च शास्त्रमिदं वैशोषिकं भवति । अन्यथा त्वध्यात्मविद्यामात्रमुपनिषद् इवैतत्त्यात् । तत्र, समा-नस्य भावः सामान्यम् । कश्च समानः ? यस्तद्धर्भवानिप न तद्भवति सो-ऽयं समानः, तस्य भावः सामान्यम् । तच्चैतत्सामान्यं साधर्म्थयोगः । तदु-कम् ' इक्त्वमद्भिः सामान्यम् ' इति । समानश्च धर्मः कचिद्यवस्थितो गोत्वादिः, कचिचाव्यवस्थित आरोहपरिणाहादिर्यथाविषयं वेदितव्यः। सामान्याद्धि विशेषाविवेकाद्यथास्वं संशयविपर्ययौ भवतः । स्थाणुपुरुषयौः समानं धर्ममारोहपरिणाहौ पर्यन् विशेषं चाजानानः संशेते; स्थाणुर्वा भवेत्पुरुषो वेति । विपर्ययः खल्वपि सामान्यमेव धर्ममुपलभ्य दोषाद्विपर्य-स्यति स्थाणौ पुरुष इति; शुक्तौ रजतमिति । मिथ्याबुद्धिस्तु दुःखभूमिः । तिद्दं सामान्यं द्रव्यादिष्वन्तर्भवदेवमर्थं पृथगुच्यते । येन विशेषेण शि-ष्यते स विशेषः । सामान्येन या मिथ्याबुद्धिरुदेति सेयं विशेषविवेकेना-पोचते । तत एव यथार्थबुद्धिर्भवति । या तत्त्वज्ञानमिखाख्यायते । यथो-दाहृते स्थाण्वादौ यो विशेषः, तद्विवेकात्तत्त्वज्ञानं भवति स्थाणौ स्थाणु-रिति शुक्तौ शुक्तिरिति । सोऽयं विशेषो द्रव्यादिष्वन्तर्भवन्नेवमर्थं पृथगमिन भीयते अथापि खल्वेको भावस्तेन तेन विशिष्यमाणः सामान्यविशेषव्यप-देशं भजते, गुणे तदानीमन्तर्भाव इति । यदि नाम परिभाषामात्रमेती, नैवातिरिच्येते इति । समवायस्तु सम्यगवाप्तिरेकीभावः । अथाप्येतदुक्तम् । समनायोऽपृथन्भाव इति । सोऽयं पृथक्त्वप्रतिद्वनद्वी गुण इति । यथा खळु संयोगप्रतिद्वनद्वी विभागः पृथक्त्वं चायोगो नाम गुणान्तरम्, तथैव वैलक्ष्-**ण्यन्यस्णस्यानेकत्वल्यस्णस्य** वा पृथक्त्वस्य प्रतिद्वन्द्वी गुणः समवायो

नाम । द्रव्यं खल्वयमाश्रयति न चासौ गुणवान् न खल्वपि कर्मेति । यश्च अपूर्वशरीरेन्द्रियवेदनाभिः संयोगिवशेषो जन्म, ततः शरीरादिभिर-पृथग्भावमात्मनोऽभिमन्यते । यतः खल्वयं पुरुषः संसरन् दुःखराशिमनु-भवति, तदुपरमे च प्रहीणदुःखसंतानोऽपवृज्यते । सोऽयं समवाय एवमर्थ पृथगुच्यते गुणान्तर्भूतोऽपि । अथापि खल्ववाप्तिरूपश्रेषविशेषः स्यात्, गुण एवान्तर्भवति । अपरो ह्यपन्नेषो न चिरमवतिष्ठते, अयं तूत्पत्तेः प्रभृत्याविनाशमनुवर्तते तद्पगमाचोपरमो भावस्येति । सोऽयमयुत-सिद्धानामुपऋषः समवायो युतसिद्धानां च संयोगः । सन्त्यन्येऽपि पदार्थाः प्रमाणप्रमेयसंशायप्रयोजनदृष्टान्तसिद्धान्तावयवतर्कनिर्णयवादज-रुपवितण्डोहेत्वाभासच्छल्जातिनित्रहस्थानाख्यास्ते चात्रैवान्तर्भवन्ति इति । साधर्म्य सामान्यं, वैधर्म्यं विशेषः । आत्मादेः खलु तत्त्वज्ञानान्निःश्रेय-सम् । अन्येषां तत्त्वज्ञानस्य तत्रोपयोग इति । तत्रात्मादौ मिथ्याज्ञान-मनेकप्रकारं भवति, आत्मानि तावद्नात्मेति अनात्मन्यात्मेति । एवं जुगु-प्सितादौ यथाविषयं वेदिव्यम् । तत्त्वज्ञानं च खलु मिथ्याज्ञानविपर्ययेण व्याख्यातम् । आत्मन्यात्मेति अनात्मन्यनात्मेति । एवं शेषेषु । एतस्मात् तत्त्वज्ञानान्मिथ्याज्ञानम्पेति, तद्पायात्रिःश्रेयसमपर्वाः प्रादुर्भवति। मिथ्या-ज्ञानमूलो हि संसारः तद्पाये नावतिष्ठते इति ॥ ४ ॥

#### पृथिव्यापस्तेजो वायुराकाशं कालो दिगात्मा मन इति द्रव्याणि ॥५॥

( ७५० ) इदानीमपवर्गभागितया सर्वपदार्थाश्रयतया च प्रथमोद्दिष्टस्य द्रव्यपदार्थस्य विभागं विदेशेषोदेशं च कुर्वन्नाह्—पृथिवीति । इतिकारो-ऽवधारणार्थः । तेन नवैव द्रव्याणि नाधिकानि न न्यूनानि वेत्यर्थः । ननु विभागबलादेव न्यूनाधिकसंख्याव्यवच्छेद्सिद्धौ किमितिकारेणेति चेत् । उद्देशमात्वपरतयापि सूत्रसंभवे विभागतात्पर्यस्कोरणार्थमेवेतिकाराभिधानात् । सुवर्णादीनामिश्चरस्य चात्रैवान्तर्भावात् । अन्धकारस्य चाधिकत्वेनाशङ्कथमानस्याभावत्वव्युत्पाद्नादेतद्ध्यवसेयम् । असमासकरणं तु सर्वेषां प्राधान्यप्रदर्शनाय । लक्षणमेतेषां तु वेधम्यीवसरे सूत्रकृदेव दर्शिष्टियति । ननु सुवर्ण न तावत्प्रथिवी निर्गन्धत्वात्, न जलं स्नेह्सांसिद्धिकन्द्रवत्वर्ग्यत्यात्, न तेजो गुरुत्ववत्त्वात्, अत एव न वायुर्न वा कालादि । ततो नवभ्यो भिद्यत इति चेत्र । आद्यद्वितीययोरनाभासत्वं, तृतीयस्य स्वरूपासिद्धत्वं, ततः एरं सिद्धसाधनं, हेतोः स्वरूपासिद्धिश्च । साधिकध्यते च सुवर्णस्य तैजसत्विति ॥ ५ ॥

The state of the s

(विवृ०) द्रव्याणि विभजते-पृथिवीति । इतिशब्दोऽत्रधारणपरस्तेनोक्ता-नि नवैव द्रव्याणि नाधिकानि न वा न्यूनानीत्यर्थः।असमासकरणं तु सर्वेषा मितरनैरपेक्षेण कार्यविशेषोत्पादकताप्रदर्शनार्थं स्वसमवेतकार्यजनने सर्वेषां-तुल्यताज्ञापनार्थे वा । नच विभागबलादेव न्यूनाधिकसंख्याव्यवच्छेदसं-भवाद्वधारणिथकेतिशब्दो व्यर्थे इति वाच्यम् । यतो विभागस्थले अवधारण-वाचकपदासत्त्वे तदाध्याहारेणैव न्यूनाधिकसंख्याव्यवच्छेदो बोध्यते । अत्र त्वध्याहारं विनैव तादृशव्यवच्छेद्बोधार्थमेव मुनिना इतिशब्दोऽभिहित इति ध्येयम् । द्रव्यत्वजातिस्तु कार्यसामान्यस्य संयोगस्य विभागस्य वा सम-वायिकारणताक्च्छेदकतया सिध्यति । ननु कन्दर्लीकारैः साङ्क्ष्याचार्यैश्च अन्थकारस्य द्रव्यत्वं स्वीकृतं युक्तं चैतत्। कथमन्यथा नीलं तमश्रलतीति गुणिकयाप्रत्ययस्तत्र लोकानाम् । स हि न पृथिवी, निर्गन्धत्वात् । ना-प्यस्य जलादावन्तर्भावः, नीलरूपवत्त्वात् । तथा चाधिकसंख्याव्यवच्छेदः कथं संभवतीति चेन्न । आवश्यकतेजीविशेषाभावेनैवोपपत्ती द्रव्यान्तर-कल्पनाया अन्याय्यत्वात् । नीलरूपप्रतीतिस्तु गगन इव तत्र भ्रान्तिरूपा। चलनप्रतीतिरपि आलोकापसरणौपाधिकी भ्रान्तिरेव । यथा नौकादिच-**छनौपाधिकी तीरस्थवृक्षादौ चलनप्रतीतिनौस्थानाम् । तमसो द्रव्य-**त्वकल्पनेऽनन्ततद्वयवप्रागभावध्वंसकल्पनापत्तेः । कन्द्लीकारमते तु तमसः पृथिव्यामन्तर्भाव इति न तन्मते व्यवच्छेदासङ्गतिरिति ध्येयम् । नव्स द्रव्यविभाजकेषु गगनत्वकाल्रत्वदिक्त्वानामेकैकमात्रवृत्ति-त्वात्र जातित्वं शेषाणां पुनर्जातित्वमेवेति ॥ ५ ॥

(भाष्यम्) अथ तत्त्वज्ञानार्थमुद्दिष्टस्य विभागवचनम् । तत्र, — \*\*पृथिव्यापस्तेजोवायुराकाशं कालोदिगात्मा मन इति द्रव्याणि । तत्र, पृथिव्यप्तेजांस्यनित्यानि द्रव्याणि नित्यान्यपराणि।प्रागुत्पद्यमाना पृथिवी गन्धमात्रा
प्रकृतेरुत्पद्यते । पूर्वमस्या आपो रसमात्राः । ताभ्यः पूर्व तेजो रूपमात्रम् ।
ततोऽप्यर्वाग् वायुः स्पर्शमात्रः । पूर्व चास्मात् शब्दमात्रमाकाशम् । त इमे
गन्धाद्यो गुणाः पृथिव्यादीनां नैजाः । कारणगुणक्रमात्तु शब्दाद्यो वाय्वादिष्विति । अथाप्येतदुक्तम्, — 'आद्याद्यस्य गुणं तेषामवाप्रोति परः परः ।
यो यो यावतिथञ्जैषां स स तावद्वुणः स्मृतः' — इति । अभिभवानुद्भवौ त्वमीषां यथाविषयं वेदितव्यो । 'गन्धरसरूपस्पर्शशब्दानां स्पर्शपर्यन्ताः
पृथिव्याः अप्तेजोवायूनां पूर्व पूर्वमपोह्याकाशस्योत्तरः' इति तन्त्वान्तरे

5, °

चोद्भवानभिभववतामेव गुणानामुपसंख्यानमिति । सूक्ष्मेभ्यश्चैतेभ्यः पर-स्परं संहन्यमानेभ्यः स्थूलानां पृथिव्यादीनामुत्पत्तिः । वाय्वाकाशौ त्वनि-त्याविप परमार्थतो व्यवहारभूमौ नित्यावुच्येते । अवान्तरस्र्यक्ष्ण्यद्विद्याद्वित्यावृत्त्र । एतेन मनोव्याख्यातम् ।

तत्रापां पृथग्वचनं न कर्तव्यम् । कस्मात् ? वायुसन्निपातात् तदुत्पत्तेः । विशिष्टयोर्वाय्वोः संनिपातात्वस्वाप उत्पद्यन्ते इति । कृत्रिमोत्पत्तेस्तात्त्विकप्रतिषेधानुपपत्तेरप्रतिषेधः वाय्वोः सन्निपातात्वल्वापः ंडत्पद्यन्ते । कृत्रिमानां चापामुत्पत्तेर्ने तात्त्विक्य आपः शक्याः प्रतिषेद्धम् । प्रसिद्धचभावात् । तस्मान्नायं प्रतिषेधः पृथग्वचनं न कर्तव्यमिति । उत्पत्तेश्वार्थान्तरभावात् । उत्पत्तेरथीन्तरभावाचा-प्रतिषेधः । याः खल्वापो वाय्वोः संनिपातादुत्पद्यन्ते ता इमा वायोरर्था-न्तरभूता भवन्ति । तस्माद्प्रतिषेधः । तत्रापि सद्भावाच । ययोर्वाय्वोः संनिपातादाप उत्पद्यन्ते, तत्रापि वायौ सूक्ष्माणामपां सद्भावोऽस्ति । प्रक्रि-याविशेषात्तु तासामभिव्यक्तिरिति । ता इमा वायोरथीन्तरभूता आपः पृथग्वक्तव्याः । अथापि खल्वस्ति वायौ सूक्ष्माणामपां सद्भाव इति कुत एतत्प्रतिपत्तव्यम् ? अनुपादानोत्पत्त्यनुपपत्तेः । न वै वाय्वोः संनिपाताद-नुपादानानामपामुत्पत्तिरुपपद्यते । अतः प्रतिपद्यामहे अस्ति सद्भावोऽपां सूक्ष्माणामिति । कालदिशोः पृथग्वचनं कार्यभेदाद्यपदेशभेद्ज्ञापनाय । आकाशः खत्वेकोऽपि कार्यभेदाद्यपदेशभेदं भजते । न त्वर्थान्तरमाका-शात् तत्त्वतः कालो दिक् चेति । कया युक्तया ? तदन्तरेणाप्युप-रुब्ध्युपपत्तेः । यचैतत्कालस्य दिशश्चोपकल्पनं तदुपलब्धेरन्यथानुपपत्त्या । सा चोपलब्धिरन्तरेणापि कालं दिशं चोपपद्यते इति न तयोर्थान्तरभूतयोः परिकल्पनम् । तपनिक्रियासंयोगोपनयार्थे हि तयोरुपकल्पनम् । सोऽयमु-पनय आकारोनोपपद्यते। अन्यत्र सतो निमित्तस्यान्यत्रोपनयानुपलब्धेरप्रति-षेधः । योऽयं कालस्य दिराश्च प्रतिषेधः स नोपपद्यते । कस्मात् ? यस्मा-दन्यत्र सतो निमित्तस्यान्यत्रोपनयो नोपलभ्यते।तत्कार्यानुपलब्धेः।आकाशं चेदन्यस्य धर्ममन्यत्रोपनयेत्, एकस्यां भेर्यामभिहतायां सर्वासु भेरीषु शब्दा उत्पद्येरन् । काश्मीरकुङ्कुमारुणिम्ना कीकटेषु स्फटिक उपरज्येत । तुल्यत्वादहेतुः । अन्यत्र सतो निमित्तस्यान्यत्रोपनयानुपठब्बेरित्ययमहेतुः । कस्मात् ? तुल्यत्वात् । कालदिशोः परिकल्पनेऽप्येतत्तुल्यं भवति । निर्ह कालोऽप्येकत्राभिघातमन्यत्रोपनयति । क्रियवानेनोपनीयते संयोगस्त्रसा-विति चेत्, दिगेवैनमुपनयतु । संयोगोपनयार्थं हि तस्याः करपनम् । या च क्रिया निमित्तमभिघातस्य, सेव वा किमिति नोपनीयते । सित चैवं स-वंत्राभिघातप्रसङ्गः । तस्माद्वस्तुरुक्तिरेवैतादृशी यिकंचिदेव कुत्रचिदु-पनीयते न सर्व सर्वत्र—इति कथमाकाशोऽप्यनियमेनार्थानुपनयत् । आत्मा तु चेतनो नैवंस्वभावः । जडो हि तथा स्यात् । दृष्टं खल्वन्यस्य गन्था-दिकमन्यत्रोपनयद्वाय्वादिद्रव्यमचेतनमिति । तस्मादाकाशस्य सतः का-लस्य दिशस्य पृथन्वचनं कार्यभेदाद्यपदेशभेदार्थम् । सोऽयं पूर्ववत्य-स्थानमेदः ॥ ५ ॥

रूपरसगन्धरपञ्चीः संख्याः परिमाणानि पृथक्तं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे बुद्धयः सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ प्रयत्नाश्च गुणाः ॥ ६ ॥

( उप० ) गुणत्वेन रूपेण गुणानां सर्वद्रव्याश्रितत्वं द्रव्याभिव्यङ्गयत्वं द्रव्याभिव्यश्वकृत्वं चेति द्रव्यानन्तरं गुणानामुद्देशं विभागं चाह रूपेति । चकारेण गुरुत्वद्रवत्वस्नेहसंस्कारधमीधर्मशब्दान्समुचिनोति । ते हि प्रसिद्ध-गुणभावा एवेति कण्ठतो नोक्ताः। गुणत्वं चामीषां यथास्थानं लक्षणतः स्वरूपतश्च वक्ष्यति । रूपरसगन्धस्पर्शानां समानकालीनरूपरसगन्धस्पर्शसा-मानाधिकरण्यं नास्तीति सूचनार्थं समासः।संख्यापरिमाणयोस्तु समानका-र्श्वनसंख्यापरिमाणसामानाधिकरण्यसूचनायासमासो बहुवचननिर्देशश्च । यद्यप्येकत्वसमानाधिकरणं नैकत्वान्तरं, न वा महत्त्वदीर्घत्वसमानाधि-करणं महत्त्वदीर्घत्वान्तरं, तथापि द्वित्वादीनामन्योऽन्यं सामानाधिकरण्यं महत्त्वदीर्घत्वादीना च विजातीयपरिमाणयोः सामानाधिकरण्यमस्त्येव पृथक्तं च यद्यपि द्विपृथक्त्वादिसमानाधिकरणं तेन संख्यावद्वहुत्वेनैव नि-र्देष्टुमर्हति । तथाप्यविधव्यङ्गचत्वरुक्षणं संख्यातो वैधर्म्यं सूचियतुमेकवचन-निर्देशः। संयोगविभागयोर्द्वयोरप्येककर्मजन्यत्वसूचनाय द्विवचनम्। परत्वा-परत्वयोरन्योन्याश्रयनिरूप्यतया दिकाललिङ्गत्वाविशेषसूचनाय च द्विव-चनम् । बुद्धीनां विद्यादिभेदेन सांख्याभिमतैकमात्रबुद्धिनिराकरणसूचनाय बहुवचनम्। सुखदुःखयोद्वेयोरपि भोगत्वावच्छेद्यैककार्यजनकत्वम्।अविशेषेण चादृष्टोन्नायकत्वं, सुखस्यापि दुःखत्वेन भावनं च ख्यापयितुं द्विवचनम् इच्छाद्वेषयोद्वेयोरपि प्रवृत्तिं प्रति कारणत्वसूचनाय द्विवचनम्। प्रयत्नानां विहितनिषिद्धगोचराणां दशाविधानां पुण्यहेतुत्वं दशविधानां च पापहेतुत्व-

मिसंघाय बहुवचनित्युन्नेयम् । यद्वा रूपरसगन्थस्पर्जानां भौतिकेन्द्रिय-व्यवस्थाहेतुत्वज्ञापनार्थं पाकजप्रक्रियाव्यवस्थापनार्थं वा ते समस्योक्ताः । संख्यायां द्वित्वबहुत्वादौ विप्रतिपत्तिरितं तिन्नराकरणसूचनार्थं बहुत्वेनािस-धानम् । पृथक्त्वे तु संख्याबहुत्वेनैवास्यापि बहुत्विमिति सूचनायाविध्ज्ञा-नव्यश्जनीयत्वम् । संख्यातो वैधर्म्यमिति सूचनाय च पृथगभिधानम् । परि-माणे तु दीर्घत्वहस्वत्वादिविप्रतिपत्ति निरासाय बहुवचनम् । संयोगविभाग-योरन्योन्यविरोधज्ञापनाय द्विवचनम् । परत्वापरत्वयोदैंशिककािकमेदेन भिन्नजातीयत्वसंभवेन चतुष्ट्वापत्तौ गुणविभागो न्यूनः स्यादिति तन्नािप द्विवचनिमत्याद्यन्नेयम् । एतेषां च छक्षणमञ्चे वक्ष्यते ।। ६ ।।

(विवृ०) गुणान्विभजते—रूपेति । अत्रानुक्तसमुचायकचकारेण गुरुत्व-द्रवत्वस्नेहसंस्कारधर्माधर्मश्रमंश्रमंद्रानामुपप्रहः । अत एव भाष्ये—चशब्दसमुचि-ताश्च गुरुत्वद्रवत्वस्नेहसंस्कारादृष्टशब्दाः सप्तेवेत्येवं चतुर्विशतिर्गुणाः " इति प्रशस्तदेवाचार्थेरभिहितम् । अत्र गुणविभाज्ञकानि द्रश्नान्द्रस्तिः स्वीण्येव जातयः । सूक्तिकारस्तु वेगस्थितिस्थापकभावनासु वर्तमानं संस्कारत्वं न जातिः प्रमाणाभावादित्याह । अथ गुणत्वजातौ किं मानमिति चेत् इदं—द्रव्यकमीभन्नसामान्यवति या कारणता सा किंचिद्धमीविष्ठिन्ना निरविष्ठन्नकारणताया असंभवात् । निह रूपत्वादिकं सत्ता वा तत्रावच्छेदिका न्यूनािकिक्षेत्रहािकद्धाः । अतश्चतुर्विशत्यगुगतं वाच्यं, तदेव गुणत्वमिति मुक्तावछीकारः । नव्यास्तु गुणत्वजातिः प्रत्यक्षसिद्धा । इन्द्रियसंयुक्तसमवेतसमवायतस्तव्यत्यक्षसंभवात् । न च तद्व यञ्जकविरहान्न तत्प्रत्यक्षमिति वाच्यम्।सर्वत्र व्यञ्जकस्य जातिप्रत्यक्षप्रयोजकत्वे प्रमाणा-भावात् । अन्यथा रूपत्वादेरप्यप्रत्यक्षतापत्तिरिति प्राहुः ॥ ६॥

(भाष्यम्) अथयथाक्रममुद्दिष्टाः रूपाद्यश्चत्वारो यथायथं चश्चरादिभि-रिन्द्रियेर्गृह्यन्ते। चश्चषा रूपं, रसनेन रसः, घाणेन गन्यः, त्वचा स्पर्श इति । संख्याश्चैकत्वमारभ्य पर(रार्धे?)पर्यन्ता अनेकप्रकाराः।परिमाणानि महदा-दीनि । यतः सर्वतोभावेन मीयन्तेऽर्थाः। प्रथक्त्वमसंयोगो वैद्यक्षण्यमनेकता चेति । अथाप्येतदुक्तम् । प्रथक्त्वं स्याद्संयोगो वैद्यक्षण्यमनेकतेति । संयोगो नामयेन सम्यग्युज्यन्तेऽर्थाः।योगः पुनरूपश्लेषः।विभागस्तु तत्प्रत्यनीकभा-वापन्नो गुणः । परत्वमपरत्वं च पूर्वत्वमुत्तरत्वं दूरत्वमन्तिकत्वं च । बुद्धिरूप्रस्विधानीस्यनर्थान्तरम् । सुखदुःखे परस्परप्रस्वनीकभावापन्नौ गुणौ प्रत्वात्ममनुकूरुःगिरदूरुद्देवद्वीया । तथेच्छाद्वेषौ । इच्छनप्रवर्तते द्विषन्निन्-तेते इति । या तु द्विषतामपि परप्रमापणादौ प्रवृत्तिः, साऽपि तदिच्छाता एव । एनं हन्मीतीच्छया हि हन्ति । प्रयत्नस्तिच्छादिकार्य क्रियानिमित्तं गुणः । प्रयतमानो हि क्रियामभिनिर्वर्तयतीति । केचिदेतेषु न सहजाः, आश्रयोत्पत्तेः प्रशासुरक्षकातानुस्टरन्ते सत्वेवाश्रये चोपरमन्ति । सहजा-स्त्वाश्रयोत्पत्तिमनूत्पद्यन्ते यावद्विनाशं चानुवर्तन्ते।संख्याः खल्वपि उत्पत्तेः प्रमृत्याविनाशमनुवर्तन्ते । नह्येकं न कदाचिदेकं भवति द्वौ वा न द्वौ 🕻 प्रत्यक्षं त्वस्य द्वयोरिन्द्रियसंनिकर्षादुपजायते । द्वयोः खल्वेतद्भवतीति । चकारेण गुरुत्वल्रघुत्वद्रवत्वस्नेहसंस्कारधमीधर्मशब्दसमवायशक्तिप्रमृतीना-चार्यः समुचिनोति । विप्रतिपत्तेस्तु रूपादिनां नामधेयेन संकीर्तनम् । गुरुत्वं लघुत्वं चेति संयोगविभागवत्परस्परप्रत्वनीकभावापत्रं गुणद्वयम् । न त्वेतयोरेकस्याभावादपरस्य सिद्धिः । एकं खल्वेकस्माद्वरु भवद्भवत्स-न्यस्माह्य इति । किंचिद्धिः गुरुत्वं कचिद्गुरुण्यपि न भवति । गुरुत्वस्ना-मान्यस्य त्वभावो न भवति गुरुणीति । विँरोषहेत्वभावादुभयम् । नह्यस्ति िलेखेहुर्कुक्तस्याभावो समुत्वं न समुत्रस्याभावो गुरुत्वमिति । विदेशघहे-त्वभावाद्भुरुतं लघुत्वं चेत्युभयं गुण इति । धर्माधर्मी तु संस्कृद्धिः होट सन्तौ लक्षणभेदात्पृथगुच्येते। पुण्येन कर्मणा संस्कृतः खल्वयं पुरुषोधार्मिको भण्यते । पापेन कर्भणा तत्प्रत्यनीकभावेन संस्कारेण संसृष्टोऽधार्मिक इति । समवायः खलु पृथक्त्वप्रतिद्वन्द्वी गुणविशेष उपश्लेषो वा । सोऽयमयुत्त-सिद्धानामुपश्लेषः समवायो युत्तसिद्धानां तु संयोग इति प्रकारभेदाव्यपदे दा-भेदः । शक्तिः खल्वपि प्रतिभावमनुगता न शक्यते निह्नोतुम् । शक्तोति खल्वग्निर्देग्धुं जलं चैतं रामयितुम् । माघकर्षणेनाधीयमानशक्तिः शस्यमः-विकमुत्पाद्यति भूमिः । सेयं प्रत्वात्ममनुभवारूढा शक्तिः । न चैतन्त्र-ह्रवानः क्रचिद्भ्यनुज्ञां लब्धुमर्हतीति । हेतुभावेऽपि वस्त्वप्रत्याख्याना-त्संज्ञाभेदमात्रम् । अथापि खल्वियं शक्तिने वस्त्वन्तरं किंतु कारणत्वमा-त्रमिति । एवमपि संज्ञाभेदमात्रं स्यात् । येयं शक्तिसंज्ञा सा न मृष्यते कारणत्वसंज्ञा त्वभ्यनुज्ञायते । वस्तुतत्त्वं तु न प्रत्याख्यायते इति । यद्धै भवान्कारणत्वमिति मन्यते, न तस्यास्तिभावः शक्यः प्रत्याख्यातुमिति । अनतिरेकेऽपि तुल्यम् । अथापि खल्वयं हेतुभावो हेतोर्नातिरिच्यते, शक्ति-रिप तर्हि शक्तिमतो नातिरिच्यते इति समानिमति ॥ ६ ॥

### उत्सेपणमवक्षेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमनमिति कर्माणि ॥ ७ ॥

( उप० ) कर्मणां द्रव्यजन्यतया गुणजन्यतया च रूपवद्द्रव्यसमवायाच प्रत्यक्षेतेति द्रव्यगुणाभिधानानन्तरं कर्मोद्देशविभागावाह—उत्क्षेपणमिति । उत्सेपणम्, अवसेपणम्, आकुञ्चनं, प्रसारणं, गमनमिति कर्माणि। इतिरवधारणार्थः। अमणादेरपि गमनान्तर्गतत्वात् । अत्र च उत्क्षेपणत्वाव-क्षेपणत्वाकुञ्चनत्वप्रसारणत्वगमनत्वानि कर्मत्वसाक्षाद्वाप्याः पञ्च जातयः। नन्वेतद्तुपपन्नं गमनस्य कर्मपर्थायत्वार्, सर्वत्र गच्छतीति बुद्धेर्दृष्टत्वात् , डत्सेपणत्वादीनां चतसृणां जातीनां परस्परात्यन्ताभावसमानाधिकरणानां सामानाधिकरण्याननुभवात् ' चतस्र एव कर्मत्वच्याप्या जातय इति चेत । सत्यम् । कर्मपर्याय एव गमनं पृथगभिधानं तु भ्रमणरेचनस्यन्दनोर्ध्वज्वलन-नमनोन्नमनादीनां भिन्नभिन्नबुद्धिव्यपदेशभाजामेकेन शब्देन संग्रहार्थम्। यद्वा गमनत्वमपि कर्मत्वव्याप्या पश्चमी जातिरेव तेन भ्रमणरेचनादिष्वेव गमनप्रयोगो मुख्यः । उत्क्षेपणावक्षेपणादिषु यदि गमनप्रयोगस्तदा भाक्तः। स्वाश्रयसंयोगविभागासमवायिकारणत्वमेव गौणमुख्यसाधारणो धर्मः । गमनत्वजातेस्विनयतदिग्देशसंयोगविभागासमवायिकारणत्वमेव व्यञ्जकम्। तच भ्रमणादिषु सर्वत्रेति गमनग्रहणेनैव तेषां ग्रहणमिति । निष्क्रमणत्व-प्रवेशनत्वादिका तु न जातिः । एकस्मिन्नेव कर्मणि गृहाद्गृहान्तरं गच्छति पुरुषे कस्यचिद्रष्टुः प्रविशतीति प्रत्ययः कस्यचित्तु निष्कामतीति, तत्र जातिसंकरः स्यात् । तथा भ्रमणादेरेकस्या जलप्रणाल्या निष्कम्यापरां प्रविशति निष्कामति प्रविशतीति प्रत्ययतृहुक्क्षे नाष्ट्रपाधिसामान्यमेवैतद्-ध्यवसेयम् । उत्क्षेपणादौ तु मुषलमुत्किपामीतीच्छाजनितेन प्रयत्नेन प्रयन **त्र**वदात्मसंयोगादसमवायिकारणाद्धस्ते तावदुः स्त्रेपणं तत उत्क्षेपणविशिष्ट-हस्तनोदनादसमवाियकारणान्मुषलेऽप्युत्सेपणाल्यं कर्म युगपद्वातत ऊर्ध्व-मुल्क्षिप्तयोहिस्तमुषलयोरवक्षेपणेच्छाजनितप्रयत्नवदात्मसंयोगाद्धस्तनोदनाच युगपदेव हस्ते मुसले चावक्षेपणमुद्धखलपातानुकूलं संजायते । ततो हढ-तरद्रघ्यसंयोगाद्यद्कस्मान्मुषल्रस्योर्ध्वगमनं भवति तत्र नेच्छा न वा प्रयत्तः कारणं, किंतु संस्कारमात्रादेव मुषलस्योत्पतनम् । तच गमनमात्रं नतूत्क्षे-पणं भाक्तस्तत्रोत्सेपणव्यवहारः । एवमनुलोमप्रतिलोमवायुद्धयसंघट्टवशा-द्वाय्वोस्तट्मेरिततृणतूलकादौ चोत्स्रेपणव्यवहारो भाक्तः। एवं स्रोतोद्वयसं-यहुवशाज्जलोध्वेगमनेऽपि । एवमुत्सेणावस्रेपणव्यवहारः शरोरतद्र<u>ष्टकारः</u>- युक्तमुष्ठितोमराद्ष्वेव मुख्यः । भवति हि हस्तमुद्धिपति मुष्ठमुद्धिपति तोमरमुद्धिपतीति एवमविद्यपतीत्यपि । आकुञ्चनं तु सस्वेवावयवानामार-म्भकसंयोगेषु परस्परमवयवानामनारम्भकसंयोगोत्पाद्कं वस्नाद्यवयविकौटिन्त्योत्पाद्कं कर्म। यतो भवति संकुचति पद्मं, संकुचित वस्नं, संकुचित वस्नं, संसारणम् । यतो भवति प्रसरित वस्नं, प्रसरित चर्मं, प्रविकसित पद्मित्यादिप्रत्ययः । एतचतुष्टयिमन्नं यत्कर्मजातं तत्त्वव गमनिवशेषः । तत्र भ्रमणं प्रयत्नवद्यत्मसंयोगाद्धस्ते, कर्मवता हस्तेन नोदनाख्यसंयोगाद्वयदृनाच चक्रादौ तिर्यवसंयोगातुकूळं कर्म । एवं रेचनाद्यपि व्याख्येयं स्फुटीकरिष्यति चामे । तदेतेषां कर्मणां विहितयागस्नानदानादिषु धर्मानुकूळप्रयत्नवदात्मसंयोगाजन्यत्वं निषिद्धदेशगमनिहंसाकळञ्जभक्षणादिषु चाधर्मानुकूळप्रयत्नवदात्मसंयोगजन्यत्वमध्यवसेयमिति ॥ ७॥

(विवृ०) कर्माणि विभज्ञते—उत्सेपणिमिति। इतिः पूर्ववद्धारणपरः। कर्मत्वजातिः प्रत्यक्षसिद्धा। एवमुत्सेपणत्वादिकमपीति मुक्तावर्णकारः। गमनत्वं च
ब्राह्मिक्षोः अमणरेचनस्यन्द्नोर्ध्वज्ञ्चलनमनोन्नमनादिष्वपि वर्ततेऽतो
नाधिक्यम्, त्व्यक्षकं च नियतदिग्देशसंयोगिवभागासमवायिकारणत्वमेव
गौणमुख्यसाधारणो धर्मः। निष्क्रमणत्वप्रवेशनत्वादिका तु न जातिः
एकस्मिन्नेव कर्माणे एकस्मादावरकादावरकान्तरं गच्छति पुरुषे प्रविशत्ययमिति कस्यचिद्दृष्टुः प्रत्ययः कस्यचिच निष्कामतीत्यतो जातिसंकरप्रसङ्गात्।
जगदीशतकोरंकारस्तु अर्ध्वसंयोगफलकिकयावच्छिन्नव्यापारत्वमेवोत्सेपणत्वं तदेवोत्सिपतीत्यत्र धात्वर्थतावच्छेद्कं नत्त्स्रेपणत्वं जातिः प्रवेशनत्वादिना संकरात्। छोष्टमुत्सिपतीत्यादौ छोष्टादेः कर्मत्वानुपपत्तेश्चेति प्रकाशिकायां प्राह। गमनत्वं च न जातिः किंतु संयोगाविच्छन्नक्रियात्वमेवेति तु नव्याः॥ ७॥

(भाष्यम्) क्रमप्राप्तानि—ऋतु उत्क्षेपणमवक्षेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमन-मिति कर्माणि । तत्रोत्क्षेपणं येनोर्ष्वमुद्धिप्यते । उत्क्षेपस्तु संयोगवि-शेषः । यतोऽवाचीनं क्षिप्यते तद्वक्षेपणम् । सत्यारम्भके संयोगे येना-परोऽवयवानां संयोगस्तदाकुञ्चनम् । यतस्तु तत्प्रतिद्वन्द्वी विभागस्तत्प्रसा-रणम् । रहाद्यादिक्षेत्रेत्वकर्मे, तत्सर्व गमनम् । गमनेऽन्तर्भूतानामेवोत्क्षे-पणादीनां पूर्ववत्प्रथगभिधानमिति ॥ ७॥

### सदिनत्यं द्रव्यवत्कार्यं कारणं सामान्यविशेषवदिति द्रव्यगुणकर्म-णामविशेषः ॥ ८॥

( उप० ) द्रव्यादीनामुद्देशानन्तरं त्रयाणां साथर्म्यप्रकरणमारभते । तत्र द्रव्यादीनां त्रयाणां साधर्म्यस्य तत्त्वज्ञानानुकूळतया प्रथमं शिष्याकाङ्कि-तत्वात्सामान्यादिपदार्थेवयस्य उद्देशात्प्रागेव वयाणां साधर्म्यमाह्-सदिति । विशेषे सत्यपि अयमविशेषशब्दः साधर्म्यपरः । सदिति । सदाकारप्रत्य-यव्यपदेशविषयत्वं तयाणामेव सत्तायोगित्वात् । अनित्यमिति । ध्वंसप्र-तियोगित्वं यद्यपि न परमाण्वादिसाधारणं तथापि ध्वंसप्रतियोगिवृत्तिपदा-र्थेविभाजकोपाधिमत्त्वं विवक्षितम् । द्रव्यवदिति । द्रव्यं समवायिकार-णतयाऽस्यास्तीति द्रव्यवत् एतदपि परमाण्वादौ नास्तीति द्रव्यसमवा-यिकारणकवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं विवक्षितम् । कार्यमिति । प्रागभावप्रतियोगिवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं विवक्षितम् । कारणमिति । ज्ञानेतरकार्यनियतपूर्ववर्तिजातीयवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वम् । तेन स्वसाक्षात्कारे विषयतया कारणे गोत्वादौ नातिप्रसक्तिनवा पारिमाण्डस्या-दावजनकेऽच्याप्तिः । सामान्यविशेषवदिति । सामान्यं सिद्वरोषोऽन्योन्य-व्यावर्तकतया द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वादि तद्वत्त्वमित्यर्थः । ननु 'गां द्यात्' 'गौः पदा न स्प्रष्टव्या ' इति श्रुतेर्धर्मोधर्भजनकर्त्वं जातेरपीति कारणत्व-मतिव्यापीति चेन्न । अवच्छेदकतामात्रेण जातेर्विनियोगात् । उपलक्ष्मणं चैतत् । स्वसमवायार्थशन्दाभिधेयत्वमपि त्रयाणां साधर्म्य द्रष्टव्यम्, यदि त कार्यत्वानित्यत्वे कारणवतामेव 'कारणत्वं चान्यत्र पारिमाण्ड-ल्यादिभ्यः ' इति प्रशस्तदेवाचार्यव्यवस्थितं साधर्म्यमुच्यते तदा पदार्थ-विभाजकोपाधिमत्तया न विशेष्यं सूत्रोक्तरीत्या त्रयाणां गुणजनकत्वं गुण-जन्यत्वं चान्यत्र नित्यद्रव्येभ्य इति ॥ ८ ॥

(विदृ०) इदानीं द्रव्यगुणकर्मणां साधम्येमाह—सदिति। इतित्यनन्तरं प्रत्यय इत्यध्याहार्यम्,सामान्यं सिद्धरोषो द्रव्यत्वादितद्वत्। सिद्त्यादिप्रत्ययो यथा द्रव्ये तथा गुण्डर्राणानि तत्र न कश्चिद्विरोषः। तथाच सत्तावत्त्वं ध्वंसप्रतियोगित्वं द्रव्यसमवायिकारणकत्वं प्रागमावप्रतियोगित्वं कारणत्वं सत्ताव्याप्यजातिमत्त्वं च द्रव्यगुणकर्मणां साधम्यमिति भावः। यद्यप्यनित्यत्वादित्रिकं नित्ये द्रव्ये गुणे चाव्याप्तं कारणत्वं च पारिमाण्ड-त्यादौ तथापि ध्वंसप्रतियोगिभाववृत्तिपद्रार्थविभाजकोपाधिमत्त्वमनित्यत्वं,

द्रव्यसमवायिकारणकवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं द्रव्यवत्त्वं, प्रागभा-वप्रतियोगिभाववृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं कार्यत्वं, समवाय्यसमवा-य्यन्यतरकारणवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं कारणत्वं, द्रव्यादीनां साध-म्यमित्यत्र तात्पर्यम् । प्रथमं चरमं च यथाश्रुतमेवेति हृद्यम् । इद्मुप-रुक्षणं समवायानुयोगित्वमर्थशब्दाभिधेयत्वं च तेषां साधन्यं बोध्यम् ॥८॥

(भा०) प्रविभक्तानि द्रव्यगुणकर्माणि।सामान्यविशेषाविदानीं वक्तव्यौ। तत्र,-\*सद्नित्यं द्रव्यवत्कार्यं कारणं सामान्यविशेषवद्ति द्रव्यगुणकर्मणा-मविशेषः ॥ न विशिष्यते इत्यविशेषः सामान्यम् । सदिति सत्तावत्। सत्ता च सतां भावः। सामान्याद्यः खल्क्तर्भवन्ति द्रव्यादिष्विति द्रव्यगुणक-मेणामेनैतत्सामान्यम् । किंचित्रित्यं पारमार्थिकं किंचिच व्यावहारिकम्। तत्र, यत्कालत्रयेऽपि न स्वरूपाट्यच्यवते, तत्कृटस्थं जगजन्मस्थितिभ-ङ्गळक्षणमतक्यमप्रमेयं वाङ्मनसयोरगोचरः स्वे महिम्न्यवस्थितं वस्तु-भूतं पारमार्थिकं नित्यं विस्तरतस्तन्त्रान्तरेषूपदिष्टम् । ततोऽन्यत्सर्वम-नित्यं परमार्थतः । तत्रापि किंचिद्चिरावस्थानेन व्यवहारभूमावप्यनित्यं भवति । किंचित्र प्रागुत्पन्नमवान्तरसर्गप्रलयेष्ववस्थानादनित्यमपि परमा-र्थतो व्यवहारभूमौ नित्यमित्यभिलप्यते। व्यवहारभूमौ खल्वेतत्सचाकार-णवच । अवान्तरसर्गेष्वकारणक्तो हि वाय्त्रादयोऽर्था इति । यत्पुनः सत्परमार्थतोऽप्यकारणवत् , तत्पारमार्थिकं नित्यं वस्तुभूतम् । तचात्र नोपदिष्टं प्रयोजनाभावात् । तत्त्वज्ञानार्थे हि शास्त्रारम्भः । तत्त्वज्ञानस्य च प्रयोजनं मिथ्याज्ञानापायादफ्कानिष्पत्तिः । न खलु ब्रह्मात्मनोरित-रेतरबुद्धचा बध्यते पुरुषः । मुच्यते ह्यनयेत्यागमवादः । तदेवं द्रव्यगुण-कर्मणां केषांचिद्धवहारभूमौ नित्यानामपि न पारमार्थिकी नित्यतेत्यनि-त्यमिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः । आत्मानः खळु वै अनुपजनापायधर्मक-स्य परस्यात्मनोंऽज्ञा अग्नेरिव विस्फुलिङ्गा अर्णवस्येव जलबुद्धुदास्तस्मात्प्रा-दुर्भवन्तो जायस्व स्रियस्व इत्येतचृतीयं स्थानं प्राप्ताः संसरन्तो यावद्पवर्ग पृथगवभासन्ते । अपवर्गनिष्पत्तौ पुनस्तत्रैव विशन्तो मधुनीव पुष्परसाः समुद्र इवापगाः परमे व्योम्नि अवान्तराकाशवद्विलीनाः तेनैकीभवन्ति न वदानी प्रथमवभासन्ते स्वेनैव रूपेणावतिष्ठन्ते, तत्परमं निर्वाणम् । ते सत्वमी नित्या भवन्तोऽप्येवमनित्या भण्यन्ते । एवं खलु द्वैताद्वैतागमप्र-वृत्तिः । गुणाः कर्माणि च द्रव्यैर्युज्यन्ते, द्रव्याणि द्रव्यैः पृथिव्यद्भिराप-

स्तेजसा पृथिवी पृथिव्यन्तरेण आपोऽवन्तरेण परमाणुः परमाण्वन्तरेण । एवं शेषेषु । तदेवं सर्वाणि द्रव्यवन्ति । अतो द्रव्यवदिति द्रव्यगुणकर्मणाम-विशेष:। किंचित्कस्यचित्कार्यं किंचिच कस्यचिदिति कार्यमिति द्रव्यगण-च्कर्जाळाटिङ्कोषः । एतेन कारणं व्याख्यातम् । सन्ति द्रव्याणि, सन्तो गुणाः, स्विन्ति कर्माणि, अनित्यानि द्रव्याणि अनित्या गुणा अनित्यानि कर्माणी-ट्येवं समानानि द्रव्याणि समाना गुणाः समानानि कर्माणि द्रव्यगुणकर्माणि च्य । समानानां भावः सामान्यम् । अतः सामान्यवदिति द्रव्यगुणकर्मणाम-विद्योष: । द्रव्यं स्वेन रूपेण विशिष्यते गुणकर्मभ्यां, कर्मापि स्वेनैव रूपेण द्रञ्यगुणाभ्याम्, तथा द्रव्यं द्रव्यान्तरात्, गुणो गुणान्तरात्, कर्म कर्मा-न्तरात्, पृथिवी पृथिव्यन्तरादापोऽबन्तरात् , तेजस्तेजोऽन्तरादित्यादि यथाविषयं वेदितव्यम् । एकं खल्वेकेन रूपेण समानमप्यन्येन स्वेन रूपा-न्सरेण तस्माद्विशिष्यते । अतः विशेषवदित्ययमपि द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः । अशापि परिभाषामात्रमेतौ, सामान्यविशेषवदित्यविशेष एव द्रव्यगुणकर्मणां द्रञ्यगुणकर्मसु ह्यसौ भवतीति।सामान्यविशेषवचने चेत्थमाचार्यप्रवृत्तिज्ञीप-यतिः इत्थं सामान्यमित्थं च विशेषः । प्रेक्षावतः खल्वाचार्यस्योपेक्ष्य वक्त-ञ्चमन्यः प्रवृत्तिर्नोपपद्यते इति । तदेवं द्रव्यगुणकर्मणामविशेष उक्तः॥८॥

### ्द्रव्यगुणयोः सजातीयारम्भकत्वं साधर्म्यम् ॥ ९ ॥

( उप० ) इदानीं द्रव्यगुणयोरेव साधर्म्यमाह—द्रव्यगुणयोरित । एत्वदेव सूत्रान्तरेण स्पष्टयति ॥ ९॥

(विवृ०)द्रव्यगुणयोः साधर्म्यमाह-द्रव्यगुणयोरिति।पार्थिवाः परमाणवः पार्थिवंद्वयणुकमारभन्ते परमाणुनीलरूपादिकं च द्रयणुकादिगतं नीलरूपाव्यक्तमारभते इति द्रव्यगुणयोः सजातीयारम्भकत्वं यद्यपि गगनादावन्त्यावय-विनि तद्रुणे चाव्याप्तिस्तथापि सजातीयारम्भकवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधि-मन्त्वस्य साधर्म्थत्वे तात्पर्यम् ॥ ९ ॥

(भाष्यम्) अथेदानीं द्रव्यगुणयोर्गुणकर्मणोर्द्रव्यकर्मणोर्द्रव्यस्य गुणस्य कर्मण्याविशेषोऽभिशीयते, द्रव्यगुणयोः सजातीयारम्भकत्वं साधर्म्यम् । जातिर्नाम सामान्यं बुद्धयपेक्षम् । इदं द्रव्यमयं गुण इत्युपल्रब्धेरनयोः प्रतिस्वं सामान्यमनपह्नवं भवति । साधर्म्यं सामान्यम् । तदिदं द्रव्यगुण-कर्मणां महतः सामान्याद्द्रव्यगुणयोरवान्तरं वेदितव्यम् ॥ ९ ॥

#### द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते गुणाश्च गुणान्तरम् ॥ १० ॥

( उप० ) अन्त्यावयविविभुद्रव्याणि तथान्त्यावयविगुणान् द्वित्वद्विपृथ-क्त्वपरत्वापरत्वादीन् गुणांश्च विहाय सजातीयारम्भकत्वं साधर्म्ये द्रष्टव्यं सजातीयारम्भकवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं वा विविक्षतं तेनाजनकद्र-व्यव्यक्तीनामप्युपप्रहः ॥ १०॥

( विदृ० ) पूर्वोक्तमेव स्पष्टयति—द्रव्याणीति । सुगमम् ॥ १० ॥

( भाष्यम् ) न वै खलु पृथिव्यप आरमते आपः पृथिवीं रूपं रसं रसो रूपमिति कुत एतदित्यतआह-अद्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते गुणाश्च गुणान्तरम् । अन्यहूर्व्यं द्रव्यान्तरम् । येनारभ्यते यचारभ्यते तदुभयमपि द्रव्यमिति सज होहामध्यन्ते द्रव्याणि । पृथिवी पृथिवीजातीयमापोऽब्जा-तीयमिति । एतेन गुणा व्याख्याताः । गुणारम्भाद्नियमः । पृथिव्या-दि द्रव्यं रूपाद्गुणमारभते । तस्मान्नायं नियमः द्रव्याणि द्रव्यान्तरमार-भन्ते इति । द्रव्ये नियमोपपत्तेरप्रतिषेधः । नायं नियमप्रतिषेधः । कस्मात द्रव्ये नियमोपपत्तेः । न त्रूमो द्रव्याणि गुणं नारभन्ते इति । किंतु द्रव्यमन्यद्रव्यमारभमाणं सजातीयमारभते इति द्रव्ये नियम उपपद्यते । येयं प्रथिनी सा खलु पृथिज्यन्तरमारभते, एवं आपोऽबन्तरं तेजस्तेजो-Sन्तरमिति । न स्वस्विप पृथिव्यप आरभते आपस्तेजः तेजः पृथिवीमिति वाय्वाकाशौ खल्विप सूक्ष्मौ द्रव्यमारभमाणौ स्थूलौ वाय्वाकाशावा-रभेते, नापरं द्रव्यम् । एतेन कालदिशोर्द्रव्यारम्भकत्वं व्याख्यातम् । आत्मा च क्षेत्रज्ञः क्षेत्रज्ञान्तरमारभते पितापुत्रव्यपदेशात् 'आत्मा वै जायते पुत्रः' इत्यागमवादाचारम्भकत्वं गौणं मन्तव्यम् । एतेन मनो व्याख्यातम् । अथापि खळ नायं नियमो द्रव्येण सताऽवर्यं सजातीयं द्रव्यमारव्यव्यमिति । किंतु द्रव्यं द्रव्यमारभमाणं सजातीयमारभते न विजातीयमिति । एतेन गुणस्य गुणारम्भकत्वं व्याख्यातम् । परमात्मनः सर्वोत्पत्तेरनियमः । परस्मात्खल्वात्मनः सर्वमुत्पद्यते, ततो नायं नियमो भवति द्रव्यं द्रव्यान्तरमार्भमाणं सजातीयमारभते इति। उपादाननियमो-पपत्तेरप्रतिषेत्रः । द्रव्यं द्रव्यस्योपादानं भवत्सजातीयस्य भवतीत्युपादानिनं-यम उपपद्यते । तस्माद्प्रतिषेवः । प्रकृतिर्नाम त्रिगुणात्मकः परस्यात्मनः शक्तिभेदिश्वगुणात्मकस्य पृथिव्यादेरुपादानं न साक्षात्परमात्मा । कथं ज्ञायते ? जडनैतन्ययोरुपादानोपादेयभावानुपपत्तेः । यदि वै उप-पदोत, तयोरैक जात्यानियमेन कार्येऽपि चैतन्यं प्रसञ्चेत । शक्तिभेष्श्वाय-

मात्मनो नातिरिच्यते । लोके तथोपल्रब्धेः अवस्तुत्वाच । शक्तिभेदः खल्वसौ वस्तुभूतो न भवति । वस्तुभूतश्चात्मा । जगद्प्यवस्तुभूतमेव सद्भवहारभूमौ वस्तुवद्वमासते । तत्त्वज्ञानार्थत्वाच्छास्वस्य मिथ्याज्ञान-विषयाणाममीषां वचनम् । तेषां च वस्तुत्वावस्तुत्वव्यवस्थापनस्य प्रयोजन्नाभावाद्यावहारिकमेव वस्तुत्वमवल्रम्ब्य तत्त्वज्ञानमुपिद्द्यते । सोऽयं शक्तिभेदो जगच न वस्त्वित्येकेषां दर्शनम् । विपरीतमन्येषाम् । प्रयोजनमावात्तु न तत्त्वनिर्णयार्थं प्रवृतिराचार्यस्य । चिन्मात्रश्च परमात्मा न परमार्थतो गुणादिमानित्यद्रव्यं भवति । यस्त्वपरः क्षेत्रज्ञो नामात्मा सोऽप्यिन्रस्प्रिलङ्गादिवचिन्मात्र एव सन्व्यवहारभूमौ गुणादिमानिव भवतीति द्रव्य-मुच्यते तस्य च तत्त्वज्ञानानिभ्याज्ञानोपमर्देनापवर्गनिष्पत्तिभवतीति १०॥

कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते ॥ ११ ॥

( उप० ) नतु कर्माणि कृतो न कर्मान्तरमारभन्त इत्यत आह—कर्मेति । विदिरयं ज्ञानाथों नतु सत्ताभिधायी । सजातीयारब्धद्रव्य-गुणयोरिव कर्मसाध्ये कर्मणि प्रमाणं नास्तीत्यर्थः । इदमत्राकृतम् । कर्म यदि कर्म जनयेत् स्वोत्पत्त्यनन्तरमेव जनयेत् शब्दवत् । तथाच पूर्वकर्मणैव यावत्संयोगिद्रव्येभ्यो विभागे जनिते द्वितीयं कर्म केन सह विभागं जनयेत् विभागस्य संयोगपूर्वकत्वात् संयोगान्तरस्य च तत्राधिकरणेऽनुत्पन्नत्वात् विभागाजनने तु कर्मलक्षणक्षतेः । नच क्षणान्तरे कर्मान्तरं जनयिष्यतीति वाच्यं समर्थस्य क्षेपायोगात् । अपेक्षणीयान्तराभावात् । पूर्वसंयोगनाशक्षणे-ऽपि जनने विभागजनकत्वानुपपत्तिरेव । उत्तरसंयोगोत्पत्तिकालेऽपि जनने तथैव । उत्तरसंयोगोत्पत्त्वनत्तरकालं तु कर्मनाश एव।तथाच सुष्ठूक्तं कर्म कर्मसाध्यं न विद्यत इति ॥ ११ ॥

(विद्यु०) नैतादृशं कर्मेत्याह्—कर्मेति । कर्मसाध्यं कर्म न विद्यते । तथाच प्रमाणाभावान्न कर्मणः कर्मारम्भकत्वमिति भावः । अयमभिसं- विः । क्रिया चेत्कियान्तरं जनयेत्तदा स्वोत्पत्तिद्वितीयक्षण एव जनयेत्, शब्द्वत् । सत्यां हि सामध्यां फलविल्रम्बस्यादृष्टचरत्वात् । तथाच प्रथमकर्मणैव विभागे जनिते द्वितीयं कर्म कत्मं विभागं जनयिष्यति विभागाजनने च तस्य कर्मत्वानुपपत्तिः संयोगविभागयोरनपेक्षकारणं कर्मेति तह्रक्षणादिति ॥ ११ ॥

(भाष्यम् ) अथापि खल्वेकसुत्धेपणसप्यसुर्द्धेपणमारभते । छोष्टादेः सुदूरमुर्ध्वमुत्सपंणं खल्वन्यथा नोपपद्यते । क्षणचतुष्टयावस्थायिनी हि

क्रिया नैका ताव त्कालमवितिष्ठते । एवं सित द्रव्यगुणवत्कर्भणो-Sपि सजाती यारम्भकत्वं साधर्म्ये प्रसज्यते इति । यदि वै कर्म-साध्यं कर्म विद्येत, भवेदेतदेवम् । न त्वेतदुस्तीत्याह-क्षकर्म कर्मसाध्यं न विद्यते । न वै खलु किंचित्कर्म कर्मणा साध्यते । कर्म यस्य साध्यं तत् कर्मसाध्यम् । न त्वेवंविधं कर्म । कर्म न कर्मणः कारणमित्यर्थः । कस्मात् ? उभयथाऽप्यनुपपत्तेः न वै सजातीयं कर्म कर्मणा साध्यते, न विजातीयम् । कर्म खल्वन्यत् कर्म समानमसमानं वा साधयदुत्पन्न-मेव साधयेत्। विलम्बकारणानुपपत्तेः। तत्र पूर्वेण कर्मणा विभागे निष्पा-दिते द्वितीयात्कर्मणो नेदानीं विभागान्तरनिष्पत्तिः संभवति । स्वप्रतिद्व-न्द्रिनः संयोगान्तरस्याभावात् । एतेन पूर्वसंयोगनांशो व्याख्यात:। उत्तरस्य पूर्वभावादिति चेन्न विनाशानुपपत्तेः। अथ मन्येत, योऽयमुत्तरः संयोगः पूर्व-स्मात्कर्मण उत्पद्यते, सोऽयमपरस्य कर्मणः पूर्वो भवति, तमेवैतन्नाशयदन्यं संयोगमुत्पाद्यिष्यतीति।तच नैवं मन्तव्यम् । कस्मात् ? विनाशानुपपत्तेः । योऽयं पूर्वस्य कर्मण उत्तरः संयोगः स खल्वपरस्य कर्मणः पूर्वो भवन्न-परस्मात् कर्मणो नङ्कथतीति मन्यते । तच नोपपद्यते । यदा खल्वयमुत्तरः संयोगः पूर्वस्मात्कर्मण उत्पद्यते, तदा परस्मात्कर्मणो विनाशेनास्य भवित-व्यम् । न त्वेवं भवितुमर्हति । न ह्युत्पद्यते च विनञ्यति चेत्येकस्यैकदा द्वयमुपपद्यते । विभागस्य चानुत्पत्तेः यत्कालं वै पूर्वस्मात्कर्मणः पूर्वः संयोगो नस्यति, तत्कालमुत्तरस्मात्कर्मणो विभागेन भवितेन्यम्। न त्विदानीं विभाग डत्पत्तुमर्हति तत्प्रत्यनीकस्य संयोगस्याभावात् । प्रमाणगम्यश्च हेतुफलभा-वो न कर्मणोरस्ति । इतरथा कर्मवतो द्रव्यस्य यावन्न द्रव्यान्तरेणावरोधस्ता-वद्नुपरमः कर्मणः प्राप्नोति ।

व्यवपनकर्भणाऽवर दिलाग्नेंद्रप्तेरप्रतिषेधः । अथापि खल्ववयवस्यैकदेशस्य कर्मणा तद्वयिन एकदेशिनोऽप्युपलभ्यते कर्म चलनाख्यम् । न होतद्नि-मित्तं भिवतुमहित । उपजनधर्मकाणां हेतुनियमात् । नचान्यद्स्ति निमित्त-मित्यवयवकर्मैव तत्र निमित्तमिति भवति प्रतिपत्तिः । तस्मात्कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते इत्येवं प्रतिषेधो नोपपद्यते इति ।

अस्य प्रतिषेधः । वेगात्तदुत्पत्तिः । वेगात्त्वल्ववयिनि कर्मोत्पद्यते नाक्यकर्मणः । कथं ज्ञायते १ तक्षित्रहासुराव्यवेरसति चानुपल्ल्येः । बलक्ता वेगेन प्रेर्यमाणस्यैकदेशस्य कर्मोत्पत्तौ तेनैवानुरूपस्य बलक- तो वेगान्तरस्थैकदेशिन्युत्पत्तेस्तत्रोपलभ्यते कर्म । यदा त्वेकदेशिस्पन्दन-समधों वेगो नैव तिस्मन्नाधीयते, तदैकदेशिनि नैवोत्पद्यते कर्मेति । अधापि खल्वेकदेशकर्मोत्पत्तिहेतुरेकदेशिनः कर्मोत्पाद्यति, न त्वेकदेशकर्मेवेति । समानो हि स हेतुरेकदेशस्थैकदेशिनश्च भवति । यं वै भवानेकदेशकर्मेत्पत्तौ हेतुं मन्यते, सोऽयमविशेषादेकदेशिकर्मोत्पत्तावपि हेतुरिति । तस्माद्वयवक-मणाऽवयिककर्मोत्पत्तेरित्यहेतुः । यचोत्किप्तस्य लोष्टादेः सुदूरमूर्ध्वसुत्सर्पणम्। तत्रापि प्रथमकर्मप्रभवाद्वेगात्कर्मसंतानस्योत्पत्तिः, न त्वेकस्मात्कर्मणः कर्मा-न्तरस्य । यावच न वेगस्योपरमस्तावत्कर्मसंतानः प्रवर्तते । तदुपरमे चोपरम्यते । अथाधः पति । कर्मणः कर्महेतुत्वे न त्वेतदेवं भवतीति । एतेन कर्मणः क्षणद्वयावस्थितावपि ततः कर्मानुत्पत्तिव्याल्याता ।। ११ ।।

न द्रव्यं कार्यं कारणं च वधित ॥ १२ ॥

(उप०) गुणकर्मभ्यां द्रव्यस्य वैधर्म्यमाह—नेति । द्रव्यं न स्वकार्यं हिन्त न वा स्वकारणं हिन्त कार्यकारणभावापन्नयोद्रव्ययोवध्यघातकभावो नास्तीत्यर्थः । आश्रयनाशारम्भकसंयोगनाशाभ्यामेवद्रव्यनाशिदिति भावः। वधतीति सौत्रो निर्देशः ॥ १२ ॥

( विदृ ० ) इदानीं गुणकर्मभ्यां द्रव्यस्य वैधर्म्यमाह—तेति । द्रव्यं खस्य कार्यं कारणं वा न हन्तीत्यर्थः । वधतीति सौत्रः प्रयोगः । अयं भावः जन्य-द्रव्यं हि आश्रयनाशादारम्भकसंयोगनाशाद्वा नश्यति नतु द्रव्यस्य कारणं कार्यं वा तन्नाशयतीति ॥ १२ ॥

(भाष्यम्) न वै द्रव्यं कार्यं द्रव्यान्तरं गुणादिकं च वधति, न खल्विप कारणम् । द्रव्यं खल्वेकमपरं द्रव्यमारभमाणमानुगुण्येनैवारभते, न कार्यं कारणं च वधतीति ॥ १२ ॥

#### उभयथा गुणाः ॥ १३ ॥

( ७५० ) गुणस्य कार्यकारणवध्यत्वमाह—उभयथेति । कार्यवध्याः कारणवध्याख्रेत्यर्थः । आद्यशब्दादीनां कार्यवध्यत्वं चरमस्य तु कारण-वध्यत्वम् उपान्त्येन शब्देन अन्त्यस्य नाशात् ॥ १३ ॥

(विदृ०) नैतादृशा गुणा इत्याह—उभयथेति । कश्चिद्धणः स्वकार्येण नाश्यते यथादिमः शब्दो द्वितीयेन शब्देन । कश्चिच स्वकारणेन नाश्यते यथोपान्त्यशब्देनान्त्यशब्दः ॥ १३ ॥

(भाष्यम्) अन्तरमयथा गुणाः। इत्यंभावे तृतीया। गुणास्तूभयथा। गुणः कचित्कारणं वधति कचित्रवधति। सोऽयं प्रत्यासत्त्यतिरेकात्कारणवधेना-

स्याभिसंबन्धः । हरिद्राचूर्णसंयोगाज्ञायमाने द्रव्ये हरिद्रास्थं पीतं चूर्णस्थं शुक्कं च पीतं शुक्कं च रूपमारभते । तत्र हरिद्राचूर्णगताभ्यां तैक्ष्ण्याभ्या-मारभ्यमानेन कार्यद्रव्यगतेन तैक्ष्ण्यविशेषेण कारणद्रव्यगतं तैक्ष्ण्यं वध्यते । त्ततः शुक्रपीतयोरवजयाञ्जीहित्यस्याभिव्यक्तिः । कृष्णंत्वल्पत्वान्नाभिव्य-ज्यते । प्रथग्भावे चैतयोर्थथास्वं पूर्वरूपोपलब्धिरित । एतेन हरिद्राकिठ-नीसंयोगे छोहित्यानाभेव्याक्तिर्व्याख्याता । तन्त्रनां ग्रुक्तं पटस्य शुक्तेन न वध्यते । एवमनियमेन कार्यवध्यत्वं गुणानां सामान्यम् ।। १३ ।।

### कार्यविरोधि कर्म॥ १४॥

( उप० ) गुणानां कार्यकारणोभयविरोधित्वमुक्त्वा कर्मणः कार्य-विरोधित्वमाह-कार्येति । कार्यं विरोधि यस्येति बहुत्रीहिः । स्वजन्योत्तरसं-चोगनाइयत्वात्कर्मणः द्रव्याणां कार्यकारणाविरोधित्वं नियतमेव गुणकर्म-गोस्त्वनियमः, आश्रयनाशासमवायिकारणनाशनिमित्तनाशविरोधिगुणानां नाशकत्वस्य वक्ष्यमाण्त्वात् ॥ १४ ॥

( विवृ ) स्वकार्यमेव कर्मणो नाशकमित्याह-कार्यविरोधीति। कार्ये-णोत्तरसंयोगरूपेण कृतो यो विरोबो नाशस्तद्वत् कर्मेत्यर्थः । अथवा कार्य विरोधि नाशकं यस्येति बहुत्रीहिः ॥ १४ ॥

( भाष्यम् ) नियमतः पुनः-क्षकार्यविरोधि कर्म । कार्यस्य विरोधि, कार्यं वा विरोधि यस्य, तथाभूतं कर्म । एकस्य कर्मणः कार्यभूतः संयोगः अपरेण कर्मणा वथ्यते । कार्येण चोत्तरसंयोगेन वधः कर्मणामित्येतदमीषां सामान्यम् ॥ १४ ॥

### क्रियागुणवत् समवायिकारणमिति द्रव्यलक्षणम् ॥ १५ ॥

( उप० ) शिष्याकाङ्कानुरोधेन त्रयाणां साधर्म्यमभिधायेदानीं त्रयाणां रुक्षणमारभमाण आह—क्रियेत्यादि । क्रियाश्च गुणाश्च विद्यन्तेऽस्मि-त्रिति क्रियागुणवत् । अत्र स्रक्षणशब्दश्चिह्नवचनः समानासमानजाती यन्यवच्छेदकन्यतिरोक्तिलङ्गविशेषवचनश्च लक्ष्यतेऽनेनेतिन्युत्पत्तिबलाः । तत्र क्रियया कर्मणा द्रव्यमिदमिति रुक्ष्यते गुणवत्त्वेन च समानास-मानजातीयेभ्यो व्यावृत्तं द्रव्यं छक्ष्यते तत्र समानजातीया भावत्वेन गुणाद्यः पञ्च । असमानजातीयस्त्रभावः । तेन द्रव्यं गुणादिभ्यो भिन्नं गुणवत्त्वात्, यन्न गुणादिभ्यो भिचते तन्न गुण वत् यथा

गुणादीति । गुणवत्त्वं यद्यप्याद्यक्षणेऽवयविनि नास्ति तथापि गुणा-त्यन्ताभावविरोधिमत्त्वं विविक्षितं गुणप्रागभावप्रध्वंसयोरपि गुणात्य-न्ताभावविरोधित्वात् । एवं समवायिकारणत्वमपि षट्पदार्थभेदकमेव द्रव्य-पदार्थस्य रुक्षणम् । नच साध्याप्रसिद्धिर्गुणादिभेदस्य घटादावेव प्रत्यक्ष-सिद्धत्वात् । नचात्र सिद्धसाधनं घटत्वावच्छेदेनेतरभेदस्य सिद्धत्वेऽपि द्रव्यत्वावच्छेदेन साध्यत्वात्पक्षतावच्छेदकभेदे न सिद्धसाधनं, यथा नित्ये वाङ्मनसे इत्यत्रेति केचित्तन्न । पक्षतावच्छेदकावच्छिन्ने कचिद्पि साध्य-सिद्धौ पक्षताक्षतेस्तथाप्यावश्यकत्वात् । इतिशब्दश्च इत्यादिपरस्तेन सङ्ख्या-वत्त्वपरिमाणवत्त्वपृथक्त्ववत्त्वसंयोगवत्त्वविभागवत्त्वान्यपि द्रव्यरुक्षणत्वेन संगृह्यन्ते ॥ १५॥

(विवृ०) द्रव्यस्य स्रक्षणमाह-क्रियागुणविद्ति । क्रियाश्च गुणाश्च सन्त्यस्मिन्निति क्रियागुणवत् । अत्र क्रियावत्त्वं कर्मवद्वृत्तिपदार्थविभाज-कोपाधिमत्त्वं, नातो गगनादावव्याप्तिः । यद्वात्र क्रियावत्त्वं स्वजन्यसं-योगवत्त्वसंबन्धेन स्वजन्यविभागवत्त्वसंबन्धेन वा योज्यम् । उपस्कारका-रास्तु चिह्नत्वरूपस्रक्षणत्वं क्रियायाः गुणवत्त्वसभवायिकारणत्वयोश्च समाना-समानजातीयव्यवच्छेद्कत्वरूपस्रक्षणत्वं स्वयतेऽनेनोति व्युपत्तेर्द्विवधस्थ-णबोधादित्याहुस्तचिन्त्यम्, इतरभेदानुमापकत्वातिरिक्तस्य चिह्नत्वस्य दुव-चत्वात् । नच द्रव्यत्वसामानाधिकरण्येनेतरभेदानुमापकत्वं द्रव्यचिह्नत्वं तद्वच्छेदेनेतरभेदानुमापकत्वं च व्यवच्छेद्कत्वं, नातो भागासिद्विरिति वाच्यं, गन्धवत्त्वादेरपि द्रव्यचिह्नत्वापत्तेः। न चेष्टापत्तिरुद्देशस्त्रक्षणपरिक्षा-प्रकाशकशास्त्रेषु केनापि मुनिना निबन्धकारेण वा चिह्नरूपस्त्रक्षणस्यान-भिधानादित्यस्यमनस्पजस्यापि स्रक्षणत्वं सूचितमिति दिक् ॥ १५॥

(भाष्यम्) क्रिया परिस्पन्दो गुणश्च रूपादिर्यत्रास्ति तक्रियागुण-वत्। यच समवायिकारणं तत् द्रव्यमिति द्रव्यलक्षणं द्रव्याणां सामान्यम्। परिस्पन्दो नाम स्वभावो द्रव्याणाम्। सेयं पृथिव्यामप्सु तेजसि वायौ चस्थवीयसी सर्वोपलब्धियोग्या। आकाशमपि द्रव्यं द्रव्यान्तरैः पृथिव्या-दिभिः संहन्यमानं क्रियावदेव भवत्यादिसगें। परतस्त्वनभिव्यक्तिक्यं व्यवहारभूमौ महचोपलभ्यमानमिक्रयमुच्यते। एतेन दिकालौ व्याख्या-तौ। आत्मा खल्विक्रयोऽपि मनसः क्रियया क्रियावानिव भवति व्यवहार- दशायामिति द्रव्यमुच्यते । यदा चोत्पद्यते द्रव्यं तदानीमिप नागुणं भवति । कस्मात् ? स्वाभाविकगुणानुवृत्तेः । स्वाभाविकः खल्विप गुणो भवत्युत्पाद्यञ्च । पृथिव्या गन्धोऽपां रसस्तेजसो रूपिमत्येवमादिकः स्वाभाविको गुणोऽनिमव्यक्तोऽपि न शक्यते प्रतिषेद्धम् । तथैकत्वादयः । यन्त्र्यात्यो गुणः शुक्रस्य पटस्य लौहित्यं, सोऽयमुपरश्वनेन पुरुषेणोत्पाद्यते । तत्र योऽसौ स्वाभाविको गुणः, सोऽयमुत्पिक्तालमिप द्रव्यस्यानुक्ति । तत्र योऽसौ स्वाभाविको गुणः, सोऽयमुत्पिक्तालमिप द्रव्यस्यानुक्ति । न ह्युत्पत्तिकालेऽपि द्रावेको भवतः एकं नैकं पृथिव्यादीनि वा अपृथिगिति । स्वाभाविकेष्विप गुणेषु द्रव्याणां कारणभावोऽनुमीयते । उपजनधर्मकाणां हेतुनियमात् । सहभवन्तश्चैते द्रव्येषु समवयन्तीति द्रव्यमेषां कारणमुज्यते । तदुक्तम् कारणमिति । द्रव्ये कार्यसमवायादिति । अथाप्युत्पत्तेकत्तरकालं द्रव्येषु गुणोत्पत्तिरिष्यते, हेतुफलयोः पूर्वापरभावनियमात्; ततः उत्पत्तेकत्तरकालमेव द्रव्यव्यपदेशस्तदानीमेव च लक्षण-प्रवृतिः । न ह्युत्पत्तिकाले द्रव्यमद्रव्यं वा शक्यं व्यपदेषुम् । तत्रापि तस्य हेतुभावात् । द्रव्यमुत्त्यते इति तु भाविन्यासंज्ञ्या संव्यवहार इति ॥१५॥। द्रव्याश्रय्यगुणवान् संयोगिवभागेष्वकारणमनपेक्ष इति गुणलक्षणम्॥।

(उप०) द्रव्यानन्तरं गुणानामुद्देशात् तल्लक्षणमाह-द्रव्याश्रयीति । द्रव्यमाश्रयितुं शिल्प्रमस्येति द्रव्याश्रयी । एतच द्रव्येऽपि गतमत आह-अगुणवानिति। तथापि कर्मण्यातिव्याप्तिरित्यत आह-संयोगिवमागेष्वकारणम् । तथापि संयोगिवमाग्यमीधर्मेश्वरज्ञानादीनामसंग्रहः स्यादत उक्तमनपेक्ष इति । अत्रानपेक्ष इत्यनन्तरं गुण इति पूरणीयम् । संयोगिवमागेष्वनपेक्षः सन् कारणं यो न भवति स गुण इत्वर्थः । संयोगिवमागादीनां संयोगिवमागौ प्रति सापेक्षत्वात् । नित्यवृत्तिनित्यवृत्तिसत्ताव्याप्यजातिमत्त्वं गुणत्वम्। संयोगिवमागौ मिल्तिौ प्रति समवायिकारणत्वासमवायिकारणत्वरहिते सामान्यवति यत्कारणत्वं तद्वुणत्वाभिव्यञ्जकम् । संयोगिवमागयोः-प्रत्येकमेव संयोगिवमागकारणत्वं न मिल्रितयोः, धर्माधर्मेश्वरज्ञानादीनां द्वयोनिमित्तकारणत्वमात्रं न समवायिकारणत्वं नाप्यसमवायिकारणत्वमिति तेषां संग्रहः। यद्वा संयोगिवभागसमवायि (कारण ?) त्वासमवायिकारणत्वश्चर्त्यत्वं सामा-न्यसमानाभिकरणं गुणत्वव्यञ्जकं, सामान्यवत्त्वे सित कर्मान्यत्वे च सत्य-गुणवत्त्वमेव वा गुणल्क्ष्यणम् ॥ १६॥

(विष्टु०)गुणस्वक्षणमाह-द्रव्याश्रयीति । द्रव्यरूपो य आश्रयः सोऽस्या-

स्तीति द्रव्यमाश्रयितुं शीलं यस्येतिवा द्रव्याश्रयी। यद्यपिद्रव्याश्रितत्वं द्रव्यकर्मीदावितव्याप्तं तथापि सकलद्रव्यगताश्रयतानिरूपकतावच्छेद्कसत्तान्यजातिमत्त्वस्य लक्षणत्वे तात्पर्यम् । द्रव्यत्वं कर्मत्वं च न तादृशं गगनादौ
द्रव्यकर्मणोराश्रयत्वाभावात्। सामान्यत्वं च न जातिः। सत्तायास्तादृशत्वेऽपि न सत्तान्यत्वमिति। अगुणवानित्यादि अनपेक्ष इत्यन्तमेकं लक्षणम्।
अनपेक्ष इत्यनन्तरं गुण इति लक्ष्यपदं पूरणीयम् । संयोगविभागेषु निरपेक्षः स्वोत्तरभावानपेक्षः सन् कारणं यो न भवति कर्मभिन्न इति फलितार्थः। सामान्यवानिति पूरणीयम् । तथाच गुणविद्वन्नः कर्मान्यो यः
सामान्यवान् स गुण इत्यर्थः। द्रव्यकर्मणोर्व्युदासाय विशेषणद्वयं, सामान्यादिव्युदासार्थं विशेष्यदलमिति ॥ १६ ॥

(भाष्यम्) यो द्रव्यमाश्रयति न गुणवान्न चानपेक्षः सन्संयोगविभागेषु कारणं भवति, सोऽयं गुणः । कश्च संयोगविभागेष्वनपेक्षः कारणम् ? कर्मेत्याह । कर्म संयोगविभागो जनयन्न किंचिद्पेक्षते । संयोगविभागो त्वपेक्षेते किंचिद्दित । द्रव्यं नाम द्रव्यमाश्रयदि गुणवदेव भवति न त्वगुणवत् । कर्म त्वित्यंभूतमि कर्मेव । गुणस्तु द्रव्यमाश्रयति न गुणवान्नो खल्विप कर्मेति । रूपाद्यो गुणाः सङ्ख्यादिगुणवन्तोऽपि ये प्रागन-भिव्यक्ताः कार्येष्वभिव्यक्यन्ते, तथाविधगुणवन्तो न भवन्तीत्यगुणवन्तः कथ्यन्ते । एकत्वपृथक्त्वाद्यः स्वाभाविका गुणा रूपादिषु न शक्याः प्रतिषेद्धम् । निह रूपाद्यः प्रत्येकमेके न भवन्ति न वा पृथक् । एकमेनतद्रूपमेतसमाद्रूपात्युथित्युपल्रब्धेरिति । प्रमाणविशेषाभावाच तत्त्वभाक्तव्यवस्थाऽनुपपत्तिः । द्रव्ये एकत्वादिप्रत्ययस्तत्त्वरूपः गुणे तु भाक्त इति व्यवस्था नोपपद्यते । कस्मात् ? प्रमाणविशेषस्याभावात् । आचार्यप्रवृति-र्ज्ञापयित सामान्याद्यः खल्विप न पदार्थोन्तराणीति । यदि वै भवेयुः, कर्मवद्यतिरकं तेषामत्राभिद्ध्यात् ॥ १६ ॥

एकद्रव्यमगुणं संयोगविभागेष्वनपेक्षकारणमिति कर्मस्रक्षणम्।।१७।।

( उप० ) गुणानन्तरमुद्दिष्टस्य कर्मणो लक्षणमाह्-एकेति । एकमेव द्र-व्यमाश्रयो यस्य तदेकद्रव्यं न विद्यते गुणोऽस्मिन्नित्यगुणं संयोगविभागेष्वन-पक्षकारणमिति स्वोत्पत्त्यनन्तरोत्पत्तिकभावभूतानपेक्षमित्यर्थः । तेन समवा-यिकारणापेक्षाया पूर्वसंयोगाभावापेक्षायां च नासिद्धत्वम्। स्वोत्पत्त्यनन्तरोत्प-त्ति कानपेक्षत्वं वा विवक्षितं पूर्वसंयोगध्वंसस्यापि स्वोत्पत्त्यनन्तरानुत्पत्तिकत्वा-त् अभावत्वेन तस्याद्यक्षणसंबन्धाभावात्। नित्यादृष्टिद्धाराष्ट्राक्षाद्धाप्यजातिम- त्तं कर्मत्वं,चल्रतीतिप्रत्ययासाधारणकारणतावच्छेदकजातिमत्त्वं वा, गुणान्य-निर्मुणमात्रवृत्तिजातिमत्त्वं वा, स्वोत्पत्त्यय्यविहितोत्तरक्षणवृत्तिविभागकार-णतावच्छेदकजातिमत्त्वं वा । स चायं चल्रतीतिप्रत्ययसाक्षिकः पदार्थो नावि-रल्देशोत्पादनादिनोपपाद्यः क्षणभङ्गस्याये निराकरिष्यमाणत्वात् । लक्ष्णस्य इतरभेदसाधकताप्रकारः पूर्वोक्त एव ।। १७।।

(विवृ०) कर्मलक्षणमाह-एकद्रव्यमिति। एकं द्रव्यमाश्रयो यस्य तदे-कद्रव्यम्। यथावयविद्रव्यम्। संयोगादिगुणाश्चानेकाश्चितास्तथा किमपि कर्म नानेकाश्चितम्। तथाचानेकाश्चितावृत्तिसत्तासाक्षाद्वयाप्यजातिमत्त्वं कर्मणो लक्षणमित्वर्थः। अगुणमिति गुणवद्भित्रमित्यर्थः। तथाच गुणव-द्रित्रवृत्तिगुणावृत्तिजातिमत्त्वं पर्यवसितं लक्षणम्। संयोगविभागेषु स्वानन्त-रोत्पन्नभावनैरपेक्ष्येण कारणत्वं तृतीयं लक्षणम्। कर्मण उत्तरसंयोगजनने समवायिद्रव्यकालादृष्टेश्वरादिभावापेक्षणात्पूर्वसंयोगनाञ्चापेक्षणाच स्वान-न्तरोत्पन्नभावत्युक्तमिक्षकमन्यत्रानुसंधेयम्। सूत्रे संयोगविभागयोरिति पष्टयन्त्रपाठो मुक्तावलीकारादिसंमतः।। १७।।

( भाष्यम् ) यत्वल्वेकमेव द्रव्यमाश्रयति, न गुणो भवति, नवाऽस्ति मुणः प्रागनमिव्यक्तः पश्चाद्भिव्यज्यमानो यत्र, यच संयोगविभागेव्वन-पेक्षकारणं, तत् कर्म । पृथिव्याद्याः रूपाद्याः उत्क्षेपणाद्याश्च व्यक्तीरूपा-दाय त्रिसूत्रीयं व्याख्येया ॥ १७ ॥

द्रव्यर् प्रदर्शीयाँ द्रव्यं कारणं सामान्यम् ॥ १८॥

(उप०) इदानीं कारणमुखेन त्रयाणामेव साधर्म्यप्रकरणमुपक्रमते । द्रव्येति । समानमेव सामान्यमेकमित्यर्थः । अनयोः समाना मातेतिवत् । एकस्मिन्नेव द्रव्ये समवायिकारणे द्रव्यगुणकर्माणि वर्तन्ते इत्यर्थः।द्रव्यसम-वायिकारणकवृत्तिज्ञातिमन्तं त्रयाणां साधर्म्यम् ॥ १८ ॥

(विष्टु०) कारणकथनव्याजेन त्रयाणां साधर्म्यमाह्-द्रव्यगुणक-भेणामिति । समानमेव सामान्यं स्वाधिकप्रत्ययात् । एकमित्यर्थः। अनयोः समानमिकरणमितिवत् द्रव्यगुणकर्मणां त्रयाणामेव समवायिकारणमेकं द्रव्यम्। तथाच द्रव्यसमवायिकारणकवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं त्रयाणां सावन्यमित्यर्थः ॥ १८ ॥

( भाष्यम् ) द्रव्यं द्रव्यमुत्पाद्यति गुणं कर्म चेति द्रव्यगुणकर्मणां कारणं द्रव्यमित्येतत्तस्य सामान्यम् । महावयंविद्रव्यमपि खण्डावयविद्र-व्योत्पत्तौ हेतुरिति ॥ १८ ॥

#### तथा गुणः ॥ १९ ॥

(उप०) गुणासमवायिकारणकत्वं त्रयाणां साधर्म्यमाह्-तथेति। गुणा-समवायिकारणकवृत्तिज्ञातिमत्त्वं त्रितयसाधर्म्यं द्रव्याणां संयोगोऽसमवायि-कारणं कार्यगुणानां रूपरसगन्धर्पर्शसंख्यापरिमाणपृथक्त्वादीनां सजाती-यकारणगुणासमवायिकारणकत्वं बुद्धयादीनामात्मगुणानां मनःसंयोगास-मवायिकारणकत्वं पार्थिवपरमाणुगुणानामग्निसंयोगासमवायिकारणकत्वं कर्मणां तु बह्मचादिनोदनाभिधातगुरूत्वत्र स्टाइंड्याद्ध्यद्धः द्वादः द्वादेश्यद्धः स्वयमूहनीयम् । कचिदेक-स्यापि गुणस्य त्रयाणां द्रव्यगुणकर्मणामारम्भकत्वं तद्यथा वेगवत्त्व्यपि-ण्डसंयोगस्त्व्यपिण्डान्तरे कर्म करोति द्वित्व्वकं च द्रव्यमारभते तत्परिमाणं च । कचिदेको गुणो द्रव्यगुणावारभते यथा त्व्वपिण्डसंयोग एव वेगान-पेक्षप्रचयाख्यो द्वित्व्वकं द्रव्यं तत्परिमाणं चारभते ।। १९ ।।

(विवृष्ट) साधर्म्यान्तरमाह—तथेति । द्रव्यगुणकर्मणां त्रयाणां यथा एकं द्रव्यं समवायिकारणं तथा एको गुणोऽसमवायिकारणम् । तथाच गुणासमवायिकारणकवृत्तिपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वं त्रयाणां साधर्म्यमित्यर्थः । भवति हि द्रव्यमवयवसंयोगासमवायिकारणकम् । अवयविगता रूप्रसादिगुणां अवयवगतसमानजातीयगुणासमवायिकारणकाः । कर्माणि नोदनाद्यसमवायिकारणकानीति । गुणासमवायिकारणकवृत्तित्वं द्रव्यव्वा-दिपदार्थविभाजकोपाधित्रिके इति ॥ १९ ॥

(भाष्यम्) गुणस्तूभयथा—किचिह्न्यगुणकर्मणां कारणं भवति, क-चिच न भवतीति द्रव्यगुणकर्मस्वनियतहेतुमावः सामान्यं गुणानाम्। कारणद्रव्ययोः संयोगः कार्यद्रव्योत्पत्तौ हेतुनं रूपादिकम्। कारणरूपा-दिकं कार्यरूपादौ हेतुः। संख्यादिकं तु न तथा। गुरुत्वादयो गुणा उत्से-पणाद्युत्पाद्यन्ति, न रूपादय इति।। १९।।

### संयोगविभागवेगानां कर्म समानम् ॥ २०॥

(जपं ) कचिदेकस्य कर्मणोऽनेककार्यकारित्वमाह—संयोगेति । कारणामित्यनुषङ्गः। यत्र द्रव्ये कर्मोत्पन्नं तेन समं यावद्रव्यं संयुक्तमा-सीत्तावत्संख्याकान्विभागाञ्जनयित्वा तावतः संयोगानिप पुनरन्यत्र जन-यति । वेगं पुनरेकमेव स्वाश्रये करोति । वेगपर्दं स्थितिस्थापकमप्युपल-क्ष्यति ।। २०।।

१ ' उभयथा गुणः ' इति चन्द्रकान्तभृतः पाठः ।

( विवृ ) द्रव्यगुणयोरिव कर्मणोऽप्यनेककार्यकारित्वमाह-संयोगेति । समानमित्यनन्तरं कारणमिति पूरणीयम् । पूर्वसूत्रस्थस्य कारणमित्यस्या-तुषङ्को वा । शरादौ यत् कर्म जायते तद्धनुषः शरस्य विभागमुत्तरदेशेन संयोगं शरे वेगं च जनयतीति भावः॥ २०॥

(माष्यम्) कारणमिति प्रकृतम्। कर्मणा हि किंचित्संयुज्यते विभ-ज्यते च, वेग्रह्मास्मिन्नाधीयते इति । अथापि खल्ववयवकर्मणा तेषां पर-स्परं संयोगाद्र्व्यमुत्पद्यते, तत्र संयोगवत्कर्मापि द्रव्योत्पत्तौ हेतुः, न खल्व-न्तरेणाक्यक्संयोगं द्रव्यस्यात्मलाभः, न चान्तरेण कर्मैतस्योत्पत्तिः तदेवं द्रव्यस्योत्पत्तौ कर्मणो हेतुमावो न शक्यते प्रतिषेद्धम् । तदेतद्परं सामान्यं कर्मणः प्रसञ्यते इतिप्रणाल्या खल्वेतद्रव्यस्योत्पत्ते हेतुः । अतिशयहेतुभा-वेनातिशयहेतोर्हेतुत्वात् । इत्थमेव हि पाके दहनवदेधसां हेतुभाव इति २०॥

नै द्रव्याणां कर्म ॥ २१ ॥

( उप० ) ननु क्रियावता द्रव्येणारम्भकसंयोगे जनिते तेन च द्र-व्यमार्व्यं यत्तद्धि कर्मजन्यमेव कर्मणस्तत्पूर्ववर्तित्वादत आह-नेति । कर्म द्रव्याणां न कारणमित्यर्थः ॥ २१ ॥

( विषृ० ) द्रव्येषु कर्मणः कारणत्वं नास्तीत्याह-नेति। कारणमित्यस्य पूर्वक्तपूरणमनुषद्भो वा । कर्मपदार्थो द्रव्याणां कारणं न भवतीत्यर्थः ॥२१॥

( भाष्यम् ) अव्यवनानेन तु-क्रन द्रव्याणां कर्म व्यतिरेकात्। कर्म द्रव्या-णामञ्यवनानेन कारणं न भवति । कस्मात् ? व्यतिरेकात् । यदा खल्वा-त्मलामो द्रव्यस्य, तदा व्यतिरेकः कर्मणो भवति । संयोगेन खल्वनयवकर्म निक्तते द्रव्यं चात्मानं लभते । सोऽयं कर्मणो व्यतिरेकः । तसाञ्जैतद्-व्यवधानेन द्रव्योत्पत्तौ हेतुः । तत्सल्क्यवधानेन हेतुः, यन्नाम सदेव कार्यस्योत्पत्ती निमित्तं भवति, न त्वेवं कर्मेति । व्यतिरेकादित्याचार्यप्रवृ-तिर्क्राप्यति व्यवधानेन कर्मणो द्रव्योत्पत्तौ हेतुभावो न प्रत्याख्यायते इति । साम्राद्धि तस्य व्यतिरेको न प्रणाल्या । अथापि खलु महतः पट-स्यात्मप्रहाणात्परतोऽवस्थितेरेव संयोगैः खण्डस्य पटस्योत्पत्तिभवति । सोऽयं कर्मणोव्यतिरेकेऽप्युत्पद्यते । तस्माद्वगच्छामः नात्र द्रव्योत्पत्तौ क-र्मणो हेतुमाव इति ॥ २१ ॥

व्यतिरेकात् ॥ २२ ॥

(उप०) कुत एकमत आह-व्यतिरेकादिति । निवृत्तेरित्यर्थः । उत्तरसंयो-

१ उत्तरस्त्रेण सहास्यैकसूत्रत्वं चन्द्रकान्तसंमतम् ।

गेन कर्मणि निवृत्ते द्रव्यमुत्यद्यते इति न कर्मणो द्रव्यकारणत्वं होत्त्रह्नदृस्थं च कर्म न द्रव्यकारणम् । किं च कर्म द्रव्यस्यासमवायिकारणं वा भवेन्नि-मित्तकारणं वा । न तावदाद्यः,द्रव्यस्यासमवायिकारणनाशनाश्यत्वेन अवय-वकर्मनाशादेव द्रव्यनाशापत्तेः । न द्वितीयः, महापटनाशेऽवस्थितसंयोगेभ्य एव स्टब्ह्हहेत्पत्तां निष्कर्मणामेवावयवानां द्रव्यारम्भद्शेनाद्यभिचा-रात् ॥ २२ ॥

(विवृ०) नन्ववयवसंयोगजनकं कर्म कुतो न द्रव्यकारणिमत्यत आह्—व्यतिरेकादिति । व्यतिरेकात् द्रव्योत्पत्तिसमये कर्मणोऽभावाद् यत् कर्मावयवारम्भकसंयोगं जनयति संयोगस्य तन्नाशकत्वेन संयोगोत्तरं द्रव्यो-त्पित्तकाले तस्य नाशात् । नच कर्मणः कार्यकालेऽसत्त्वेऽपि तत्पूर्वक्षणवृ-त्तित्वात्कारणत्वं निराबाधमिति वाच्यम् । महापटनाशानन्तरं खण्डपटा- खुत्पत्तेः पूर्वक्षणेऽपि तद्वयवेषु कर्मणोऽभावात् । वस्तुतः कर्मजनि-तारम्भकसंयोगाधीनद्रव्येऽपि न कर्म कारणं संयोगेनान्यथासिद्धत्वा-दिति ध्येयम् ॥ २२ ॥

### द्रव्याणां द्रव्यं कार्ये सामान्यम् ॥ २३ ॥

( उप० ) बहूनामेकस्यारम्भकत्वमुक्त्वा इदानीमेकस्मिन्कार्ये बहूनामारम्भकत्वमाह्-द्रव्याणामिति। द्रव्ये च द्रव्याणि चेति द्रव्याणि तेषां द्रव्याणामिति। द्रव्ये च द्रव्याणि चेति द्रव्याणि तेषां द्रव्याणाम्। तत्र द्वाभ्यां तन्तुभ्यां द्वितन्तुकः पटो बहुभिरि तन्तुभिरेकः पट आरभ्यते । नन्वेकतन्तुकोऽपि पटो दृश्यते यत्रैकेनैव तन्तुना तानप्रतितन्त्री (तानी?) भवत इति चेन्न। तत्रैकस्य संयोगाभावेनासमवायिकारणाभावान्त्यटानुत्पत्तेः । नचांशुकतन्तुसंयोगोऽसमवायिकारणमवयवावयिनोरयुत-सिद्धत्वेन संयोगाभावात् आरभ्यारम्भकभावानभ्युपगमान्मूर्तानां समानवेशताविरोधात् । दृश्यते तावदेविमिति चेन्न तत्र वेमाद्यभिघातेन महान्वयविनस्तन्तोनीशात्वण्डावयिनानातन्त्त्यत्तौ तेषामन्योन्यसंयोगात्पटोन्त्यत्ते । वस्तुगत्या तत्र नानाभूतेषु तन्तुषु एकत्वाभिमानात् ॥ २३ ॥

(विशृ०) इदानीमेकस्यानेककारणकत्वमाह—द्रव्याणामिति । बहूना-मनयनरूपद्रव्याणामवयिकरूपेमेकं द्रव्यं कार्यमित्यर्थः । सामान्यशब्दस्य पूर्वोक्तरीत्या एकबोधकत्वात् । इदमुपळक्षणम् । द्वयोरपि द्रव्ययोरेकं द्रव्यं कार्यमित्यपि द्रष्टव्यम् । असमवायिकारणसंयोगाभावादेकस्यावयवस्य नावयव्यारम्भकत्वमिति ॥ २३ ॥

( भाष्यम् )कारणसामान्यमुक्त्वा कार्यसामान्यस्त्रिधीयते, नक्षद्रव्याणां द्रव्यं कार्य सामान्यम् । द्रव्याणां द्रव्यमित्येवं कार्यं सामान्यम् । द्रव्यका-रणभाक्वह्रव्यकार्यभावोऽपि सामान्यं द्रव्याणाम् । अनेकेषामवयवद्रव्याणा-मेकमक्यविद्रव्यं कार्यमिति । यत्र महतैकेन तन्तुना तानप्रतितानाभ्यां पटस्योत्पत्तिस्तत्राप्यनेकेभ्यस्तन्त्वंशेभ्य एव पट उत्पद्यते. न त्वेकस्मात्त-न्तोः । तानप्रतितानानुपपत्तेश्च न कल्पान्तरम् । न खल्वेकस्य तन्तोस्तान-प्रविताने उपपद्येते । यो हि तन्यते यश्च प्रतितन्यते सोऽयं हेतु:। अवयवा एव तन्तोस्तन्यन्ते प्रतितन्यन्ते चेति तेषामेव हेतुभावो न त्ववयविन-स्तन्तोरिति ॥ २२ ॥

### गुणवैधर्म्यात्र कर्मणां कर्म ॥ २४ ॥

ं ( उप० ) ननु यथा द्रव्याणां द्रव्यं कार्यं गुणानां च गुणस्तथा किं कर्मणामपि कर्म कार्यमित्यत आह-गुणेति । कार्यमिति शेषः। द्रव्यगुणयोः सजातीयारम्भकत्वं साधम्बीमुक्तं तत्र कर्म कमैसाच्यं न विद्यते इति सू-त्रेण कर्मणां कर्मजनकत्वं प्रतिषिद्धमेव तिदहानू हाते शावः ॥ २४ ॥

( नितृ ) एकस्मिन्कर्मण्यनेककर्मजन्यत्वं नास्तीलाह्-गुणेति । कर्मे-ति कार्यमिति शेषः । ननु गुणकमणोद्रेव्यसमवेतत्व।विशेषाद् गुणानां गुण-जन्यत्वत् क्यं न कर्मणां कर्मजन्यत्वमित्यत उक्तं गुणवैधर्म्यादिति। यथा द्रव्यसमनेतत्वरूपं गुणसाधम्यं कर्मणि तथा कर्मत्वादिरूपं गुणनेधम्यम-पीति सजातीयानारम्भकत्वमपि वैवर्म्यान्तरं कर्मणीति भावः । एतच पूर्वो-क्रमपि स्पष्टार्थमुक्तम् ॥ २४॥

( भाष्यम् ) गुणोऽपि द्रव्यमाश्रयति कर्मापि ।तत्र यथा गुणः कार्थगु-णानां, तत्सामान्यात्कर्मापि कार्य कर्मणां प्राप्नोति । तदेवदाचार्यः प्रत्याचष्टे **द्रमुणवैब**र्म्यात्र कर्मणां कर्म। न वै खळु कर्मणां कार्य कर्म। कस्मात्?गुण-वैक्म्यात् । गुणसावर्म्यात्प्राप्तं गुणवैवर्म्यात्प्रतिषिध्यते । कारणगुणा रूपा-दयः कार्थगुणं रूपादिकमारमन्ते । न त्ववयवकर्मावयविनि कर्मारभते । यदि वै आरभेत, अवयवकर्मोत्पत्ताववयविनि कर्मानुत्पत्तिनींपपद्यते । तदे-वक्कवभाष्यं पुरस्तादिति । वस्मादनैकान्तिको हेतुः । पुरस्तात्कारणसामा-न्यमञ् तु क्राप्ताभान्यभाश्रिलोक्क् । एवं परत्र ॥ २३ ॥

दित्वमस्तवः संख्याः प्यक्त्वसंयागविभागाश्च ॥ २५ ॥ ( उप० ) इदानीं व्यासज्यवृत्तीनां गुणानामनेकद्रव्यारभ्यत्वं दर्श- यन्नाह—द्वित्वेति।अनेकद्रव्यारभ्या इति शेषः । द्वित्वादिसमिनव्याहृतं पृथ-क्त्वपदमपि द्विपृथक्त्वादिपरम् । एवं च द्वित्वादिकाः परार्थपर्थन्ताः संख्या द्वि-पृथक्त्वादीनि च संयोगा विभागाश्च द्वाभ्यां बहुभिश्चेव द्रव्येरारभ्यन्ते इत्य-नेकवृत्तित्वममीषां तच समवाय्यन्योन्याभावसामानाधिकरण्यम् ।। २५ ॥

(विद्यु०) केषांचित् गुणानामप्यनेकद्रव्यारब्यत्विमत्याह्-द्वित्वेति । अत्र पृथक्त्वपदं द्विपृथक्त्वादिपरम् । तथाच द्वित्वादिपरार्धपर्यन्ताः संख्या द्विपृथक्त्वादीनि संयोगा विभागाश्च अनेकद्रव्यारब्धा इत्यर्थः ॥ २५ ॥

(भाष्यम्) कार्यसामान्यमिति प्रकृतम्। केषाम् ? अनन्तरिनिर्देष्टानां द्रव्यगुणकर्मणाम्। नचेदेवम्, संनिकषातिरेकात्कर्मणामेव प्राप्नोति। न त्वेवं भिवतुमहित। कस्मात् ? उपलब्ध्यविशेषात् । तस्माहित्वाद्यः संख्याः पृथक्त्वसंयोगिविभागाश्चैते द्रव्यगुणकर्मणां कार्यं सामान्यम्। विप्रतिपत्ते-र्द्वित्वप्रमृतिवचनम्। सप्तमे त्वेकत्वचिन्ता वर्त्स्यतीति । द्वे द्रव्ये त्रीणि द्रव्याणि द्वौ गुणौ त्रयो गुणाः द्वे रूपे त्रीणि रूपाणि द्वे कर्मणी त्रीणि कर्माणि द्वे उद्धेपणे त्रीण्युत्क्षेपणानित्यादि यथाविषयमुपलब्धिरुत्येखित-व्या। संयोगः खल्वपि, गुणाः कर्माणि च द्रव्यौरुपश्चित्वन्त्या। संयोगः खल्वपि, गुणाः कर्माणि च द्रव्यौरुपश्चित्वन्त्या। संयोगः खल्वपि, गुणाः कर्माणि च द्रव्यौरुपश्चित्वन्त्या। संयोगः खल्वपि, गुणाः कर्माणि च द्रव्यौरुपश्चित्वन्ते। सोऽयमुपश्चेन्यो द्वयाणामिव गुणकर्मणोरिप कार्यमिति। तथा, विभक्तानि द्रव्याणि विभक्तागुणाः विभक्तानि कर्माणीति। विभागोऽप्यमीषां कार्यमिति।। २४।।

## असमवायात्साम न्यकार्य कम न विद्यते ॥ २६ ॥

(उप०) नन्ववयिवद्रव्याणां गुणानां चोक्तानां यथा व्यासुज्यवृत्तितं तथा कर्मणामि किं न स्यादत आह—असमवायादिति । असमवायादित्यत्र द्रव्ययोर्द्रव्येष्विति योज्यं, तथाच न द्रव्ययोर्द्रकं कर्म समवैति न वा द्रव्येष्वेकं कर्म समवैति तेन सामान्यस्य समुदायस्य कार्यं कर्म न विद्यते । अत्रापि विदिर्ज्ञानाथों न सत्तावचनः । यदि कर्म व्यासज्यवृत्ति स्यादेकस्मिन्द्रव्ये चलति द्वयोर्द्रव्ययोर्बहुषु च द्रव्येषु चलतीति प्रत्ययः स्यात् । नचतत् । तस्मान्न कर्म व्यासज्यवृत्तीत्त्यर्थः । ननु शरीरतद्वय-वानां कर्म शरीरतद्वयंविद्विभरारभ्यत एव कथमन्यथा शरीरे चलति करचरणादावि चलतीति प्रत्ययः, एवमन्यत्राप्यवयिननिति चेन्न । अवयविकर्मसामग्र्या अवयवकर्मसामग्रीव्याप्तत्वात् । तथोपल्ल्येः नतु वैपरीत्यं, नह्यवयवे चलति सर्वत्रावयविनि चलतीतिप्रत्ययः । अन्यथा कारणाकार-

णसंयोगात्कार्याकार्यसंयोगोऽपि न स्यात्कारणकर्मणैव कार्यस्यापि संयो-गोपपत्तेः ॥ २६ ॥

(विवृ०) कर्मण्यनेकारब्धत्वं नास्तीत्याह्-असमवायादिति । असमवायात् द्वयोर्बहुषु च समवायेन कर्मणोऽभावात्सामान्यकार्यमनेकारब्यं कर्म न विद्यंते नास्तीत्यर्थः।तथाच प्रतिद्रव्यं भिन्नं भिन्नं कर्म अनुभवसिद्धम्।।२६॥

(आष्यम् ) यथा खलु द्वित्वादिकं द्रव्यापुणव्याः कार्य, तथा कर्मी-पि द्रव्यगुणकर्मणां कार्य स्यादिति दृष्टान्तबलात्पुनः प्रत्याह, असमवायात्सामान्यकार्यं कर्म न विद्यते । समानानां द्रव्यगुण-कर्मणां कार्य न भवति कर्म । कस्मात् ? असमनायात् । द्वित्वादिकं हि द्रव्येषु गुणेषु कर्मसु च समवैति । समवायाद्धि कारणभावः । तदुक्तम्-कारणमिति दन्ये कार्यसमवायादिति । न त्वेवं कर्म । न खल्वेत दृत्य इव गुणे कर्मणि च समवैति । यदि वै समवेयात्, द्वौ गुणौ द्वे कर्मणी इति-वद गणो गच्छति कर्म गच्छतीति प्रतीयेत । न त्वेवम् । तत्र यादृगिदं भवति रूपवञ्ज्ञानमपि पृथिव्या गुणः न वाऽऽत्मनो गुण इति, ताद्दगेत-द्भवति द्वित्वादिवत्कर्मापि द्रव्यगुणकर्मणां कार्यमिति । सोऽयं दृष्टान्तोऽस्ति हेतुस्तु नास्तीति ॥ २५॥

### संयोगानां द्रव्यम् ॥ २७ ॥

( उप० ) पुनर्बहूनामेकं कार्यमाह-संयोगानामिति । बहूनां संयोगानां द्रव्यमेकं कार्यमित्यर्थः । निःस्पर्शानां द्रव्याणामन्त्यावयविनां विजातीयद्र-व्याणां च ये संयोगास्तान्विहायेति द्रष्टव्यम् ॥ २७ ॥

(विवृ०) पुनरनेकारच्यं कार्यमाह-संयोगानामिति । बहुनां तन्त्वादि-संयोगानां पटादिरूपमेकं द्रव्यं कार्यमित्यर्थः ॥ २७ ॥

( भाष्यम् ) कार्ये सामान्यम् । सूक्ष्मेभ्यः पृथिव्यादिभ्यः परमात्मना संसुज्यमानेभ्यः स्थूलानि पृथिव्यादीन्युत्पद्यन्ते, अनेकेभ्यस्तन्त्वादिसंयोगे-भ्यश्चेकं पटादिकमित्यादि यथाविषयं वेदितव्यम् ॥ २६ ॥

#### रूपाणां रूपम् ॥ २८ ॥

( उप० ) इदानीं बहूनां गुणानामेकं गुणकार्यमाह-रूपाणामिति । रूपमेकं कार्यमित्यन्वयः। रूपपद्मुभयमपि लाक्षणिकम्। अजहत्त्वार्था चेयं लक्षणा । कारणैकार्थसम्हाद्रष्ट्राद्भाद्धाः जन्यजनकभावाश्रयत्वं च शक्य-लक्ष्यसाधारणो धर्मस्तेन रूपरसगन्धस्पर्शस्नेहसांसिद्धिकद्रवत्वेकपृथक्त्वानि संगृह्यन्ते । एते हि कारणे वर्तमानाः कार्येषु समानजातीयमेकमेव गुणमा-

1

रमन्ते। द्विचा ह्यसमवायिकारणानां गतिः। केचित् कारणैकार्यप्रत्यासत्त्या जनयन्ति। कारणमिह् साज्यिक्त्रत्यम्, तच जन्यस्य रूपादिस्व्रक्षणस्य कार्यस्य तेन रूपादिस्व्रक्षणकार्यस्य यत् समवायिकारणं घटादि तेन सह कपाले वर्तमानं रूपं कारणैकार्थसमवायेन घटरूपमारभते। एवं रसाद्यपि। कचित्तु कार्येकार्थप्रत्यासत्त्याऽसमवायिकारणत्वं यथा—कारणमपि शब्दो नमसि कार्यमपि शब्दान्तरमारभते नभस्येवं रूपाद्यपि पार्थिवपरमाणाव- मिसंयोगेन कार्येकार्थसमवायप्रत्यासत्त्या जन्यते।। २८।।

(विवृ०) एकस्य गुणस्यानेकगुणजन्यत्वमाह—रूपाणामिति । रूपपदे रसगन्धस्पर्शस्त्रेह्सांसिद्धिकद्रवत्वैकत्वैकपृथक्त्वपरिमाणवेगस्थितिस्थापकगु— रूत्वानामप्युपळक्षके। तथाच समवायिकारणगतैर्बहुमी रूपादिभिरवयविगत-मेकं रूपादिकं जायत इत्वर्थः ॥ २८॥

(भाष्यम्) रूपाणां छोहितगुङ्गकृष्णानां तेन तेन रूपेण संसृज्यमा-नानां पीतादिकमेकं रूपं कार्य सामान्यम् । कृष्णगुङ्गछोहितानि पृथिव्यप्ते-जसां रूपाणि प्रकृतिभूतानि । तेभ्य एव तारतम्येन संसृज्यमानेभ्यपीतादी नामुत्यित्तिरिति । बहूनां चावयवरूपाणामेकमवयविरूपं कार्यमिति ॥ २७॥

गुरुत्वप्रयत्नसंयोगानाः हत्त्रेपणम् ॥ २९ ॥

(उप०) एकस्य कर्मणोऽनेककार्यत्वमाह—गुरुत्वेति । उत्क्षेपणमेकं कार्यममीषामित्यर्थः । अत्र गुरुत्वस्य हस्तलेष्टादिवर्तिनो निमित्तकारणत्वं प्रयत्नवदात्मसंयोगस्यासमवायिकारणत्वं हस्तनिष्टोत्क्षेपणस्य, लोष्टनिष्टोत्क्षे-पणस्य तु हस्तनोदनमसमवायिकारणः । अत्राप्युत्क्षेपणपदमवक्षेपणादाविप लाक्षणिकम् ॥ २९ ॥

(विवृ०) इदानीमेकस्य कर्मणो बहुकारणकत्वमाह—गुरुत्वेति । एकं कार्यमिति शेषः । उत्क्षेपणपदमवक्षेपणादेरप्युपलक्षकम् । उत्क्षेप्यस्य गुरुत्वम् उत्क्षेपुः प्रयत्नः उत्क्षेप्यहस्तनोदनं च एते त्रय एवोत्क्षेपणहेतवः, अतः कर्म-ण्यप्यनेककारणत्वं निराबाधमिति भावः ॥ २९ ॥

( भाष्यम् ) कार्यं सामान्यम् । गुरुणो छोष्टादेः प्रयत्नेन हस्तसंयोगेन चोत्क्षेपणमुत्पद्यते । अन्यद्पेक्ष्य छघ्वपि भवत्यन्यद्पेक्ष्य गुर्विति सर्वत्रोत्क्षे-पणं गुरुत्त्रकार्यसम्बद्धाः ॥ २८॥

संयोगवि गगाश्च कर्मणाम् ॥ ३०॥

( उप० ) ननु मूर्तगुणानां कार्याणां कारणगुणपूर्वकत्वं स्वाश्रयगुणपूर

संयोगिवभागवेगाश्चेति चन्द्रकान्तघृतः पाठः ।

र्वकत्वं चोक्तं द्रव्यकर्मणोश्च न कर्म कारणमित्युक्तम् । तथाच कर्मणः किमपि न कार्यमित्यायातम् । तथाचातीन्द्रियाणां सूर्योदिगतीनामनुमानमपि दुर्लमं लिङ्गाभावादतः संयोगविभागवेगानां कर्मेति सूत्रोक्तमेव स्मारयन्नाह—संयोगिति । जन्या इति शेषः । व्यक्त्यभिप्रायेण बहुवचनम् । संस्कारोऽखुषलक्ष्मणीयः ॥ ३० ॥

(विष्टुं) नतु यथा धूमादिरूपकार्येण वह्नवादिकारणानामनुमानं तथाऽतीन्द्रियाणां चन्द्रसूर्योदिगतीनां केन लिङ्गेनानुमानं कर्मणः कार्या-भावादित्यतः पूर्वोक्तानि कर्मकार्याणि स्मारयति—संयोगेति । चकारो वेग-स्थितिस्थापक्रयोः समुज्ञायकः। तथाच एत एव कर्मणो जायन्ते इति कर्मणो न कार्यदारिद्रयमिति भावः ॥ ३०॥

( भाष्यम् ) कार्य सामान्यमिति प्रकृतम् । कर्मणा खल्वपरेण देशेन किंचित्संयुज्यते, पूर्वस्मादेशाद्विभज्यते, वेगश्चास्योत्पाद्यते इति ॥ २९ ॥

# कारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां कमीकारणमुक्तः ॥ ३१ ॥

(उप०) ननु द्रव्यकर्मणी न कर्मकार्ये इति पूर्वमुक्तम्, संयोगिव-भागो तु संयोगिविभागकार्यावेव तथाचेदानीं कर्मणः कारणत्वाभिधानं विरुद्धमित्यत आह—कारणेति । कारणसामान्यपदेन तद्रप्रकरणमुपल्रक्ष्यते । तेन कारणसामान्याभिधानप्रकरणे द्रव्यकर्मणीप्रति कर्मणोऽकारणत्वमुक्तंन तु सर्वयाप्यकारणमेव कर्मेति विवक्षितं, येन संयोगिविभागाश्च कर्मणामिवि सूत्रं व्याहन्येतेति भावः ॥ ३१ ॥

इति शाङ्करे वैशेषिकस्त्रोपस्कारे प्रथमाध्यायस्य प्रथमाहिकम्

(विवृ०) नतु संयोगो यदि कर्मजन्यस्तदाऽवयवसंयोगद्वाराऽवयवकर्म-णोऽवयविद्रव्यं प्रति विद्वनोदनद्वारा बिह्नकर्मणः परमाण्वादिक्रियां प्रति च कारणत्वं दुरपह्नवं यथा स्वजन्यसंयोगद्वारा चाध्रुषादिकं प्रति चक्षुरादेः कारणत्वं तथाचकर्मणो यद्द्रव्यकर्माकारणत्वमुक्तं तिकं द्रव्यं प्रति क्रियां प्रति च कर्मणो नासमवायिकारणत्वमित्येतत्परमित्यत आह्-कारणेति । द्रव्यकर्मणामकारणं कर्मोति यत्पूर्वमुक्तं तत्कारणसामान्ये कारणसामान्य-परमित्यर्थः। तथाच पूर्वे द्रव्यकर्मकारणसामान्यभिन्नत्वमेव कर्मण्युक्तम्, नतु तद्समवायिकारणान्यत्वमवयवकर्मणो विह्नकर्मणश्चावयवसंयोगेन विह्ननोद- नेन चान्यथासिद्धत्वात्। चक्षुरादेस्तु चाक्षुषादिकं प्रति संयोगेन नान्यथा-सिद्धत्वं व्यापारेण व्यापारिणोऽनन्यथासिद्धत्वादिति भावः॥ ३१॥

> इति श्रीजयनारायणतर्कपचाननकृतायां कणदस्त्रविवृतौ प्रथमाध्यायस्य प्रथमाहिकम् ।

(भाष्यम्) तदेवं गुणेषु केषांचित्कारणं भवद्पि-क्षकारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां कर्माकारणसुक्तम् । द्रव्यकर्मणामकारणमिति कारणसामान्यः एवोक्तमित्युक्तं द्रव्यगुणकर्मणां सामान्यमिति ॥ ३० ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये प्रथमाध्यायस्याद्यमाहिकम्।

### प्रथमाध्याये द्वितीयाहिकम्।

कारणाभावात्कार्याभावः ॥ १ ॥

(उप०) नन्वनेन प्रघट्टकेन द्रव्यादीनां त्रयाणां पदार्थानां कार्येकत्व-घटितं कारणेकत्वघटितं च साधर्म्यमुक्तं तचानुपपन्नं कार्यकारणभावस्ये-वासिद्धेरित्यत आह्—कारणाभावादिति । दृश्यते हि मृचक्रसिळ्ळुळाळ-सृत्रादौ समविहतेऽपि दृण्डाभावाद्धटाभावः भूसिळ्ळादौ समविहतेऽपि बीजाभावाद्धुराभावः । स च दृण्डघटयोर्बीजाङ्कुरयोर्वा कार्यकारणभावम-न्तरेणानुपपन्नः । अन्यथा वेमाद्यभावेऽपि घटाभावः शिळाशकळाद्यभावे-ऽप्यद्धराभावः स्यात् । किंच घटपटादीनां कादाचित्कत्वमनुभूयते तद्दिप हेतुफळ्मावमन्तरेणानुपपन्नं, निह किंचित्काळासत्त्वे सित किंचित्काळस-त्वरूपं कादाचित्कत्वं भावानां कारणापेक्षामन्तरेण संभवति । तदा हि स्यादेव न स्यादेव वा नतु कदाचित्स्यात् । निह भावो न भवत्येव, नाप्यहेतोभवति, नाप्यकस्मादेव भवति, न वा निरुपाख्यादेव शशिवषा-णादेभवति । किंतु दण्डवेमादेः सोपाख्यस्यावधेर्घटपटादौ कार्ये दर्शनादव-थिस्तु कारणमेव । एवं कार्यकारणभावाभावे प्रवृत्तिनिवृत्ती न स्याताम् । तथाच निरीहं जगज्ञायेत । नहीष्टसाधनताज्ञानमन्तरेण प्रवृत्तिरनिष्टसा-धनताज्ञानमन्तरेण निवृत्तिः ।। १ ।।

(विदृ०) ननु पूर्वोह्निके कार्यत्वघटितं कारणत्वघटितं च साधर्म्यमुक्तं तत्कथं संगच्छते कार्यकारणभावस्यासिद्धत्वेन शशिवणणसमानत्वादि-त्यतः कार्यकारणभावमेव व्यवस्थापयति—कारणाभावादित्यादिना । दण्डा-भावाद्धटाभाव इत्यादिप्रतीतौ हि दण्डाभावे घटाभावप्रयोजकत्वं भासते ।

तब दण्डघटयोः कार्यकारणभावं विना नोपपद्यते । अन्यथा दण्डाभावात्प-टाभाव इत्यपि प्रतीत्यापत्तेः । एवं घटादिकार्याणां किंचित्कालासत्त्वे सति किंचित्कालसत्त्वरूपं कार्दा 🖾 🖂 🖂 भूयते तदपि घटादेः कारणापेक्षा-मन्तरेण न संभवति । अन्यथा घटादिः सर्वदैव स्यात्किंवा सर्वदैव न स्या-त्र तु कदाचित्स्यात् । अपि च कार्यकारणभावाभावे प्रवृत्तिर्निवृत्तिश्च लो-कानां न स्यात् । तथाच निरीहं जगदापद्येत । नहि प्रवृत्तिरन्तरेणेष्टसा-थनताज्ञानं न वा विनाऽनिष्टसाधनताबुद्धिं निवृत्तिः। सांख्यास्तु-' मृदा-दौ पुरा तिरोभूतः सन्कलसादिराविभवति पुनर्मुद्गशादिकः तत्रैव तिरोभूतस्तिष्ठतीत्याविर्भावितरोभावावेवोत्पाद्विनाशौ नतु वास्तवौ । तथा सित कथं न तन्तुतः कलसोत्पादः । न चोत्पत्तेः पूर्व कार्याणां कारणे सत्त्वमप्रामाणिकमिति वाच्यम् ' सदेव सौम्येद्मम् आसीत् ' इत्यादि-श्रुतेरेव प्रमाणत्वादित्याहुः, तिचन्त्यम् । आविर्भावस्याविर्भावस्वीकारेऽनव-स्थाप्रसङ्गात् । आविभावस्य पूर्वमसत्त्वेऽसदुत्पत्तिस्वीकारस्यावस्यकत्वेन घ-टादीनां पूर्व सत्त्वाङ्गीकारस्य निर्युक्तिकत्वादिति कारणत्वं चानन्यथासिद्ध-नियतपूर्ववर्तिजातीयत्वं सहकारिवैकल्यप्रयुक्तकार्याभाववत्त्वं स्वरूपसंब-न्धविशेषोऽतिरिक्तपदार्थो वेति ॥ १ ॥

( भाष्यम् ) उक्ता द्रव्यगुणकर्माख्याः पदार्थाः । सामान्यं चैषाम-भिहितम्। विशेषस्त तत्प्रत्यनीकभावात्प्रतिपत्तव्यः।तावता तत्त्वज्ञानोत्पत्तिः पर्याप्ता । तत्त्वज्ञानाच निःश्रेयसम् । सोऽयमपर्काः । स खलु किंस्वरूपः कथं च प्रादुर्भवतीत्येतदिदानीमभिधीयते,-\*\*कारणाभावात्कार्याभावः। कारणस्य मिथ्याज्ञानादेरभावात्कार्यस्य दोषादेरभावः। आत्मा खल्वपेत-स्वभावशुद्धस्तत्त्वम् । कामादयः मनसो धर्मा सुखाद्यश्च अनात्मन्यात्माभिमानादनादिमिथ्याज्ञानादात्मन्यवभासन्ते, लौहित्यादय इव स्फटिके द्र्पणमालिन्याद्य इव मुखे। सोऽयमात्माऽभेदेन मनः प्रति-संद्धानः शरीरादिकं च सर्वार्थकारिणमुपकारभावादात्मानं मन्यमानः प्रियाप्रियरहितोऽपि शरीरादेरनुकूळं प्रतिकूळं चार्थमर्थयते द्वेष्टि च।अथप्रव-र्तते । प्रवर्तमानो धर्ममभ्युद्यसाधनमधर्मे चानभ्युद्यहेतुमाचरतीव । आच-रंस्तत्फळै: सुखदु:खैर्मनोगतैरेव सुखिनं दु:खिनं चात्मानं मन्यते । सो-ऽयमित्थमनवरतं धर्मीधर्मफलोपभोगार्थभवति। भूत्वा म्रियते। मृत्वा पुनर्भ-वति । पुनर्भूत्वा पुनर्भ्रियते । इत्येवमनिशसावर्तमानो न स्वस्तिभावमापद्यते ।

জ ব হ

प्रत

₹.

तम् राद् गबु

यम च चते

स्था तद्ः कथं

तत्त्व प्राण वति

पयोः मिध्न नीय

माप प्राण न्सर्व

> उचाव न्ते इ

भूतत पुरुषो कल्पे

स्वल्बः स्थाण

ञ्यापा

अ.१आ.२सू.२ ] उपस्कार-विवृति-भाष्यसहिता

हिं। आश्रुट

अथ विषयदोषदर्शी विरज्यते । विरक्तस्तद्धानामिच्छति विर्वे द्वार्के हुँ पासमन वधारयति। अवधार्यं तत्त्वज्ञानाय यतते । यतमानस्तत्त्वं जानाति तत्त्व-ज्ञानं च दीर्घकालाद्रनैरन्तर्यसेवितं दृढभूमिः । एतस्मात् तत्त्वज्ञानात् प्रत्यनीकं मिथ्याज्ञानमपैति । मिथ्याज्ञानस्य चात्मन्यनात्मरुद्धेरमहान्या-त्मबुद्धेश्चापगमे हेत्वभावात् दोषा अपयन्ति प्रवर्तनालक्षणाः । परस्येव शरी-रादेरिप सुखदुःखाभ्यां न हृष्यति नचोपतप्यते । दोषस्यापाये प्रवृत्तिर्वा-ग्बुद्धिशरीरारम्मोऽपैति । इच्छाद्वेषपूर्विका हि धर्माधर्मप्रवृत्तिः । स खल्व-यमात्मानं तत्त्वतो जानानः कस्यकामायधर्माधर्मयोः प्रवर्तेत । प्रवृत्त्यपाये च कारणाभावाज्जन्मापैति । जन्मनोऽपाये दुःखसन्तानोऽत्यन्तमुच्छि-द्यते । कारणाभावादन्यस्य दुःखस्योत्पत्तिर्ने भवति । आत्मनश्च स्वरूपेणाव-स्थानम्। सोऽयमपर्काः।'दुःखजन्मप्रवृत्तिदोषमिध्याज्ञानानामुत्तरोत्तरापाये तदनन्तराभावाद्यवर्गः?-इतितन्त्रान्तरसमाचाराचैतदेवं प्रतिपत्तन्यमिति। कथं पुनरस्य मिथ्याज्ञानमुदेतीत्यत्र प्रयोजनाभावादप्रवृत्तिराचार्यस्य । तत्त्वज्ञानार्थे हि शास्त्रस्यारम्भः । तच यथावस्थितानेव मिथ्याज्ञानवतः प्राणभृद्भेदानधिकृत्योपदिश्यते । तत्त्वज्ञानस्य चोत्पत्तौ न मिथ्याज्ञानम-वतिष्ठते । तद्पायाद्पर्वानिष्पत्तिरिति । नात्र मिथ्याज्ञाननिमित्तावगमस्यो-पयोगः । मिथ्याज्ञाननिमित्तमनवगच्छतोऽपि दशमस्य तत्त्वज्ञानोत्पत्त्या मिथ्याज्ञानोपरमेन दुःखनिवृत्तेरुपलब्धेः । न वै खल्वयमपवर्गो नामार्थ-नीयः पुरुषस्य । कुतः ? सुखोपरमाद्प्रवृत्तेः । सुखं खल्वनुकूलवेदनीयं प्राणसृतामपर्वें। छुप्यते इति न तत्र प्रवृत्तिः पुरुषस्य । को हि बुद्धिमा-न्सर्वसुखोपरमलक्षणं भीष्ममपवर्गमर्थयेत् । न । दुःखोपरमात्प्रवृत्तेः । उचावचान्यरुन्तुदानि प्रतिकूलवेदनीयानि बहूनि दुःखान्यपर्वो उपरम्य-न्ते इति कथं बुद्धिमान्सर्वदुःखोपरमलक्षणं शान्तमपवर्ग नार्थयेत् । प्र-भूततरं हि पुरुषाणां दुःखं भवत्यल्पीयश्च सुखम् । यथा च खल्वयं पुरुषो दुःखेनोपतप्यते न तथा सुखेन निर्वृतो भवति । सोऽयं दुःखिन-कल्पे सुखाभिमानो न खल्विप न बुद्धिमतां हातव्यो भवति । दृश्यते खल्वनर्थे बळवन्तं सोढुमक्षमास्तन्मात्रनिविद्यत्सयोद्बन्धनादिभिरात्मानं व्यापादयन्तीति ॥ १ ॥

न तु कार्याभावात्कारणाभावः ॥ २ ॥ ( उप० ) नतु संदेवोत्पद्यते नासत् ' संदेव सौम्येदमम् आसीत् ' इत्यादिश्रुतिप्रामाण्यात् । अन्यथाऽसत्त्वाविशेषे तन्तुभ्य एव पटो न कपा-लेभ्य इति नियमो न स्यादिति चेत् परिणामवादिभिरिप स्वीकृतकारण-कैरयं नियमोऽभ्युपमन्तव्य एव । अन्यथा घटाभिव्यक्तिः कपालेष्वेव न तन्तुष्विति क्यं स्यात् । किंच यद्यमिञ्यक्तिरपि पूर्वमासीदेव तदा तस्या अपि नित्यत्वे आविर्भावतिरोभावावेवोत्पादविनाशाविति रिक्तं वचः। अथाविर्भावतिरोभावौ कारणापेक्षौ तदा घटपटादीनामपि कारणापेक्षैवा-सतामप्युत्पत्तिरित्यायातम् । यत्तु कारणं प्रति नियमानुपपत्तिरित्युक्तं तत्र स्वभावितयमेनैवोत्तरम् ।स च स्वभावितयमोऽन्वयव्यतिरेकाकाम्यो भवित । मवतिहि दण्डमन्तरेण न घटो दण्डे सित घट इति सर्वसाक्षिकोऽनुभवः। एवं चानन्यथासिद्धनियतपूर्ववर्तिजातीयत्वं सहक्र्याहिश्यस्थुक्तार्थाभाववत्त्वं वा कारणत्वम् । यद्यपि ' यवैर्वजेत ब्रीहिभिर्वा ' इत्यादौ नियतपूर्वव-र्तित्वं नास्ति । नहि यवकरणकयागानिष्पाद्ये फले त्रीहिकरणकयागस्य पूर्ववर्तित्वं तथापि विकल्पितं विहितकारणं कारणमेव । फलैकजात्येऽपि द्भयोः कारणत्वोपपत्तेः । तथाच सहकारिवैकल्यप्रयुक्तकार्याभाववन्त्वं लोकवेदसाधारणी कारणता । नियतपूर्ववर्तित्वं तु अन्वयव्यतिरेकाम्या कारणता छोकिकी, नहि 'स्वर्गकामी यजेत ' इत्यादी व्यतिरेकमा-गोऽपि विषयः प्रवृत्तेरन्वयमात्रज्ञानादेवोपपत्तेः, अत एव ' विकल्पं उभय-मशास्त्रार्थः ? इत्यपि घटते । तज्जातीयस्य फलस्य ेकेनेवोपपत्तेस्परातु-ष्टानवैयर्ध्यात् । अत एव ' श्रीतात्साङ्गालर्धणः फळावस्यंभावनियमः ' इत्यप्युचितम् । ' आगममूळ्त्वाचास्यार्थस्य व्यभिचारो न दोषायः' इ-त्याचार्याभिधानमृज्वर्थतात्पर्यक्रमेव । तृणारणिमणिस्यहे तु कार्यवैज्ञात-मावस्यकं तरान्वयव्यतिरेकाम्यत्वात्कारणताया व्यतिरेकाव्यतिरेकस्याः वस्थकत्वात् । विकल्पस्थेले तु फल्वैजात्यकल्पने राजसूयवाजपेयादावपि वैकल्पिकी कारणता स्यादिति कार्यकारणम वनियममेवोपपादयन्नाह-नित्वति । यदि कार्यकारणभावनियमो न भवति तदा कार्याभावादिप कारणाभावः स्यात्कार्याभावः कारणाभावं प्रत्यतन्त्रं, कारणाभावस्तु का-र्योमावं प्रति तन्त्रम् । तने दुःखाभावार्थे जन्माभावे, जन्माभावार्थे प्रवृत्त्यमावे, तद्र्थे च दोषाभावे, तद्र्थे मिध्याझाननिवृत्त्ये, तद्र्थे चात्मसाक्षात्काराय मुमुक्षूणा प्रवृत्तिः प्रयोजनमौपोद्धातिकस्याप्यस्य द्विस्-त्रकप्रकरणस्य ॥ २ ॥

( विवृ ) कार्यकारणभावनियममेवोपपादयति—नित्वति । कार्यकार-णभावनियमाभावे कार्याभावः कारणाभावाप्रयोजकः कारणाभावस्तु कार्या-भावप्रयोजक इति नियमानुपपत्तेरिति भावः ॥ २ ॥

(भाष्यम्) यस्तु दुःखाभावमात्रमपर्वा प्रतिजानीते, तस्यैतस्यात्,—क्षन कार्याभावात्कारणाभावः । कार्यस्य दुःखस्याभावात्र कारणस्य जन्मादेर-भावः । एवं सित, यदा वे न भवति दुःखं तदापि जन्मादयो भवेयुः। यदि वे भवेयुः, कारणसद्भावादुःखमिप पुनरुत्यदेत । तस्मान्मिध्याज्ञानाद्यपायक्र-मेणात्यन्तदुःखनिवृत्तिरपवर्गो न दुःखाभावमात्रमिति । सिद्धश्चातीतस्य दुःखस्याभावो न तद्थी प्रवृत्तिरुपय्यते । अनागतमि दुःखं नोत्पन्नमिति नास्ति तद्भावार्थमपि प्रवृत्तिः । भवच दुःखमन्तरेणापि तत्त्वज्ञानं स्वकारणान्नङ्क्यति । मिध्याज्ञानाद्युपमर्दक्रमेण जन्मोच्छेदार्थे तु प्रवृत्ति-रुपय्यते इति ।। २ ।।

### सामान्यं विशेष इति बुद्धचपेक्षम् ॥ ३ ॥

( उप० ) पदार्थत्रयोद्देशलक्षणानन्तरमिदानीमुद्दिष्टस्य सामान्यपदा-र्थस्य लक्षणमाह-सामान्यमिति । सामान्यं द्विविधं परमपरं च । तत्र परं सत्ता अपरं सत्ताव्याप्यं द्रव्यत्वादि । तत्र सामान्यस्य तद्विशेषस्य च लक्षणं बुद्धिरेव । अनुवृत्तबुद्धिः सामान्यस्य, न्यावृत्तबुद्धिर्विशेषस्य । इतिना द्रयमवच्छिद्य परामृश्यते । तेन बुद्धयपेक्षमिति नपुंसकनिर्देशः। वृत्तिकारस्तु विशेषान्वयमाह परंतु 'नपुंसकमनपुंसकेनैकवचास्यान्य-तरस्याम् ' इत्यनेनैकवद्भावो नपुंसकता चेत्याह । बुद्धिरपेक्षा, लिङ्गं ळक्षणं वा यस्य तद्भुद्धचपेक्षम् । तत्र नित्यमनेकव्यक्तिवृत्ति सामान्यं, नित्यत्वे सति स्वाश्रयान्योन्याभावसमानाधिकरणं वा । परमपि सा-मान्यमपरमपि तथा । परंतु सामान्यं विशेषसंज्ञामपि लभते यथा-द्रव्यमिदं द्रव्यमिद्मित्यनुवृत्तप्रत्यये सत्येव नायं गुणो नेदं कर्मेति विशेषप्रत्ययः । तथाच द्रव्यत्वादीनां सामान्यानामेव विशेषत्वम् । नतु विधिरूपं सामान्यं नास्त्येव अनुगतमतेरतद्व्यावृत्त्यैवोपपत्तेः । भवति हि गौरयमिति प्रतीतेरगोव्यावृत्ते।ऽयमिति विषयः वादिनाऽपि गोत्वादिविशिष्टप्रत्ययस्य तद्विषयत्वाभ्युपगमात् । वैशिष्टयमतद्भ्यावृत्तेरन्यत्, गवादिपदप्रवृत्तिनिमित्तमप्यगोव्यावृत्त्यादिरेव। किंच गोत्वं कुत्र वर्तते न तावद्गवि गोत्ववृत्तेः पूर्व तस्याभावात् । नाप्यगवि विरोधात्। यत्र गोपिण्ड उत्पद्यते तत्र कुत आगत्य गोत्वं वर्तते ।

न तावत्तेत्रैवासीदेशस्यापि तस्य गोत्वापत्तेः । नापि गोत्वमपि तदानीमेवो-त्पन्नं, नित्यत्वाभ्युपगमात् । नाप्यन्यत आगतं, निष्क्रियत्वाभ्युपगमात् । न च एकस्यैव नित्यस्य नानाव्यक्तिवृत्तित्त्वं, काल्ह्रौंकदेशविकल्पानुपपत्तेः। निह कुत्स्ममेकत्रैव वर्तते अन्यत्र तिहुशिष्टप्रस्टाह्यस्यस्य । नाप्येकदे-शेन, जातेरेकदेशस्याभावात् । तदुक्तम् ' न याति नच तत्रासीन्न चोत्पन्नं न चांशवत् । जहाति पूर्वे नाधारमहो व्यसनसन्ततिः ' इति । सामान्य-मस्ति । तच संस्थानमात्रव्यङ्गयं गोत्वघटत्वादिवत् । न तु गुणकर्म-गतमपीति संगोत्रकछहः । अत्रोच्यते सामान्यं नित्यं व्यापकं च । व्याप-कत्वमपि स्वरूपतः सवदेशसंबद्धत्वम् । न देशानां गोळाइत्यायात्तेः सम-वायेन तद्भवहारस्याभ्युपगमात् । काले रूपादिमत्त्वेऽपि कालो रूपवा-नित्यप्रतीतिच्यवहारवत् । नच कालो नास्त्येव पश्चस्कन्धसंज्ञाभेदमालिम-त्यभ्युपगमादिति वाच्यम् , कालस्य साधयिष्यमाणत्वात् । तथाच यत पिण्ड उत्पद्यते तलस्थमेव गोत्वं तेन संबध्यते, जातः संबद्धश्चेत्येकः काल इत्यभ्युपगमात् । एतेन कीदृइयाश्रये वर्तते इत्यत यत्न प्रतीयते इत्यत्तरम् । कुत्र प्रतीयते इत्यत्र यत्र वर्तते इत्युत्तरम् । गोत्ववृत्तेः पूर्व स पिण्डः कीट्रप्राइतिहेट्याः नासीदित्येवोत्तरम् । एवं च ' न याति न च तत्नासीत् ' इत्यादिकं परिदेवनमात्रम् । अतत्र्यावृत्तिरेव गोत्वमित्यत्र गौरय-मिति विधिमुखः प्रत्यय एव बाधकः। नह्यनुभवोऽपि व्याख्यायते। तदुक्तम्-'विधिजः प्रत्ययोऽन्योऽयं व्यतिरेकासमर्थकः' इति । निह गौरयमिति प्रत्य-येऽगोव्यावृत्तिरपि भासते । कार्ल्लेंकदेशविकल्पस्तदा भवेद् यद्येकस्य सा-मान्यस्य कार्त्स्य भवेदेकदेशो वा । कृत्स्नता ह्यनेकाशेषता सा चैकस्मिन्नो-पपन्ना । गौरयमित्याद्यनुभव एवासद्विषयो न वस्तुव्यवस्थापनक्षम इत्यत्नो-त्तरं वद्यते । प्राभाकरास्तु संस्थानमात्रव्यङ्गयं सामान्यमाचक्षते । तद्य-द्युनगतप्रतीतिसाक्षिकं तदा किमपराद्धं गुणकर्मगतैः सामान्यैः। भवति हि रूपरसादावनुगतधीः सा च जातिव्यवस्थापिकैव बाधकाभावात् । रूप-त्वादिजातिषु न तावद्यक्त्यभेदो बाधकः आकाशत्वादिवत् । रूपरसादि-व्यक्तीनामनेकत्वात् । नापि बुद्धित्वज्ञानत्वादिवद्वुटत्वकलकात्वादिवद्वा तुल्यत्वं बाधकम्,तचान्यूनानतिरिक्तव्यक्तिकत्वं गुणत्वापेक्षया न्यूनव्यक्ति-कत्वात् नीलत्वाद्यपेक्षया चाधिकव्यक्तिकत्वात्। अत एव न संकरः भूत-त्वमूर्तत्वकत्, परस्परात्वन्ताभावसामानाधिकरण्ये सति जात्वन्तरेण सा-मानाविकरण्याभावात् । नाप्यनवस्था रूपत्वादिगतसामान्यान्तरानभ्यु-

पगमात् । नापि रूपहानिर्विशेषत्ववत्, यदि विशेषाः द्रव्याश्रितत्वे सित जातिमन्तः स्युः गुणाः कर्माणि वा स्युः विभुवृत्तित्वे सित यदि जातिमन्तः स्युर्गुणाः स्युरिति यथा विशेषपदार्थस्वरूपहानिस्तथा प्रकृते-ऽभावात् । नापि समवायत्ववद्संबन्धः समवाये समवायाभ्युपगमेऽनवस्था-भयात्तथास्तु, प्रकृते तु समवायस्यैव संबन्धस्याभ्युपगमात् । यद्यपि समवायत्वजातिबाधको व्यत्त्यभेद एव तथापि यन्मते उत्पाद्विनाशशीला बहवः समवायास्तन्मते द्रष्टव्यम् । अभावत्वादिजात्यभ्युपगमे वा बाधक-मेतत् । विवादपदमनुगतबुद्धिरनुगतानिमित्तसाध्या अबाधितानुगतमतित्वात् दामकुसुमबुद्धिवत् इति जातौ मानिमिति वृत्तिकारारतिबन्त्यम् ॥ ३ ॥

( विवृ० ) सामान्यपदार्थस्य लक्षणमाह—सामान्यमित्यादिना । सा-मान्यें परं विशेषः अपरं सामान्यामिति द्वयं बुद्धचपेक्षं बुद्धिरपेक्षा लक्षणं यस्य तत् । तथाच सामान्यं द्विविधं परमपरं च। तत्र परसामान्यं सत्ता । द्रव्यत्वादिकं त्वपरसामान्यम् । तत्र सामान्यविशेषयोः परापरयोर्छक्षणं बुद्धिरेव । अनुवृत्तत्वबुद्धिः सामान्यस्य व्यावृत्तत्वबुद्धिर्विशेषस्य रुक्षणम् । अनुवृत्तत्वमधिकदेशवृत्तित्वं व्यावृत्तत्वमस्पदेशवृत्तित्वम् । तथाच सत्तायाः सर्वसामान्यापेक्षयाऽधिकदेशवृत्तित्वात्परत्वमेव । द्रव्यत्वादिजातेस्तु सत्ता-पेक्षया न्यूनदेशवृत्तित्वादपरत्वं पृथिवीत्वाद्यपेक्षयाऽधिदेशवृत्तित्वात्परत्व-मपीति परत्वरूपं सामान्यत्वम् । अपरत्वरूपं विशेषत्वं च न नियतं किंतु बुद्धचपेक्षामिति । जातिबाधका उक्ता न्यायाचार्यै:-'व्यक्तेरभेद्स्तुल्यत्वं संकरोऽथानवस्थितिः । रूपहानिरसंबन्धो जातिबाधकसंग्रहः' इति । तत्रै-कव्यक्तिकत्वादाकाशत्वं न जातिः । अन्यूनानतिरिक्तव्यक्तिकत्वाद्घटत्वं क-ल्झात्वं च न जातिद्वयम् । परस्परात्यन्ताभावसमानाधिकरणयोरेकव्यक्तिस-मावेशेन संकरेण भूतत्वं मृतीत्वं च न जातिः। अनवस्थाभयात्सामा-जातिः 1 विशेषस्य व्यावृत्तस्वभावस्य रूपहानिर्विशे-षत्वजातिबाधिका। यदि विशेषत्वं जातिः स्यात्तदा जातिमतः स्वतो-व्यावृत्तत्वासंभवेन स्वतोव्यावृत्तत्वरूपस्य असाधारणधर्मस्य व्याघातः स्यादतो विशेषत्वं न जातिः। अथवा रूपहानिः स्वरूपहानिः। तथाच विशेषा यदि मूर्तेवृत्तित्वे सति जातिमन्तः स्युस्तदा गुणाः कर्माणि वा स्युः। विभुवृत्तित्वे सति जातिमन्तः स्युस्तदा गुणाः स्युरिति विशेषस्य स्वरूपहानिर्विशेषत्वजातिबाधिका । समवायसंबन्धाभावात् समवायत्वं न जातिः । समवाये समवायान्तरस्वीकारेऽनवस्थाप्रसङ्गात् । उत्पादिवान्त्र शालिनो बहवः समवाया इतिमतेनैतत् । अन्यथैकव्यक्तिकत्वादिप सम्बार्म् न जातिः स्यात् । एवमभावत्वस्य जातित्वे समवायसंबन्धाभाव एव ब्याः इत्यादिकमृहनीयम् । प्राभाकरास्तु संस्थानव्यङ्गश्वेव जातिः सा च उक्मणोर्नास्तीत्याहुः ॥ ३॥

(भाष्यम् )पर्याप्तः शास्त्रार्थः । परीक्षेदानीं पदार्थीनां वर्तिष्यते । तत्राल्यन द्वगुत्क्रमेण सामान्यविशेषौ तावद्रव्यादीनां परीक्ष्येते। श्रूयते खल्वत्र हि तिपत्तिरिति-असामान्यं विशेष इति बुद्धयपेक्षम् । समानानां भावः मान्यं तुल्यार्थता । तद्विपर्ययश्च विशेषः । सामान्यमिति विशेष इति वेतौ प्रत्ययव्यवहारौ, तदेतहृयं बुद्धगपेक्षम् । बुद्धिरपेक्षा यस्य, उ अपेक्षते बुद्धिं तद् बुद्ध यपेक्षम् । कथम् ? येयं भिन्नेष्वभिन्ना बुद्धि कर हि समानव्यपदेशो भवति । तत्प्रत्यनीकभावाद्विशेषो व्याख्यातः । 🔫 खलु वस्तुभूतं निमित्तमन्तरेण भिन्नेष्वभिन्ना बुद्धिर्भवति, यदस्या निवि सामान्यं नाम तत् । किंचास्या निमित्तम् ? सदनित्यमित्यादिभिर्यद्वयार्ट्य तदस्या निमित्तम्। भिन्नेषु खल्विप भावेषु कुतश्चित्सामान्यादभिन्ना 🛒 भेवति । यथोदकपयसोः संसुज्यमानयोः सेनावनादिषु चेति । अथा य क्ष्यति सर्पिर्जेतुमधृच्छिष्टानामग्निसंयोगाद्दवत्वमद्भि सामान्यमिति । र मान्ये सामान्यान्तरापेक्षया न व्यवतिष्ठते बुद्धिरिति चेत् सामर्थ्याद्यव्यस् स्यते । यावति न व्यवस्थोपपद्यते तावति न व्यवस्थास्यते, परतस्त्र स मर्थ्याद्यवस्थास्यते । सामान्यभावादिवत् । यथा खल्वन्यः समानानां 🛶 सामान्यमन्यो भावः सामान्यस्य, तस्याप्यन्यस्तस्याप्यन्य इत्यव्यव्यस् बुद्धेः प्राप्नोति । सामर्थ्यात्तु न्यवतिष्ठते । तथाऽन्यत्रापि न्यवस्थास्यते येषु समाना बुद्धिरुदेति तेष्वर्थान्तरभूतस्य सामान्यस्य परिकल्पने चो कपयसोः संसञ्ज्यमानयोर्द्रेञ्यगुणयोरन्येषु च केनचिद्रूपेण समानबुद्धिनि र्श्राह्येषु भावेष्वर्थान्तरभूतानां सामान्यान्तराणां परिकल्पनं प्राप्नोत्ति तत्रान्तरेणार्थान्तरभूतं सामान्यं केनचिद्रूपेण समाना बुद्धिरिति चेत्स्नम नमन्यत्र । एतेनैकस्यां व्यक्तौ गौरयमित्युपदिष्टस्य व्यक्तयन्तरे गौरयमि। प्रतिपत्तिर्व्याख्याता । अथापि खल्वयं धर्मधर्मिभावः परमार्थतोऽस**र्त्रा** विषयतादिवत्स्वभावाद्रासते । धर्मश्चाभिन्नो धर्मिणो भिन्नवदुपलभ्यते । ङ थाप्येतदुक्तम् । अर्थिक्रियाकारितया भिन्ना एव हि व्यक्तयः । ता ए

व्यक्तयस्यक्तभेदा जातिरुदाहतेति । अथापि खल्वस्त्येको भावाना भावः । स एव तेन तेन विशेषेण तत्र तत्रोपलभ्यमानः सामान्यविशेषवृद्धिहेतु-राकाशादिवदिति । द्रव्याणां भावो गुणानां भावः कर्मणां भावः इत्यनुब-र्तमान एव हि भावो व्यावर्तमानैद्रव्यादिभिर्विशिष्यते । अथाप्येतदुक्तम्-' एको भावस्तत्त्वतो येन दृष्टः सर्वे भावास्तत्त्वतस्तेन दृष्टाः ' इति । तदेतत्सामान्यं यदि भावः, गुण एव । यदि चान्यत्किंचित्, यथायथं द्रव्यादिष्वन्तर्भवति । एतेन विशेषो व्याख्यातः । अथानेकानि द्रव्य-त्वादिलक्षणानि सामान्यानि भावादिन्नानि मन्येरन्, नैव गुणलक्ष्णम-तिवर्तन्ते इति । अथापि खलु परिभाषामात्रं सामान्यविशेषौ । परिभा-षातो हि समाना बुद्धिर्विशेषबुद्धिश्चोत्पद्यते । येयं नवसु पृथिन्यादिपु द्रव्यमित्वनुगता बुद्धिः, सा खलु परिभाषाबलात् । यथा हि परिभाषा-विशेषाद्वाद् जल्पवितण्डादिन्यवहारास्तत्र तत्र प्रवर्तन्ते प्रत्ययाश्च तथा तथोत्पद्यन्ते, तद्वदेतत्प्रतिपत्तव्यम् । यदि वै कश्चिद्धणपरिभाषां पृथिव्या-दिषु कुर्यात्, तथैव हास्य बुद्धिभवेदिति । इत्थमेव प्रतितन्त्रमभिन्नेऽप्यर्थे विभिन्ना बुद्धिरिति । यस्तु द्रव्यपरिभाषां नाभ्यनुजानाति, नासौ क्षिति-पयस्तेजांस्युपलभमानो द्रव्यमिति प्रतिसंधत्ते । यस्यार्थान्तरभूतं द्रव्यत्वा-र्विकं, तस्यैतन्नोपपद्यते । प्रत्यक्षं हि तद्भ्यनुज्ञायते । यथा व्यल्वालयवि-ज्ञानसंप्रज्ञातमौठिकार्थप्रतिपत्तिजातिसकळाद्बुद्धयस्तन्त्रान्तरपरिभाषाभि-स्तत्र तत्रोत्पद्यन्ते, तथाऽन्यत्रापि प्रस्नेतन्यम् । न वै खलु गुरुत्रिकादिषु मत्वादिसामान्यं वस्तुभूतमस्ति । परिभाषातस्तु मत्वादिरूपेणानुगता बुद्धि-र्भवतीति । सेयमसत्यर्थे बुद्धिरिति बुद्धचपेक्षता सामान्यविशेषयोरिति । तावेतौ सामान्यविशेषौ परस्पर्बुद्धचपेक्षौ भवतः । द्रव्यत्वं पृथिवीत्वा-पेक्ष्या सामान्यं सत्तापेक्ष्या च विशेष इति । सत्ता नामान्त्यं सामान्यं, तत्तत्पृथिवीत्वादिकं चान्त्वो विशेष इत्वादि यथाविषयं वेदितव्यम् ॥ ३ ॥

### भावोऽनुरुत्तेरेव हेतुत्वात् सामान्यमेव ॥ ४ ॥

( उप० ) सामान्यं विशेष इति द्वैविध्यं यदुक्तं तदुपपादयन्नाह—भाव इति । भावः सत्ता अनुवृत्तेरेव हेतुः न तु व्यावृत्तेरिप हेतुः । तथाच विशे-षसंज्ञां न रुभते ।। ४ ।।

(विवृ०) सत्तायाः परत्वमेव नापरत्वमित्याह—भाव इति । भावः सत्ता । अनुवृत्तेरधिकदेशवृत्तित्वबुद्धेहेंतुत्वात् । एवकारेणाल्पदेशवृत्तित्वबु-

द्धिव्यवच्छेदः । तादृशबुद्धिस्तु सत्ता द्रव्यत्वाद्यपेक्षयाऽधिकदेशवृत्तिरि-त्याकारिका । तस्याः प्रत्यक्षात्मिकाया हेतुत्वं सत्तायां विषयमुद्रया । तथाच सत्तायां कांचिद्पि जातिमपेक्ष्याल्पदेशवृत्तित्वबुद्धेरभावान्न विशेषत्वं किंतु यरत्वमात्रमेवेति ॥ ४॥

(भाष्यम्) तत्र सत्ता नाम सतां भावः । सोऽयम्—\*भावोऽनुवृत्ते-रेव हेतुत्वात्सामान्यमेव । न विशेषः । भावः खल्वयमनुवृत्तरेव हेतुर्न व्यावृत्तेरि आचार्यप्रवृत्तिर्ज्ञापयित, नैव सामान्यादीन्यर्थान्तराणीति । यदि वै भवेयुः, व्यावृत्तिं तेभ्यो भावस्य प्राप्नोतीति । सोऽयं भावः सामा-न्यमेव समानो हि सर्वेषामर्थानाम् । सन्तो हि सर्वेऽर्था इति ॥ ४ ॥

द्रव्यत्वं गुणत्वं कर्मत्वं च सामान्यानि विशेषाश्र ॥ ५ ॥

( उप० ) केषां सामान्यानां विशेषसंज्ञेत्यपेक्षायामाह-द्रव्यत्वमिति । चकारः पृथिवीत्वादीनि द्रव्यगतजातीः रूपत्वादीनि गुणगतजातीः उत्के-पणत्वादीनि कर्मगतजातीः समुचिनोति । द्रव्यत्वमित्यादावसमासः परस्परं व्याप्यव्यापकभावाभावसूचनार्थः । सामान्यानि विशेषाश्चेत्यत्रासमासः सामान्यत्वे सत्येव विशेषत्वं यथा ज्ञायेत तदर्थम् । अन्यथा सामान्यवि-शेषा इति षष्टीसमासभ्रमः स्यात् । तथाच सामान्यत्वे सति विशेषत्वं न प्रतीयते । ननु द्रव्याकारानुगतमतिसाक्षिकं न द्रव्यत्वम्, पृथिव्यादौ कथंचित्तत्सत्त्वेऽपि वाय्वाकाशादौ तद्संभवात् । न च गुणत्वावच्छित्र-कार्यसमवायिकारणतावच्छेदकतया तत्सिद्धिः, नित्यानित्यवृत्तितया गुण-त्वस्य कार्यतानवच्छेदकत्वात् । गुणत्वार्थमपि पर्यनुयोगस्य ताद्वस्थ्यान् । मैनम्, संयोगत्वावच्छित्रकार्यसमवायिकारणतावच्छेद्कतया द्रव्यत्वसिद्धेः। सा हि न पृथिवीत्वाद्यवच्छेद्या, न्यूनवृत्तित्वात्। नापि सत्तावच्छेद्याऽधि-कवृत्तित्वात् । अवश्यं ह्यवच्छेदकेन भवितव्यम्, अन्यथाकस्मिकतापत्तेः । तत्र परमाणुषु द्र्यणुकासमवायिकारणवत्तया द्र्यणुकेषु त्र्यणुकासमवा-यिकारणवत्तया विभुचतुष्टयस्य सर्वमूर्तसंयोगितयैव सिद्धेः । मनसि इन्द्रियमनःसंयोगाधारतया वायौ तृणादिनोदनाश्रयतया प्रत्यक्ष्द्रव्येषु प्रत्यक्षतयैव संयोगाभ्युपगमस्यावश्यकत्वात् । अजस्तु संयोगो नास्त्येव येन संयोगत्वस्यापि कार्याकार्यवृत्तितया कार्यतावच्छेदकता न स्यात् । एवं विभागसमवायिकारणतावच्छेद्कतयाऽपि द्रव्यत्वसिद्धेः सुप्रतिपद्त्वात् । गुणत्वं तु संयोगविभागसमवायिकारणत्वासमवायिकारणत्वरान्ये सामा-

न्यवित यत्कारणत्वं तद्दवच्छेद्कतयैव सिद्धमित्युक्तत्वात् । कर्मत्वमिष प्रस्रक्ष्द्रव्येषु चल्रतीति प्रस्रयसाक्षिकम्। अन्यत्व तु संयोगिवभागानुमेयं संयोगिवभागोभयासमवायिकारणतावच्छेद्कतयाऽपि कर्मत्वसिद्धेरावश्यकत्वात् । अत एवादित्सस्य देशान्तरप्राप्त्या गत्मनुमानम् । तत्व च देशान्तरस्याकाशादेरतीनिद्रयत्वेऽपि तित्करणसंयोगिवभागयोस्तन्मण्डलेन प्रत्यक्षत्वाक्तत एव गत्यनुमानं देशान्तरप्राप्तिमानादित्यः अविनाशित्वे द्रव्यत्वे च सित प्राङ्मुखोपलब्बस्य प्रत्यङ्मुखेन तेनैवोपलभ्यतया प्रत्यभिज्ञायमानत्वादिति देशान्तरप्राप्तया आदित्यगत्यनुमानमित्युद्दचोतकराचार्याः ॥५॥

(विवृ०) ननु के विशेषा इत्याकाङ्कायामाह—द्रव्यत्वमिति। चकारेण पृथिवीत्वादीनां द्रव्यगतानां, रूपत्वादीनां गुणगतानाम्, उत्क्षेपणत्वादीनां कर्मगतानां च जातीनां समुचयः। तथाच द्रव्यत्वादीनां परत्वरूपं सामान्य-त्वमपरत्वरूपं विशेषत्वं चेत्यर्थः॥ ५॥

( भाष्यम् ) सिंद्वरोषाणां पुनर्भावः—श्रुट्यत्वं गुणत्वं कर्मत्वं च सामा-न्यानि विशेषाश्च । सत्ताऽपेक्षया विशेषाः पृथिवीत्वाद्यपेक्षया सामा-न्यानि । न वै खलु सिंद्वरोषाणां सर्वे भावाः सामान्यानि विशेषाश्च ॥५॥

#### अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः ॥ ६ ॥

( उप० ) ननु य एव विशेषपदार्थं उद्दिष्टः स एव किं सामान्यविशे-षत्वेनाभिधीयते इति शिष्याकाङ्क्षामपनयन्नाह—अन्यत्रेति । अन्त्या विशेषा नित्यद्रव्यवृत्त्तयो येऽभिहिताः तान्वर्जयित्वा सामान्यविशेषाभिधानमि-त्यर्थः । अन्तेऽक्साने भवन्तीत्यन्त्याः । यतो न व्यार्वतकान्तरमस्तीत्या-चार्याः । उत्पादविनाशयोरन्तेऽक्साने भवन्तीत्यन्त्या नित्यद्रव्याणि तेषु भवन्तीत्यन्त्या विशेषा इति वृत्तिकृतः । ते हि विशेषा एव व्यावृत्तिबु-द्धिहेतवो न तु सामान्यरूपा अपीति ॥ ६ ॥

(विवृ०) नतु सामान्यस्य विशेषत्वाभ्युपगमे भावानां षट्त्वसंख्या व्याहनेतेति तटस्थाशङ्कां निरस्यति—अन्यत्रेति । अन्त्या नित्यद्रव्यवृत्तयो ये विशेषा अभिहितास्तान्वर्जायित्वा सामान्यविशेषाभिधानमित्यर्थः । अन्ते-ऽवसाने तिष्ठन्ति यद्पेक्षया विशेषो नास्ति एकमात्ववृत्तय इति फल्रितार्थः । तथाच पूर्वसूत्रे विशेषपदं नैकमात्रवृत्तिविशेषपदार्थपरं, किंतु व्याप्यसामान्यपरमिति न षट्त्वसंख्याव्याघात इति भावः ॥ ६ ॥

( भाष्यम् ) किं तर्हि ?-- अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः । अन्त्याविशे-षास्तत्तत्पृथिव्यादिभावाः । तेभ्योऽन्यत्र ये सिद्विशेषाणां द्रव्यादीनां पृथि-व्यादीनां च भावाः, त इमे सामान्यानि विशेषाश्च, नत्वन्त्या विशेषा इति । यथा खल्वन्त्या विशेषाः विशेषा एव, न सामान्यानि, तथाऽन्त्य-मपि सामान्यं सामान्यमेव न विशेष: ॥ ६ ॥

## सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मस्र सा सत्ता ॥ ७ ॥

- ( उप० ) सत्तासामान्यमित्यत्र बहूनां विप्रतिपत्तिरतस्तत्र प्रमाण-माह-सिद्तीति । इतिकारेण प्रत्यव्ययवहारयोः प्रकारमुपिद्शिति । तथाच द्रव्यादिषु त्रिषु सत्सदिति प्रकारको यतः प्रत्ययः, सदिदं सदिद्मित्या-कारक: शब्दप्रयोगो वा यदधीन: सा सत्ता ।। ७ ।।
- ( विवृ ) सत्तासामान्ये प्रमाणमाह—सदितीति । इतिशब्देन प्रत्य-यव्यवहारयोः संप्रहः । यतो यस्याः सत्ताया हेतोर्द्रव्यगुणकर्मसु अयं सिन्नत्याकारकः प्रत्ययः व्यवहारश्च भवति सा सत्ता इत्यर्थः । तथाच सत्तायामनुगतः प्रत्ययो व्यवहारश्च मानमिति भावः ॥ ७ ॥
- ( भाष्यम् ) यस्मात्- \* सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु सासत्ता । द्रव्य-गुणकर्मस्विवशेषितौ सदितिप्रत्ययव्यवहारौ यतः, सा सत्ता । कुतश्चेतौ प्रत्ययव्यवहारौ ? अविशेषिताद्भावात् । द्रव्यत्वादयस्तु विशेषितो भावः । द्रव्याणां भावः द्रव्यत्वं गुणानां भावो गुणत्वं कर्मणां भावः कर्मत्वम् । एवं शेषेषु । द्रव्यादिकं तु क्रियागुणवदित्याद्युक्तम् ॥ ७ ॥

### द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं सत्ता ॥ ८॥

( उप० ) ननु द्रव्यगुणकर्मभ्यः पृथग्भावेन सत्ता नानुभूयतेऽतो द्रव्या-द्यन्यतममेव सत्ता । यतो हि यद्भिन्नं भवति तत्ततो भेदेनानुभूयते यथा घटः पटात् । न च सत्ता तेभ्यो भेदेनानुभूयते इति तदास्मिकैवेत्यत आह—द्रव्येति । द्रव्यादयोऽननुगताः । सत्ता चानुगता । तथाच अनुग-तत्वाननुगतत्वलक्षणविरुद्धधर्माध्यासेन तेभ्यो भेदस्य सिद्धत्वात् । युत्त तेभ्योऽन्यत्न नोपलभ्यते तद्युतसिद्धिबलात्।घटपटयोस्तु युतसिद्धिः। न च व्यक्तिस्वरूपमेव सत्ता, व्यक्तीनामननुगमात् । स्वरूपत्वं यद्यनुगतं तदा सैव सत्ता । अननुगतैरपि स्वरूपैरनुगतन्यवहारश्चेत्तदा गोत्वादिभिरपि गतम् । अत एव यत सत्ता समवैति ताहशैराधारैरेव तद्वान्तद्वेहण्डाहे कि

सत्त्रयेत्यपास्तम् । अत एवार्थिकियाकारित्वं प्रामाणिकत्वं वा सत्त्वमित्य-युक्तं तद्ननुसंधानेऽपि सन् इति प्रत्ययात् ॥ ८॥

( विवृ० ) नतु स्वरूपसंबन्धरूपैव सत्ता सा च द्रव्यादि हाइजाः ति-रिक्तेत्याशङ्कां निरस्यति—द्रव्येति।अर्थान्तरं भिन्ना। तथाच द्रव्यादिषु त्रिषु सदित्यतुगतप्रत्ययस्य सर्वेसिद्धत्वेनानुगता सत्ता स्वीकार्या। सत्ताया अननुगतद्रव्यादिस्वरूपत्वे तादशानुगतप्रत्ययापलापप्रसः गदिति भावः॥८॥

( भाष्यम् ) अन्योऽर्थोऽर्थान्तरम् । कश्चार्थः ? अर्थ इति द्रव्यगुण-कर्मसु इति वक्ष्यति । सोऽयमर्थः । तस्मादियमप्येष्वेवान्तर्भवति । अर्थः खिल्वतरथा न स्यादिति । द्रव्यगुणकर्मणामेव काचिद्भवन्ती सत्ता न खल्विप निर्दिष्टेषु द्रव्यगुणकर्मस्वन्तर्भवतीति तेभ्योऽर्थोन्तरम् ॥ ८ ॥

#### गुणकर्मसु चै भावान्न कर्म न गुणः ॥ ९ ॥

(उप०) भेदकान्तरमाह—गुणेत्यादि। न गुणो न कर्मेति वक्तव्येः व्यत्ययेनाभिधानं न द्रव्यामित्यपि सूचयति। नहि कर्मे कर्मसु वर्तते, न वा गुणो गुणेषु। न वा द्रव्यं गुणे कर्मणि वा। सत्ता तु गुणे कर्मणि च वर्तते। तेन द्रव्यगुणकर्मवैधर्म्यात्तेभ्यो भिन्नव सत्ता।। ९।।

( विवृ ) इतोऽपि सत्ता न द्रव्यादिस्वरूपेत्याह—गुणकर्मस्विति । न कर्म न गुण इति व्यत्ययेनाभिधानान्न द्रव्यमित्यपि मुनेरभिप्रेतम् । त-थाच सत्ताया गुणकर्मवृत्तित्वाद्द्व्यादीनां च तद्भावात्सत्ता द्रुव्यादिभ्यो भिद्यत इत्यर्थः ॥ ९ ॥

(भाष्यम्) कस्मान्नेयं निर्देष्टेषु द्रव्यगुणकर्मस्वन्तर्भवति ? यस्मात्— \*गुणकर्मसु भावान्न कर्म न गुणः । सत्ता खिल्वयं गुणेषु भवित कर्मसु च । तस्मात् नासौ कर्म न खल्विप गुणः । एतेन द्रव्यं व्याख्यातम् । यः खलु गुणो गुणेषु न भवित नासौ सत्ता । तेभ्यः खल्वर्थान्तरमियमिति । यस्तु गुणो गुणेषु भवित, नात्र तस्य प्रतिषेधः । सत्ता नाम गुणो गुणेषु भवित संख्यादिवत् । द्रव्यं खिल्वयमाश्रयति न त्वसौ गुणवती न कर्मेति॥ ९॥

#### सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १० ॥

(उप०) भेद्कान्तरमाह—सामान्येति । यदि सत्ता द्रव्यं गुणः कर्म वा स्यात्तदा सामान्यविशेषवती स्यात् । न च सत्तायां सामान्यविशेषा

१ चन्द्रकान्तश्चकार्मत्र न पठित ।

द्रव्यात्वाद्य उपलभ्यन्ते । निह भवति सत्ता द्रव्यं गुणः कर्म वेति केषाचिद्नुभवः ॥ १० ॥

( विवृ० ) भेद्कान्तरमाह—सामान्येति । सामान्यविशेषाः पूर्वोक्ताः द्रव्यत्वाद्यः । तथाच द्रव्यत्वाद्यभावात्सत्ता न द्रव्याद्यात्मिकेत्यर्थः ॥१०॥

( भाष्यम् ) अथापि संख्यादयो गुणाः सत्ता स्युः, गुणकर्मसु खल्वेते भवन्तीत्यत आह-\*सामान्यविशेषाभावेन च।न कर्म न गुण इति प्रकु-तम् । सत्तायां तावत्सामान्यविशेषौ न भवतः । भवतस्त्वेतौ संख्यादा-विति न संख्यादयः सत्ता । अथापि रूपादीनां कर्मणां चान्यतमः सत्ता, नहि तद्विनाऋतं द्रव्यमिति यो मन्यते, तस्थैतत्स्यात् ; गुणकर्मसु भावान्न कर्म न गुणः, सामान्यविशेषाभावेन चेति । सेयं स्वरूपसती प्रदीपवत् । यथा खल्वन्येऽर्थाः प्रदीपप्रभयोपलभ्यन्ते प्रदीपस्तूपलब्धौ न प्रदीपान्तरमपेक्षते, स्वयैव प्रभयाऽन्यानिप प्रकाशयति स्वयं चो-पलभ्यते, तथा सत्ताऽपि स्वरूपेणैव सती न सत्ताऽन्तरमपेक्षते। स्वयमेव खल्वसौ भावो न तत्र भावान्तरापेक्षेति । सोऽयं भावः परिभा-षा वाऽन्यो वा, नैवार्थो भिराते । साऽपि हि सत्येव न त्वसती स्वयमेव चात्र हेत्रिति । सामान्यविशेषाभावः सामान्यविशेषवत् । यथा हि सामा-न्यानि द्रव्यत्वादीन्येकबुद्धिनिर्घाद्याणि समानानि भवन्त्यपि स्वेनैव रूपेण भवन्ति न तत्र सामान्यान्तरं विशेषान्तरं वाऽस्ति, यथा चानन्ता विशेषा विशेषतया समानाः स्वेन स्वेन रूपेण च विशेषा भवन्तोऽपि न सामान न्यान्तरं विशेषान्तरं वाऽपेक्षन्ते । तथा स्वभावात् । तथा सत्ताऽपि न सामान्यविशेषवती । सोऽयमतक्यों वस्तुस्वभावो न खल्विप पर्यनुयोगमई-वीति । अथापि गुणकर्मणोर्यौ सामान्यविशेषौ तावत्र न भवत इति न कर्म न गुण इत्युक्तमिति ॥ १०॥

#### अनेक्द्रव्यवत्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥

(उप) एवं सत्ताया द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरत्वमभिधाय द्रव्यत्वस्य तेभ्योऽर्थान्तरत्वमाह—अनेकेति। अनेकं द्रव्यं समवायितया यस्यास्ति तदनेकद्रव्यकः। अनेकपदमिह सर्वपरं, तेन पृथिवीत्वादिभ्यो भेदः। नि-त्यत्वं तु सामान्यव्यक्षणप्राप्तमेव तेनावयविभ्यो भेदः। अनेकद्रव्यवत्त्वं च अनेकद्रव्यमावसमनेतत्वं तेन सत्ताया भेदः। तेन नित्यमनेकद्रव्यमावसमन

वेतं द्रव्यत्वम्, अतः संयोगो नेष्यत इत्युक्तम् । द्रव्यत्वं च साधितमेव । द्रव्यत्वमुक्तमिति द्रव्यत्वमपि सत्तावदेव व्याख्यातमित्यर्थः ॥ ११ ॥

(विवृ०) द्रव्यत्वमपि न द्रव्याद्यात्मकमित्याह—अनेकेति । अनेक-द्रव्यवक्त्वं समवेतत्वसंबन्धेन, नित्यत्वं तु सामान्यत्वादेव प्राप्तं तथाच द्रव्यत्वमनेकद्रव्यसमवेतत्वेन नित्यत्वेन च द्रव्यादिभिन्नतया सत्तावदेव व्याख्यातमित्यर्थः ॥ ११ ॥

(भाष्यम्) अनेकेषु द्रव्येषु भवन् भाव एव द्रव्यत्वम्। द्रव्याणां भावो हि द्रव्यत्वमिति ॥ ११ ॥

#### सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १२ ॥

( उप० ) ननु द्रव्यत्वमिप जातिः स्वाश्रयाद्भिन्नमेव स्यात् को दोष इत्यत आह—सामान्येति । यदि द्रव्यत्वं जातिर्द्रव्याद्यात्मिकैव स्यात्तदा तस्यां पृथिवीत्वजलत्वतेजस्त्वादयः सामान्यविशेषाः स्युरित्यर्थः । निह भवति द्रव्यत्वं पृथिवी जलं तेजो वेति केषांचित्प्रत्यय इत्यर्थः ॥ १२ ॥

(विष्टु॰) द्रव्यादिगतधर्माभावादिप द्रव्यत्वं न द्रव्याद्यात्मक्ति-त्याह्—सामान्येत्यादि । द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वपृथिवीत्वजलत्वतेजस्त्वाद्यभा-वाह्व्यत्वं न द्रव्याद्यात्मकमित्यर्थः ॥ १२ ॥

(भाष्यम् ) द्रव्यगतौ हि सामान्यविशेषौ न तत्र भवत इति । अथापि खलु न द्रव्यत्वे सामान्यविशेषौ भवतः, तथा चायमिति ॥ १३ ॥

#### तथौ गुणेषु भावाद्रुणत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥

(उप०) गुणत्वमाह—तथेति । गुणेष्वेव भावात्समवायाद्भुणत्वं द्रव्य-गुणकर्मभ्यो भिन्नं सत्तावदेवोक्तमित्यर्थः ॥ १३॥

( विवृ० ) गुणत्वमपि न द्रव्याद्यात्मकमित्याह—तथेति । भावात्सम-वायेन सत्त्वात्तथाच गुणसमेवतत्वाद् गुणत्वं द्रव्यादिभिन्नं तथा सत्तावदेव व्याख्यातीमत्यर्थः ॥ १३ ॥

(भाष्यम्) यथैतत् ,क्षतथा गुणेषु भावाद्गुणत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥

#### सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १४॥

(उप०) भेदकान्तरमाह—सामान्येति । यदि द्रव्यगुणकर्मभ्यो गुण-त्वमतिरिक्तं न भवेत्तदा द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वं तद्वान्तरजातिमत्तयोपलभ्ये-तेत्यर्थः ॥ १४ ॥

१ 'तथा' इत्यंशस्तु न सूत्रान्तर्गतः किंतु भाष्यांश एष इति प्रतिभातीति चन्द्रकान्तः ।

( विवृ०) इतोऽपि गुणत्वं न द्रव्याद्यात्मकमित्याह्—सामान्येति । द्रव्यत्वाद्यभावाद् गुणत्वं न द्रव्याद्यात्मकमित्यर्थः ॥ १४ ॥

( भाष्यम् ) \*\*सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १४॥

## कर्मस्र भावात्कर्मत्वमुक्तम् ॥ १५ ॥

- ( उप० ) द्रव्यगुणकर्मभ्यो भेदकं कर्मत्वमाह—कर्मस्विति । कर्मस्वेव भावात्समवायात्कर्मत्वमपि जात्यन्तरं द्रव्यगुणकर्मभ्यो भिन्नमुक्तं, सत्ता-वदित्यर्थः ॥ १५ ॥
- ( विवृ ) कर्मत्वमप्यतिरिक्तमित्याह-कर्मस्विति । कर्मसु भावात्स-त्त्वात्कर्मत्वं सत्तावदतिरिक्तमुक्तमित्वर्थः ॥ १५ ॥

( भाष्यम् ) एवम् क्रकर्मसु भावात् कर्मत्वमुक्तम् ॥ १५॥

#### सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १६॥

- ( उप० ) भेदकान्तरमाह—सामान्येति । कर्मत्वं यदि द्रव्याद्यात्मकं भवेत्तदा द्रव्यत्वदिसामान्यविशेषस्तत्र समवेयादित्यर्थः । सेयमेकाकारा चतुःसूत्री सत्ताद्रव्यत्वगुणत्यकर्मत्वानां चतमृणां जातीनां द्रव्यगुणकर्मभे-दप्रतिपादनाय एकप्रकरणेनोक्तेत्यवधेयम् ॥ १६ ॥
- ( विदृ ० ) द्रव्यादिगतधर्माभावादिप कर्मत्वं न द्रव्याद्यात्मकमित्याह— सामान्येति । द्रव्यत्वाद्यभावात्कर्मत्वमि न द्रव्याद्यात्मकमित्यर्थः ॥ १६॥ ( भाष्यम् ) \*सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १६॥

## सदितिळिङ्गाविशेषाद्विशेषेळिङ्गाभावाचैको भावः ॥ १७॥

(उप०) ननु सत्ता द्रव्यगुणकर्मसु वर्तमाना द्रव्यत्वाद्यवच्छेद्भेदेन मिन्नैव कथं न स्याद्त आह—सिद्तीति । सिद्त्याकारकं ज्ञानं शब्दप्रयोगो वा सत्ताया लिङ्गम् । तच द्रव्यगुणकर्मसु समानमिविशिष्टम् । तेन भाव सत्ता एकैव तेषु वर्तते । अन्यथा द्रव्यत्वादिभिस्तुल्यव्यक्तिकतया सत्ता वा न स्यात्तानि वा न स्युः । विशेषलिङ्गाभावाचेति । विशेषो भेदस्तत्र यिङ्गम्नुमानं तद्भावाच न भेद् इत्यर्थः । भवति हि स एवायं दीप इत्य-नुगमस्तत्र यथा विशेषलिङ्गं दीर्घह्नस्त्वादिपरिमाणभेदस्तथात्र विशेषलिङ्गं नास्तीति भावः ॥ १७॥

इति श्रीभगवत्कणादस्त्रोपरकारे शांकरे प्रथमाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

१ विशेषाभावादिति चन्द्रकान्तसंमतः पाठः ।

े ) ननु द्रव्यादिषु वर्तमाना सत्ता द्रव्यत्वाद्यवच्छेद्कभेदेन न स्यादित्यत आह्—सदितीति । सदित्याकारक्ष्यव्यव्यवहारिङ्गयोर्विशेषाभावाद्भेदकछिङ्गान्तराभावाच भावः सत्ता एक एव । भिन्नत्वे तुल्यवृत्तिकत्वात्सत्ताया द्रव्यत्वादेवीऽर्थान्तरत्वं न स्या- । स एवायं दीप इत्यनुगतयोः प्रत्ययव्यवहारयोः सत्त्वेऽपि पादिभेद एव भेदकः न चात्र तथा कश्चिद्स्तीति भावः ॥१७॥ यनारायणतर्कपचाननकृतायां कणादस्त्रविवृतौ प्रथमाध्यायस्य द्वितीयाद्विकम् । स्मि ) असदिति छङ्गाविशेषाद्विशेषाभावाचैको भावः । सदिति । रिछङ्गाद्वावोऽवगन्यते । तचाविशिष्टम् । न च विशेषे छिङ्गमस्ती- । सत्त्तया हि सदिति प्रत्ययव्यवहारे। सत्ता च भाव इति ॥१७॥ इति श्रीचन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये प्रथमस्याध्यायस्यदितीयमाहिकम् ।

समाप्तश्चायं प्रथमोऽध्यायः।

### अथ द्वितीयाध्याये प्रथमाहिकम्।

रूपरसगन्धस्पर्शवती पृथिवी ॥ १ ॥

ब्रितीयाध्यायस्य प्रथमाहिकस्य नवानां द्रव्याणां छक्षणमर्थः।
दिक्षाः छक्षणप्रकरणम्, ईश्वरसिद्धिप्रकरणम्, आकाशानुमातत्र प्रथमोदिष्टायाः पृथिव्या छक्षणमाह— रूपोते। रूपं नीकञ्चकारं पृथिव्या एव। तथाच नीलक्ष्यसमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याचं छक्षणम्। एवं रसः कदुकषायाद्यनेकप्रकारकः पृथिव्यामेव।
दुरस्समानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वं छक्षणम्। एवं
दुप्रक्षेपेण छक्षणान्यूहनीयानि। गन्धो द्विविधः सुरिभरसुरथाच गन्धसमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यजानितमत्वं छक्षणम्।
स्मानाधिकरण—गन्धासमानाधिकरणगुणासमानाधिकरण-जाइञ्चत्वं द्रष्टव्यम्। नच पाषाणादौ गन्धरसयोरननुभवाकामिद्मुभयमपीति वाच्यम्। तत्रापाततो गन्धरसयोरननुभवाकामिद्मुभयमपीति वाच्यम्। वत्रापाततो गन्धरसयोरननुभवाकामिद्मुभयमपीति वाच्यम्। य एवावयवाः पाषाणारम्भकास्त
नारम्भका अपीति नाव्याप्तिः। कथं तर्हि सुरिभः समीरणः
चिक्काल्यमिति प्रतीतिरिति चेत्र। पार्थिवोपाधिकत्वात्त्योर्गन्थर-

सयो: । स्पर्शोऽप्यनुष्णाशीतः पाकजः पृथिन्यामेव । तथाच पाकजस्पर्श-समानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वं लक्षणम्। पाकजत्वं च विशेषान्त-रव्यङ्गयं पृथिवीस्पर्शे एव, विशेषान्तरं च शिरीषळवङ्गीकुसुमादौ स्पर्श-विशेषे स्फूटतरम्, न त्वेवं जलादिस्पर्शे । यद्यप्यवयविनि पाकादिप्रसंयो-गात्स्पर्शाद्यो न जायन्ते तथापि तत्परंपराप्रभवतया तत्रापि वैजात्यविशे-षोऽनुसरणीयः । ननु लक्षणिमदं न्यतिरेकिलिङ्गमितरभेदसाधकं न्यवहा-रसाधकं वा । तत्र पृथिवीतरेभ्यो भिद्यते गन्धवत्त्वात् यन्नेतरभिन्नं तन्न गन्धवत् यथा जलादि इतरभेदाभावव्यापकाभावप्रतियोगिगन्धवती चेयं तस्मादितरभित्रा। तत्रेतरभेदस्य साध्यस्य प्रसिद्धौ ततो हेतोर्व्यतिरेके सपक्ष-विपक्षव्यावृत्ततयाऽसाधारण्यमव्यतिरेके चान्वयित्वम् । अप्रसिद्धौ च अप्र-सिद्धविशेषणः पक्षः, तथाच तत्र न संदेहो न वा सिषाधायिषा न वा तिद्विशिष्ट-ज्ञानरूपाऽनुमितिः। किं च व्यतिरेकयोर्व्याप्तिस्तथाच न व्याप्तस्य पक्षधर्मत्वं पक्षधर्मस्य न न्याप्तत्विमिति वैषम्यम् , अत एवोपनयवैयर्थ्यमपि न्याख्यायते न त्वगृहीतव्याप्तिकमपि। तदुक्तम्-'साध्याप्रसिद्धिर्वैषम्यं व्यर्थतोपनयस्य च। अन्वयेनैव सिद्धिश्च व्यतिरेकिणि दूषणम्' इति । एवं ध्यकेऽपि । तत्र यद्यपि व्यवहारः पृथिवीपदवाच्यत्वं तच पृथिवीत्वजाता-वप्यस्ति तत्र च पृथिवीत्वं हेतुर्नोस्तीत्यसाधारण्यं तथापि पृथिवीत्वप्रवृ-त्तिनिमित्तकपृथिवीपद्वाच्यत्वं साध्यमिति नासाधारण्यम् । यद्वा पृथिवीत्वं काचित्कपद्प्रवृत्तिनिमित्तं जातित्वात् घटत्ववदिति सामान्यतः सिद्धौ पृथिवीपदं पृथिवीत्वप्रवृत्तिनिमित्तकम् इतराप्रवृत्तिनिमित्तकत्वे सति सप्र-वृत्तिनिमित्तकत्वात् यन्नैवं तन्नैवमिति साध्यम् । तथाचात्रापि साध्याप्र-सिद्धिरेवेति चेन्मैवम्, इतरेषां जलादीनां भेदस्य घट एव प्रसिद्धेः वाय्वोदेरतीन्द्रियस्यापि भेदस्य अन्योन्याभावस्य घटादौ प्रत्यक्षत एव सिद्धत्वात्। अन्योन्याभावप्रहे अधिकरणयोग्यतामात्रस्य तन्नत्वात्, स्तम्भः पिशाचो न भवतीत्यादौ यथा दर्शनात्। नचैवं घट एव तर्हि दृष्टान्तोऽस्तु। किं व्यतिरेकिणा 'ऋजुमार्गेण सिद्धचन्तं को हि वकेण साधयेत् ' इति वाच्यम् । अव्यतिरेकिल्डिं चेद्नाभासं, तदाऽयमपि मार्गो वऋरुचिं प्रत्य-प्रतिहत एव साध्याप्रसिद्धेर्निरासे तन्मूलकदोषाणां निरस्तत्वात् । व्यतिरे-कसहचारेण अन्वयन्याप्तेरेव महात् व्यतिरेकव्याप्त्याऽन्वयव्याप्तेरनुमा-नाद्वा न वैषम्यम् । नचोपनयवैयर्थ्यम्, गृहीतव्याप्तेरेव हेतोः पक्षे उपसं-

हारात्। तदुक्तम्-'नियम्यत्वनियन्तृत्वे भावयोयीदृशी मते । त एव विपरीते तु विज्ञेये तद्भावयोः ' इति । व्यवहारस्तु गन्धवर्ता पृथिवीत्यु-पदेशादेव यथा कम्बुमीवादिमान् घटपद्वाच्य इति । तथा कुत्रचिदेव घतादौ मृदादौ च गन्धवत्त्वेनोपलक्षणेन पृथिवीत्वे पृथिवीपदप्रवृत्तिनिम-त्तत्वं येनोपदेशाद्गृहीतम्, गन्धवत् सर्वे पृथिवीत्वेन प्रवृत्तिनिमित्तेन पृथिवीपद्वाच्यं गन्धवत्त्वात् यन्नैवं तन्नैवमिति व्यतिरेकी तस्याप्यवतर-त्येव। ननु भेद्साधकव्यतिरोकिणि भेदो वैधर्म्य, स्वरूपभेदो वा, अन्योन्या-भावो वा।न तावदाद्यौ प्रत्यक्षत एव तद्वामात्।न तृतीयः अभावभेदस्यापि साध्यत्वेन तद्न्योन्याभावस्य तत्राभावात् । तेन सह स्वरूपभेदे साध्ये साध्यानुनगमादिति चेन्न, अभावप्रतियोगिकान्योन्याभावस्यापि साध्य-त्वात् । स यद्यतिरिक्तस्तदाऽस्त्येव न चेत् स्वरूपमादाय तत्पर्यवसानात् वस्तुतो भिन्न एव तद्वैधर्म्यस्य तद्न्योन्याभावव्याप्यत्वात्। नचानवस्था यावत्येवानुभवस्तावत्येवाविश्रामात् अन्यत्र त्वननुभवेनैव विश्रामात् । यत्तु त्रयोदशान्योन्याभावास्त्रयोदशसु प्रसिद्धाः मिलिताः पृथिव्यां साध्यन्ते इति तत्तुच्छं प्रत्येकं प्रसिद्धेरतत्रत्वात् मिलितप्रसिद्धेरभावात्। किंतु निर्गन्यत्वावच्छित्रप्रतियोगिताकान्योन्याभावः साध्येत प्रतियोगितावच्छे-द्कमेदेनामावभेदस्यावश्यकत्वात् स च घटादावेव प्रत्यक्षसिद्ध इत्युक्त-त्वात् । आकाशादौ का गतिरिति चेत् आकाशमितरभिन्नं शब्दाश्रयत्वात् यन्नैवं तन्नैविमत्यादौ पक्षैकदेशे यद्यपि न साध्यं प्रसिद्धं तथापि यद्यद्वै-धर्म्यवत् तत्तत्प्रतियोगिकान्योन्याभाववदिति सामान्यप्रवृत्तव्याप्तिबलेन शब्दाश्रयत्वात्वन्ताभाववत्प्रतियोगिकान्योन्याभावस्य पूर्वमेव सिद्धौ केवछं पक्षनिष्ठतया इदानीं बोध्यते विह्निरिव पर्वतिनिष्ठतया इत्यन्योऽस्मित्सि-द्धान्तः तद्वैधर्म्यस्य तदन्योन्याभावव्याप्यत्वात् । शब्दाश्रयत्वात्यन्ताभाव-वस्त्रमेव विपक्षे न गृहीतमिति चेत्तर्हि शब्दाश्रयत्वस्य न लक्ष्मणत्वं न वा लिङ्गत्वं विपरागामित्वराङ्काशस्तत्वादिति ॥ १ ॥

(विवृ०) जनयन्तं पालयन्तं नाशयन्तं जगन्मुहुः । अगजाङ्गजमानन्दाद्गजाननमहं भजे॥

द्वितीयाध्यायस्य प्रथमाहिके द्रव्यलक्षणान्यभिधास्यति, तत्रादौ पृथिव्या लक्षणमाह—रूपेति । नीलादिरूपसमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्य-जातिमत्त्वकषायादिरससमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वगन्धवत्त्वपा- कजस्परीसमानाधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वादीनि पृथिव्या लक्षणा-न्यूह्मानि । अत्र शंकरमिश्राणां गन्धवत्त्वं परित्यज्य तत्समानाधिकर-५द्वेच्याद्वव्यास्कारियाद्वयाद्वनमुधावनस्य प्रयोजनं त एव जानन्ति ॥ १ ॥

( भाष्यम् ) परीक्षितौ राष्ट्राट्यिद्याः । पृथिन्यादिकमिदानीं परीक्ष्य-ते । तत्र प्रत्यक्षाणां स्थूलानां पृथिन्यादीनां न स्वरूपतः परीक्षापेक्षा । गुण-तस्तु—अस्परसगन्धरपर्शनती पृथिनी । तत्र कृष्णं रूपं पृथिन्याः स्वाभावि-कम् । निमित्तन्यपाश्रयमन्यत् । रसो मधुरादिः। गन्धः सुरमिरसुरिभश्च । स्पर्शस्त्वनुष्णाशीतो विलक्षणः । तत्र गन्धो नाम नैजो गुणः पृथिन्याः । कारणगुणकमात्र रूपाद्यः । शब्दस्त्वनिभन्यक्तः सन्नपि नोक्त इति । यस्तु सर्वेषां समानो गुणः संख्यादिनीत्र तस्योपसंख्यानम् । यस्तु भूतानां विशे-षो गुणस्तस्येतदुपसंख्यानमिति । एवं परत्र ॥ १ ॥

### रूपरसस्पर्शवत्य आपो द्रवाः स्निग्धाः ॥ २ ॥

( उप० ) प्रशिद्यक्तः स्वाहिन्द्राहारां लक्षणमाह—रूपेति । शुक्रमधुर-शीता एव रूपरसस्पर्शाः द्रक्तं च सांसिद्धिकं स्नेहस्तु स्वरूपतः । ननु शुक्रीत रूपमपार्मित्ययुक्तं कालिन्दीजलादौ नैल्यस्योपल्नभात् । मधुर एव रसं इत्यप्ययुक्तं जम्बीरकरवीररसादौ आम्स्यतैक्त्यादेरुपळम्भात् । शीत एव स्पर्शे इत्यप्यतुपपन्नं मध्यन्दिने औष्ण्यस्यैवोपलम्भात्। सांसिद्धिकं च द्रव-त्वमन्यापकं हिमकरकादावभावात् । स्तेहस्तु स्वरूपासिद्धोऽतिन्यापकश्च जलेऽननुभवात् घृतादौ पार्थिवेऽनुभवाच । न च जलतं जातिरेव जलल-क्षणं, व्यवस्थापकाभावेन तद्नुपपत्तेः । न च स्नेहसमवायिकारणतावच्छे-दक्त्वेन तिसिद्धिः स्नेहत्वस्य कार्याकार्यवृत्तितया कार्यतानवच्छेद्कृत्वात्। तसाद्भेदकाभावाज्जलं न भिद्यत इति चेन्मैवम् । अभाखरशुक्रमात्ररूपस्यैव तहेद्कतात् कालिन्दीजलादौ नैल्यस्याश्रयोपाधिकत्वात् वियद्विकी-र्णकालिन्दीजले धावल्यस्योपलम्भात् । तेनामास्वरशुक्केतररूपासमानाधि-करणरूपवद्भृत्तिद्रव्यत्वसाक्षाद्धाप्यजातिमत्त्वमपां लक्षणम् । रसोऽपि मधुर एव जम्बीरकरवीररसाम्ल्यतैक्यादेः पार्थिवोपाधिकत्वात् । जले मा-धुर्य नानुभूयत एवेति चेन्न कषायद्रव्यभक्षणानन्तरं तद्भिव्यक्तेः । न च हरीतनया एव तन्माधुर्ये जलाभिन्यङ्गर्यं तत्र् कषायरसस्यैवोपलम्भात्। हरीतक्यां चामलक्यामिव कषाय एव रसः तस्यैवानुभवात्। न च गुणिव-रोबेन तत्र रसानारम्भः अवयवानामि तत्र कषायरसवस्वात् षड्सत्व-प्रवादस्तु तत्तद्रसकार्यकारित्वनिबन्धनः । चित्ररसस्तु प्रमाणाभावादेवे नि-

रस्तः। चित्ररूपे तु पटोपलम्भ एव प्रमाणम्। सुरभ्यसुरभ्यवयवारम्भस्तु गुण-विरोधनिरस्त एव चित्रगन्धे प्रमाणाभावात । तस्माद्धरीतकीभक्षणानन्तरं यन्माधुर्यमुपलभ्यते तज्जलस्यैव उल्बणता तु द्रव्यविशेषसन्निधानाधीना श्रीखण्डसन्नियोगाज्जले हैत्योख्वणतेव।कर्कटीभक्षणानन्तरं तु तिक्ताया-ऽनुभूयते सा कर्कट्या एव तद्वयवे जलपानमन्तरेणापि तिक्ततोपलम्भात् । रसनाप्रवर्तिपित्तद्रव्यतिकताया वा तत्रानुभवात् । तथाच मधुरेतररसास-मानाधिकरणरससमानाधिकरणद्रव्यत्वसाक्षाद्याप्यजातिमत्त्वमपां छक्षणम्। एवं रित्रियर्शक्षात्राधिकरणद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वमपां लक्षणम् । मध्य-न्दिने तु यदौष्ण्यं तत्तेजस एव तदन्वयव्यतिरेकानुविधानात। एवं सांसि-द्धिकद्रवत्वं स्वरूपत एव लक्ष्मणं सांसिद्धिकद्रवत्ववद्द्वृत्तिद्रव्यत्वव्याप्यजाति-मत्त्वं वा जळत्वम् । स्नेहस्तु गुणिवशेषो न तु दुग्यत्वद्धित्ववत् सामा-न्यविशेषः स्निग्धस्निग्धेतरास्निग्धतमेति तारतस्यप्रतीतेः । न च जातौ तार-तम्यं संभवति । ननु भवतु स्नेहो गुणः स तु जले वर्तत इत्यत्र कि प्रमा-णमिति चेन्न, सक्तुसिकतादौ जलेन संग्रहे तद्नुमानात् । संग्रहो हि स्नेह-द्रवत्वकारितः संयोगविशेषः स हि न द्रवत्वमात्राधीनः काचकाञ्चनद्रवत्वेन संग्रहानुपपत्तेः। नापि स्नेहमात्रकारितः स्यानैधृतादिभिः संग्रहानुपपत्तेः। तस्मादन्वयव्यतिरेकाभ्यां स्नेहद्रवत्वकारितः स च जलेनापि सक्तुसिकतादौ दृश्यमानः स्नेहं जले द्रढयति । इयं च प्रत्यक्षोपष्टम्भिकैव युक्तिः स्नेहस्य प्रत्यक्षत्वात् । घृतादौतु स्नेह उपष्टम्भकजलनिष्टः संयुक्तसमवायेन तद्गततया भानात्। एवं तैल्रसमदिष्वपि। उपष्टम्भकं चातिशायितस्तेहमेव जलम्, स्ने-हाधिक्यादेव तस्य जलस्य नानलविरोधित्वम् । यदि पृथ्वितिकेरिशाः स्नेहः स्यात् सर्वपार्थिववृत्तिः स्यात् गन्धवत् । जल्दवं च द्रव्यत्वसाक्षा-द्याप्यजातिः स्नेहवन्मात्रवृत्तिसंयोगसमवायिकारणतावच्छेदिकाया जातेः परमाणुसाधारण्येन सिद्धत्वात् ॥ २ ॥

(विदृ०) क्रमानुरोधाएथिव्यनन्तरं जललक्षणमाह—रूपरसेति । जले रूपं शुक्रं रसो मधुरः स्पर्शः शीतः द्रवत्वं सांसिद्धिकं, तथाच जल-सूत्रं पश्चानां गुणानामुपादानात्पश्चेव जललक्षणानि मुनेरिभप्रेतानि । तथाच नीलासमानाधिकरणभास्वरशुक्तासमानाधिकरणरूपवद्वृत्तिद्रव्यत्व-साक्षाद्वयाप्यजातिमत्त्वं तिकावृत्तिमधुरवृत्तिद्रव्यत्वसाक्षाद्वयाप्यजातिमत्त्वं शीतस्पर्शवत्त्वं सांहिष्टिक् हृद्वदृद्धक्ष्यः स्रोह्वन्त्वमित्येतानि लक्षणानि जलस्येति भावः । हिमकरकादौ यदि न सांसिद्धिकद्रवत्वं तदा सांसिद्धिकद्रवत्वनः

द्वृत्तिद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वं विवक्षणीयम् । छवणोदकालिन्दीजलादौ या नीलोपलब्धः सा आश्रयौपाधिकी भ्रान्तिरेव । वियति विक्षेपे तस्यैव धवलिमोपल्ड्वे: । यद्यपि जले कोऽपि रसो नानुभूयते तथापि हरीतक्या-दिक्रियायद्वयः मक्षणानन्तरं जलमाधुर्यमनुभूयत एव तस्य तद्वयः जकत्वात्, न च जन्द्रः रोगाङ्ग्रादेह्या छहेह माधुर्योत्पत्ति ति वाच्यम् । पात्रस्यहरी-तक्यादावपि जळसंयोगेन मधुरिमोत्पत्त्यापत्तेः, कषायेन रसान्तरोत्पाद-सत्प्रागभावादिकस्पनाया गौरवाच । कर्कटीभक्षणानन्तरं जलस्य या तित्त-तोपलब्बिः सा कर्कट्या एव जलमन्तरेणापि तद्ग्रहात्। ५:२०१४४आदावम्लोप-लब्धिः कारवेद्धरसादौ तिकत्वोपलब्धिश्च एतेन व्याख्याता। रूरकरादिसंया-गाजले य उष्णस्पर्शः प्रतीयते सोऽपि सूरकरादेरेव, यद्यपि हिमकरकादौ द्रक्तं नानुभूयते इति कयं तस्य जलेऽन्तभीवः संभवति तथापि ऊष्मणा विलीने तत्र जल्द्वं प्रत्यक्षसिद्धमेव दिव्यतेज:संयोगात्तु तत्र द्रवत्वप्रतिरोधः। काठिन्यप्रतीतिस्तु तत्र भ्रान्तिरेवेति मुक्तावलीकारः। केचितु दिव्यतेजः-संयोगात् जळपरमाणुभ्यां द्वयणुकं तैश्च त्रसरेण्वादिकं क्रमेण हिमादौ जायते तादृशद्व्यथुकादिकं च द्रवत्वरहितं कठिनमेवेति हिमादौ काठिन्यप्रतीतिने भ्रान्तिरित्याहुः । स्नेहस्तु जल एव घृतादावि तदुपष्टम्भकजलस्यैव स्नेहः तत्प्रकर्षाच घृतादेदेहनानुकूळत्वं सक्तुसिकतादौ पिण्डीभावरूपः संग्रहना-मकः संयोगिवशेषो द्रवत्वसिहतस्नेहकारित एव द्रवत्वमात्रकारितत्वे का-चकाञ्चनद्रवत्वादितोऽपि तदुत्पत्त्यापत्तेः । नापि स्नेहमात्रकारितः धनी-मृतैर्घृतादिभरपि वदुत्पत्तिप्रसङ्गादित्यलमधिकेन ॥ २ ॥

तेजो रूपस्पर्शवत् ॥ ३ ॥

(उप०) उद्देशकमार् रोधेन तेजोलक्षणमाह—तेज इति । रूपं भास्तरं स्पर्देशक्ति — तेज इत्यर्थः । नतु भास्तरत्वं परप्रकाशकत्वं तादृशं च रूपं नोष्मणि न वा चामीकरस्थे भर्जनकपालस्थे वारिस्थे वा तेजसि । शुक्कं च

ह्पमुक्तेषु न कापि, उष्णश्च स्पर्शों न चान्द्रे न वा चामीकरे तत्कथमेत-दिति चेन्न ऊष्मादौ तेजस्त्वेन भास्वररूपानुमानात् । तेजस्त्वमेव तत्र स्वरूपासिद्धमिति चेन्न उष्णस्पर्शवन्त्वेन तदनुमानात् । चामीकरे कथमिति चेत् तत्र भास्वररूपाभावेऽपि अत्यन्तानलसंयोगेनानुच्छिद्यमानजन्यद्रव-त्वाधिकरणत्वेन व्यतिरेकिणा तेजस्त्वानुमानादिति वक्ष्यमाणत्वात्, भर्ज-नकपालादिनिष्ठे चोष्णस्पर्शवन्त्वेन तेजस्त्वानुमानात् । चतुर्विधं हि तेजः किंचिदुद्भुतरूपस्पर्शियथा सौरादि, किंचिदुद्भुतरूपमनुद्भुतस्पर्शियथा चान्द्रम् । किंचिदनुद्भुतरूपस्पर्शियथा नायनम्, किंचिदनुद्भुतरूपमुद्भुतस्पर्शियथा नेदाधं वारिभर्जनकपालादिगतं च तेजः । नायनमधे साधियष्यते ॥ ३ ॥

(विवृ०) क्रमप्राप्तं तेजोलक्षणमाह—तेजोरूप इति । भास्वरशुक्तरूपव त्वम् उष्णस्यर्शवत्त्वं च तेजोलक्षणमित्यर्थः । नच सुवर्णोष्ममर्जनकपाला-दिस्थतेजःप्रमृतिषु परप्रकाशकत्वरूपभास्वरत्वविशिष्टशुक्करपामाद्राद्ध्याद्धः रिति वाच्यं तेष्वपि तेजस्त्वेन तद्गुमानात् । सुवर्णस्य तेजस्त्वं च सुवर्णतेजसम् अत्यन्तानलसंयोगेऽप्यनुच्छिद्यमानजन्यद्रवत्वात् यन्नवं तन्नेवं यथा पृथिवीति व्यतिरेक्यनुमानात्सिद्धम् । ऊष्मादौ तु उष्णस्पर्शवत्त्वेन उष्णस्पर्शोऽपि चान्द्रकरचामीकरादौ जलीयपार्थिवस्पर्शेनाभिभवात्र गृद्धते इति न तत्र द्वितीयलक्षणाव्याप्तिः, तेजस्त्वेन तत्र तद्गुमानात् । चतुर्विवं हि तेजः किंचिदुद्भतरूपसर्शं यथा सौरादि, किंचिद्नुद्भतरूपसर्शं यथा चक्षुरादि, किंचिदुद्भतरूपमगुद्भतस्पर्शे यथा चान्द्रप्रभादि, किंचिद्नुद्भतरूपमगुद्भतस्पर्शे यथा मर्जनकपालदिस्थवह्मचादि । तेजस्त्वं च जन्योष्णस्पर्शसमवाविकारणतावच्छेद्कतया सिद्धं जन्यतेजस्वं तद्वचिक्षत्रसमवायिकारणतावच्छेद्कतया तेजस्वजातिसिद्धिरिति मक्तावलीकारः ।। ३ ।।

(भाष्यम्) रूपं लोहितं तेजसः स्पर्शश्चोष्णः । निमित्तकारिता चान्यथो पलब्धिरिति । तत्र रूपं नैजो गुणः, कारणगुणप्रक्रमाद्परः । अन्यस्त्वन भिव्यक्तो नोक्त इति ॥ ३ ॥

## स्पर्शवान् वायुः ॥ ४॥

( उप० ) क्रमप्राप्तं वायुलक्षणमाह्—स्पर्शवानिति । रूपासमानाधिकर-णस्पर्शसमानाधिकरणजातिमत्त्वं रसासमानाधिकरणानुष्णाशीतस्पर्शसमा-नाधिकरणजातिमत्त्वं गन्धासमानाधिकरणानुष्णाशीतस्पर्शसमानाधिकरण- जातिमस्वं स्पर्शेतरिवरोषगुणासमानाधिकरणिवरोषगुणसमानाधिकरणजा-तिमस्वं वा वायुळक्षणम् ॥ ४ ॥

( विवृ ) वायुं लक्ष्यित-स्पर्शवानिति । अत्र स्पर्शोऽपाकजोऽनुष्णा-शीतो प्राह्यः।तेन वायवीयो विजातीयस्पर्शो लभ्यते । तथाच तादृशविजा-तीयस्पर्शवत्त्वमेव वायुलक्षणवैजात्यन्तु वायुस्पर्शप्रत्यक्षसिद्धमिति ॥ ४॥

(माष्यम्) स्पर्शो नाम वायोनैजो गुणोऽभिन्यक्तश्च । अनुष्णाशीतो विरुक्षणस्पर्शो वायोः । निमित्तव्यपाश्रयोऽन्यः। शब्दस्तु कारणगुण-क्रमादुत्पन्नो नाभिव्यज्यत इति ॥ ४ ॥

#### त आकाशे न विद्यन्ते ॥ ५॥

(ड्य०) नन्वाकाशकालिदगात्मनामि रूपादिमत्त्वं कथं न लक्षणमत आह—त इति । अत्र विदिरुपल्रब्धिवचनः नोपलभ्यन्ते यतोऽतो न ते रूप् पादयो नियोगतः (?) समुचयतो विकल्पतो वा वर्तन्ते नभः प्रभृतिषु द्रल्ये-ष्वित्यर्थः । ननु दिधिवल्रमाकाशमिति कथं प्रतीतिरिति चेत्र दिहिर्द्यहरः, विशदरूपाणामुपल्रम्भात्तथाभिमानात् । कथं तर्हि नीलं नभ इति प्रतीति-रिति चेत्र सुमेरोदेक्षिणदिशमाकस्य स्थितस्येन्द्रनील्रमयशिखरस्य प्रभामा-लोकयतां तथामिमानात् । यत्तु सुदूरं गच्छचक्षः परावर्तमानं स्वचक्षः-कनीनिकामाकल्यत्तथाभिमानं जनयतीति मतं तद्युक्तम् , पिङ्गल्यान्य-नानामि तथामिमानात् । इहेदानीं रूपादिकमिति प्रत्ययात् दिक्वाल्यो-रिष रूपादिचतुष्कमिति चेत्र समवायेन पृथिव्यादीनां तल्रक्षणस्योक्तत्वात् न तु संबन्धान्तरेणापि इहेदानीं रूपात्यन्ताभाव इत्यपि प्रतीतेः सर्वाधार-तैव दिक्वाल्योः ॥ ५ ॥

(विवृ०) नन्वाकाशादाविप नीलादिरूपोपल्ब्बेस्तस्य कथमतीन्द्रियत्वमत् आह । यद्वा रूपादिचतुष्कं निःस्पर्शद्रव्ये नास्तीति वस्तुगतिमनुरूथाह—त इति। ते रूपरसगन्धस्पर्शाः आकाशे न सन्तित्यर्थः । द्धिधवलमाकाशमिति प्रतितिस्तु स्रकरधवलिमोपाधिकी भ्रान्तिरेव नीलं नम इति प्रतितिस्पि सुमेरोदिक्षिणदिगवस्थितस्येन्द्रनिलमयाशिखरनीलिमविषयिणी भ्रान्तिरेव । केचित्तु सुदूरगतस्य पराबर्तमानस्य चक्षुषः स्वगोलकस्थकनीनिकापतनाः वद्धवनीलरूपविषयिणी तादृशप्रतीतिरित्याहुस्तन्न पिङ्गलसारन्यनानामपि तयो पद्धमादिति संक्षेपः ॥ ५॥

(भाष्यम्) वे स्पाद्यो गुणा आकाशे न सन्ति । स्पाद्यो हि नैजा-

स्तेजः प्रभृतीनां, न चैतान्याकाशकारणानि, आकाशाद्धितेषामुत्पत्ति-रिति ॥ ५ ॥

## स्मर्पिनतुमवूच्छिष्टचामरिदायं।मह्नवह्याद्भः सामान्यम् ॥ ६ ॥

- (७५०) नन्वपां द्रवत्वं रुक्षणमुक्तं तद्युक्तं पृथिव्यामपिद्रवत्वोपरुम्भादि-त्यत आह्—सर्पिरिति । सर्पिरादीनां यद्द्रवत्वमस्ति तद्भिसंयोगान्निमित्तात् न उ सांसिद्धिकं तादृशं चापां रुक्षणं द्रवत्वमात्रं तु पृथिव्या अद्भिः सामान्यं न उ सांसिद्धिकं द्रवत्वमपीति नातिव्याप्तिरित्यर्थः ॥ ६॥
- (विवृ०) ननु पृथिव्यादाविप द्रवत्वसत्त्वात् जलसूत्रे जलमात्रस्य द्रवत्वकथनमसंगतमत आह—सिर्पिरिति । सिर्पृशृतम् , मधूच्छिष्टं सिक्थ-कम् , घृतादीनां यवद्द्रत्वमग्निसंयोगात्रिमित्ताद्भवति तद्द्रिः जलैः सामान्यं समानं स्वार्थिकतद्धितप्रत्ययाद्त्र जलवाचकशब्दस्य जलद्रवत्वे लक्षणा तथाच घृतादीनां यत्रैमित्तिकं द्रवत्वं तज्जलगतसांसिद्धिकद्रवत्वतुल्यं द्रवत्व-त्वजातेरुभयत्र सत्त्वात् । सांसिद्धिकद्रवत्वं तु घृतादिषु नास्ति जलसूत्रोत्त-द्रवपदं सांसिद्धिकद्रवत्वविशिष्टपर्मिति नासंगतिरिति भावः ॥ ६ ॥
- (भाष्यम्) अथापि खल्वापो द्रवाः स्निग्धा इत्येतन्नोपपद्यते सिर्परादी-स्वासापि द्रवत्वादित्यत आह्- \* सिर्पर्जतुमधूच्छिष्टानामग्निसंयोगाद्द्रवत्वस-द्रिः सामान्यम् । अन्निसंयोगात् सिर्परादीनां यद्द्ववं तत्वल्वद्भिः सामा-न्यम् । आन्नेसंयोगादिति निदर्शनमात्रम् । आतपसंयोगादिप कुत्रचिद्द्वत्व-स्वत्पद्यते इति ॥ ६ ॥

त्र । सीसलोहरजतसुवणीनामग्निसंयोगाइवत्वमद्भिः सामान्यम् ॥७॥

( उप० ) ननु तथापि त्रपुसीसलोहादी तेजिस गतत्वेन तद्वस्थैवाति-ज्याप्तिरित्यत आह-त्रिविति । उपलक्षणंचैतत्कांस्यताम्रारकृदपारदादीनाम-ज्युपसंग्रहः । शक्यलक्ष्यसाधारणं च अत्यन्ताग्निसंयोगानुच्लिखमानजन्य-द्रवत्वाधिकरणत्वमेव । तथाच सुवर्णादीनामि द्रवत्वं नैमित्तिकमेव निमि-त्तस्याग्निसंयोगस्यान्वयव्यतिरेकिसिद्धत्वात् , परंतु पूर्वसूत्रेऽग्निपदमीष्ण्यप्र-कर्षवत्तेजःपरम् , इह तु विह्वपरामिति विशेषः । नतु सुवर्णादीनामिष पार्थिवत्वमेव द्रव्यान्तरत्वं वा पीतिमगुरुत्वादेः पार्थिवत्वव्यवस्थापकत्वाद्व-व्यानुच्लेदस्य पृथिवीवैधर्म्यस्थाप्यनुभवात् द्रव्यान्तरत्वव्यवस्थापकत्वादिति चिन्न । सुवर्ण तेजसम् अत्यन्ताग्निसंयोगेऽप्यनुच्लिखमानद्रवत्वाधिकरण-व्यान्त् । यत्रैवं तत्रैवं यथा पृथिवीति व्यतिरेकिणा तेजसत्वसिद्धेः । न च जलपरमाणौ विरुद्धता द्रवत्वस्यानित्यत्वेन विशेषणीयत्वात्। नच प्रदीपादेः सपक्षाद्धेतोर्व्यावृत्तेरसाधारण्यं सुवर्णे न पार्थिवमिति साध्यार्थत्वात् । नचाल गुरुत्वाधारस्य पक्षत्वे बाधः, तद्तिरिक्तस्य पक्षत्वे चाश्रयासिद्धिः द्रवत्वाधिकरणत्वेन पक्षत्वात् । नचात्यन्तिकत्वं दुर्वचं, प्रहरपर्यन्तम-भिसंयोगेऽप्यन्चिट्ट्यमानानित्यद्रवत्वाधिकरणत्वादिति विवक्षितत्वात् । नच तरतमादिप्रत्ययादाश्रयनाशाच द्रवत्वनाशोऽप्यवश्यं वाच्य इति वाच्यं, समानाधिकरणद्रवत्वसामध्यसमविहतिप्रसंयोगजन्यध्वंसप्रतियोग्यवृत्तिद्रव-त्वसामान्यवद्द्रवत्ववत्त्वादित्यस्य हेत्वर्थत्वात् । यद्वा पीतिमगुरुत्वाश्रयः पीतरूपभिन्नरूपप्रतिबन्धकद्रवद्रव्यसंयुक्तः प्रहरपर्यन्तमनलसंयोगेऽपिपीतरू-पभित्ररूपान्ह्याद्यात् अनलसंयुक्तजलमध्यस्थितपतिपटवत् । नतु चान्ध-कारे सुर्व्यत्यक्ष्यक्षिताल्यां तद्रूपस्यामिभवाभावात् । बळवत्सजाती यमहणकृतस्यामहणस्यामिभवपदार्थत्वात् इति चेत्ततः फळवळेनबळवत्सजाती यसंबन्धमात्रस्याभिभवपदार्थत्वात् । तदुक्तम्, 'भूसंसर्गवशाचान्यरूपं' नैव प्रकाशते । इति दिक् ॥ ७ ॥

( विवृ ) एवं रङ्गसीसकादौ द्रवत्वमपि नैमित्तिकमेवेत्याह-त्रिप्वत्या-दि । सुवर्णानामिति बहुवचनेन कांस्य-ताम्र-पित्तल-पारदादीनामण्युपत्रहः । व्याख्यानं चास्य सूत्रस्य पूर्ववदेव बोध्यम्।। ७।।

(भाष्यम्) निदर्शनार्थे त्रप्वादिकमुपादीयते । कांस्यादीनामि द्रवत्वम-द्भिः सामान्यं वेदितव्यम्। द्रवत्वं खल्वेतद्पामेव सर्पिरादिगतानां सर्पिरादी-नां च प्रभावविशेषात्रिमित्तविशेद्धाःनाभिन्यज्यते संघातश्चाभिभूयते इति । तदेतह्वत्वमद्भिः सामान्यं पृथिव्याः, स्वाभाविकं तु द्रवत्वमपामेव न त्वन्य-स्यास्तीति । अत्यन्तानलसंयोगेऽपि तदनुच्छेदात्तेजसः । न वै पृथिव्या ए-वैतत्सामान्यं किंतु तेजसोऽपि । सुवर्णे खल्वन्निसंयोगात् द्रवत्वमुत्पद्यते तेजम्ब सुवर्णम् । कया युत्तया ? अत्यन्तमनल्रसं गेगेऽपि न तत्रोत्पन्नं द्रव-त्वमुच्छियते इति । प्रसिद्धयभावादनपदेशः । नैतावता तेजस्त्वं सुवर्णस्य **अत्यम**पदेष्टुम् । कस्मात् ? प्रसिद्धः यभावात् । अत्यन्तमनलसंयोगेऽपि द्रक्त्वानुच्छेदात तेजस्त्वं सुवर्णस्य मन्यते न त्वत्र प्रसिद्धिरस्ति । यथा स्वत्यन्तानलसंयोगेऽपि उत्पन्नद्रवत्वस्यानुच्छेदात् तदाश्रयो न पृथिवीति पृथिवीवैक्म्यात् साष्यते।तथैव तदाश्रयो न तेज इति तेजोवैक्म्यात् शक्यं सामियतुम् । सुवर्णे खलुन किंचित् प्रकाशयति न च तमस्युपलभ्यते । तदे

तद्वैधर्म्य तेजसः । अस्त्यन्यद्वैधर्म्यमनुष्णत्वादिकम्। द्रवत्वमप्यपरं वैधर्म्यम्। तेजसि तद्नुपळचेः । पृथिव्यां तु सपिरादौ दृष्टं द्रवत्वमग्निसंयोगादिति । वैधर्म्येण चात्रोदाहरणं पृथिन्युपादीयते । शक्यं च साधर्म्येणापि तस्या उपादानम् । वैधर्म्येण तेजसोऽप्यत्रोपादानमुदाहरणतया न शक्यं प्रतिषेद्धुम् । सोऽयमनपदेशो न लेङ्किकं प्रयोजयति । किंचिच कस्यचित्कुत्रचित्साधर्म्य भवद्न्यत्र न भवतीत्यनेकान्तः।कठिना मृत्सा जलसंयोगात् हिराते।तचैत-त्क्वेदनं मृत्सायां पृथिव्याः साधर्म्यं भवद्रमनि न भवति । न खल्वसमा न पृथिवी । तदेवमत्यन्तानलसंयोगेऽपि यह्वत्वं नोच्छियते, तदाश्रयो न पृथिवीति नैकस्मिन्नन्ते व्यवतिष्ठते हेतुरिति जतुमधूच्छिष्टयोरप्येवं तेज-स्त्वप्रसङ्गः । तत्रापि सर्वोत्मना द्रवत्वस्यानुच्छेदात् । द्रवीभूतानां स्फटि-कादीनामपि तद्नुच्छेदात्तेजस्त्वमापद्येत । सोऽयं मृद्विप्रसंयोगे मधूच्छि-ष्टादाविप द्रवत्वस्यानुच्छेदः प्रबलेन त्विन्नना भूयसा संयोगे सुवर्णस्याप्या-श्रयोच्छेदाहूवत्वेाच्छेद इत्युभयतः सव्यभिचारः। यचात्यन्तानलसंयोगेऽपि रूपान्तरं नोत्पद्यते, तद्पि पीते वासस्यनेकान्तमपां विरोधश्च समानः । सुवर्णेऽपि खल्वापः करकादिष्विव प्रभावविशेषाद्विद्यन्ते, पृथिवीविशेषा-च्वसौ विशेषो नोपलभ्यते । न चात्रापि प्रसिद्धिरस्ति । अथापि पीतिम-गुरुत्वाश्रयस्य पार्थिवस्य द्रुतत्वादनेकान्तम् । प्रत्यक्षं हि तस्य द्रवत्वं न शक्यमपह्रोतुम् । विशेषो वा वक्तव्य इति । तेजसोऽप्यपूर्व एवायं विशेषो-ऽभ्युपगम्यते । न त्वसौ सर्वेषु तेजःस्वस्ति । तस्मात्सर्वासु पृथिवीष्वसन्न-प्यसौ विशेषः पृथिव्या एवं स्यात्। नास्त्यत्र तेजसः साधर्म्यम् । वैधर्म्य त्वस्ति । पृथिन्यास्तु साधर्म्याणि गुरुत्वादीनि भूयांस्युपलभ्यन्ते । सोऽयं भूम्रा व्यपदेशस्तन्त्रान्तरसमाचारात् प्रतिपत्तव्यः । बाष्पभावानिष्पत्ते-स्तद्तुच्छेदः । वहिना तुद्यमानाः खल्वापो वाष्पभावमापन्ना ऊर्व्वमारोहन्ति । बाष्पभावापत्तौ चापामनवस्थानात्तदाश्रयं द्रवत्वमुच्छिद्यते । सुवर्णे च यद्द्रवत्वमुत्पन्नं नोच्छिदाते, तत्वलु सुवर्णस्य बाष्पभावानिष्पत्तः । लघी-यसां खल्वपां तेजसा बलवता नोद्नेन बाष्पभावनिष्पत्तिः । सुवर्णस्य तु गुरुत्वविशेषो बाष्पभावमवरुणद्धि । तस्मात् द्रवत्वस्यानुच्छेदः । आश्रयो-च्छेदाद्धि तदुच्छेदोऽप्सु भवतीति । अथापि खल्वप्रिसंयोगो द्रवत्वहेतुना स एव तस्योच्छेदकः । व्यतिरेको हि तस्य द्रवत्वोपरमहेतुरिति । प्रत्यक्षं चैतन्न राक्यमपहोतुम् । सर्पिरादावि नामिसंयोगाद्दव्वं नर्यति । किंतु अग्निनोद्नात् द्रवाणामेव सर्पिरंशानां बाष्पभावेनापगमात्तदुच्छेदाभिमान

इति । बलक्ता त्वग्निना भूयसा संयोगे वेगास्ट्रिक्टिक्टिक्टिक्टिन्य-स्यावजयात् सुवर्णाशानामप्यपगमेन द्रवत्वोच्छेदो भवतीति । तैजसं गन्धानुपळचे: । न वै सल्वगन्धा पृथिव्यस्ति, न च सुवर्णे गन्ध उपल-भ्यते, तस्मात्तेजसं सुवर्णे न पार्थिवमिति । तत्राप्यवश्यंभावादहेतुः । तेज-स्तेऽपि सुवर्णस्यावद्यं तत्र पृथिन्या भवितन्यम् । तया हि गुरुत्वादिक-मस्य क्रियते । न च तत्रावश्यं भवन्त्याः पृथिव्या गन्ध उपलभ्यते । न चागन्या पृथिव्यस्ति । तस्माद्गन्धानुपल्रब्येरित्यहेतुः । अरमकाचादिग-न्धानुपलब्धिवत्तद्नुपलब्धिः । यथा पार्थिवस्यात्रमनः काचादेश्च गन्धो नो-परुभ्यते, स हि तेष्वभिभूयते । तथा पार्थिवस्य सतः सुवर्णस्यापि गन्धो-नोपलभ्यते इति । तेजस्त्रे तु तमसि तद्रूपोपलब्धिप्रसङ्गः । पार्थिवरूपेणा-भिभवाद्धि तद्नुपलब्धि मन्यते । अभिभवश्च बलवत्सजातीयग्रहणकृतमग्र-हणमिति । तमसि चैतन्नोपपद्यते । बलवत्सजातीयसंबन्धमात्रमभिभव इति चेद्धेतुवचनम् । रात्रावप्युल्काप्रकाशस्याप्रहणप्रसङ्गश्च । तदानीमपि सौरेण तेजसा संसर्गस्याविशेषात् । सौरेण तेजसा खल्वुक्षादीनां रात्रौ प्रकाश इति । एतेन रजतादिकं व्याख्यातम् । यस्तु दैवतरेतसः एरिप्पेटिरेटिट्रित स्मार्ताहिङ्कान्तेजस्त्वं मन्यते । तस्य रुद्राश्रुणः परिणती रजतमिति नैगमा-छिङ्गात् करकादिवज्जल्रवप्रसङ्गः । प्राप्तिरहितमन्यार्थदर्शनमसाधकमन्य-त्रापि समानम् । रेतसोऽपि वेजस्वं न प्रमाणत उपलभ्यते इति । एतेन अग्नेरपत्यं प्रथमं हिरण्यमिति नैगममपि लिङ्गं व्याख्यातं वेदितव्यम् । तस्य चाग्नेराप इति नैगमाहिङ्गान्तराद्पामपि तेजस्तं प्रसञ्येत । यस्तु सर्पिरादीनां प्रथिवीत्वं त्रप्वादीनां च तेजस्विमिति प्रतिज्ञानीते तस्यैतत पृथक्सत्रणमाचार्यस्य । यथा हि सर्पिरादीनामग्निसंयोगाह्वत्वमद्भिः सामान्यं पार्थिवानां, तथा त्रप्वादीनामपि द्रवत्वमित्रसंयोगाद्भिः सामा-न्यम् । तस्मात्तद्िप पृथिवी भवितुमईति । दृष्टं हि पार्थिवस्य सर्पिरादेर-न्निसंयोगाइक्त्वमद्भिः सामान्यम्, तथा चेद्मिति । यस्यापि तेजस्त्वं, वस्यापि सामान्यमेव द्रवत्वमद्भिरिति ॥ ७ ॥

> विषाणी कञ्जबान प्रान्तेवालधिः सा-स्नावानिति गोत्वे दृष्टं लिङ्गम् ॥ ८॥

( उप० ) एवं स्पर्शवद्द्रन्यचतुष्कलक्षणप्रकरणं समाप्य वायोर्लक्षण-माश्रयासिद्धमिति तत्परिजिहीर्षया वा आदावनुमानं प्रमाणमुपन्यस्यानु-

1-सं **3**-त-和-11-नि न्र П-7-ति ण द्धा ति П-7-ान स्तु ात द्रेः **TT-**

<

ť

मानस्यैव प्रथमं दृष्टानुसारेण प्रामाण्यमुपपाच वायुसाधनप्रकरणमारभते-विषाणीति । यथा गोत्वं प्रति विषाणादीनि लिङ्कानि गृहीतव्याप्तिकानि तथाऽतीन्द्रियवाय्वादिद्रव्यपञ्चकलिङ्गान्यपि सामान्यतोदृष्टानि प्रमाणभा-वमासाद्यन्तीति भावः। अत यद्यपि विषाणित्वमातं न गोत्वे लिङ्गं महिषादौ व्यभिचारात्। न च सास्नादिमत्त्वं विशेषणं विशेष्यस्य व्यर्थत्वापत्तेः, तथापि गोविषाणे महिषमेषादिविषाणापेक्षया वैलक्षण्यमाकलयतां धूम इव ते ते विशेषा लिङ्गभावमासादयन्त्येव विषाणेष्वपि ऋजुत्ववऋत्वकठिनत्वसुकु-मारत्वह्रस्वत्वदीर्घत्वादयः। ते च विशेषाः निपुणतरवेद्याः सन्त्येव । तथाच व्यवहित्विप्रकृष्टगोपिण्डे अयं गौर्विषाणिवशेषवत्त्वात् पूर्वानुभूतगोपिण्डव-दित्यनुमानमप्रत्यूहमेव । एवं ककुद्मत्तापि लिङ्गं गोत्वे, प्रान्तेवालिध-मत्त्वमपि स्वतन्त्वमेव लिङ्गं गोत्वे, प्रान्ते वाला आधीयन्तेऽस्मिन्निति प्रान्ते-वालिधः पुछविशेषः।अलुक्समासाद् गोपुच्छ एव प्रान्तेवालिधशब्देनोच्यते। नहि यथा गोपुच्छेषु प्रान्तेवालधित्वं तथाऽश्वभेषादिपुच्छेषु, तेषां सा-मस्येन वालमयत्वात् महिषादिपुच्छे तादृशी प्रलम्बता नास्तीति वैलक्ष-ण्यात् अन्तेवालधिमत्त्वमपि गोत्वे लिङ्गं मतुब्लोपाद् गोपिण्ड उच्यते तथाचायं गौः प्रान्तेवालिधमत्त्वात् पूर्वानुभूतगोपिण्डवत् , सास्नावत्ता तु प्रसिद्धैव गोत्वे लिङ्गम् ॥ ८॥

(विवृ०) ननु स्पर्शवान् वायुरित्यनेन वायोर्छक्षणमुक्तं तम् रुक्या-सिद्धमाऽसिद्धम् । निह् वायो प्रत्यक्षं प्रमाणं संभवित तस्योद्धतरूपाभावादि-त्यतस्तत्रानुमानं प्रदर्शयितुमादावनुमानप्रामाण्यं द्रढयित—विषाणीति । यथा गोत्वे विषाणित्वादीनि लिङ्गानि सामान्यतोदृष्टानि लोकसिद्धानि प्रमाणानि तथा अतीन्द्रिये वायो स्पर्शोदीनि लिङ्गान्यि प्रमाणानीति स्त्रद्धयनिगृहार्थः । तत्र प्रथमस्त्रेत्रे विषाणीति प्रशंसायामस्त्यर्थप्रत्ययः । तेन च महिषादिव्यावृत्तो विषाणविशेषो लभ्यते स च गोत्वे लिङ्गम् । एवं ककुद्धत्तापि । प्रान्तेवालिधिरिति अन्ते वाला आधीयन्तेऽस्मिन्निति व्युत्पत्त्या पुच्छक्पाङ्गविशेष उच्यते प्रकृष्टोऽन्तेवालिधर्यस्य स प्रान्ते-बालिधर्गोपिण्डः, मेषादिपुच्छे तु सामस्त्येन वालमयत्वान्नान्तेवालिधत्तम् । महिषादिपुच्छे प्रलम्बत्वादिरूपप्रकर्षाभावात् पुच्छिविशेषो गोत्वे लिङ्गम् । सास्ता गलकम्बलं तद्वत्ता गोत्वे लिङ्गम् । विषाणीत्यादिव्यवहारविषयता-वच्छेदकरिक्रीक्रिक्के परामृह्यते । तत्रायं प्रयोगः—अयं गौर्विषाणविशेष-

र-

ā,

वत्त्वात् ककुद्मत्त्वात् पुच्छविशेषवत्त्वात् सास्नावत्त्वाद्वा पूर्वानुभूतगो-पिण्डविदति ।। ८ ।।

(भाष्यम्) पृथिव्यप्तेजांसि प्रत्यक्षाणि द्रव्याणि । नैतेषु स्वरूपतः परीक्षा प्रवर्तते । वायुस्तु द्रव्यं स्वरूपतोऽपि परीक्षणीयम् । श्रूयते स्वरूपत विप्रतिपत्तिः । अतो लिङ्गेनैनं साधियतुं दृष्टं ताविल्ज्ञमुदाह्रियते निदर्शनार्थम् । दृष्टसामान्याद्धि सिद्धिरदृष्टस्येति । — श्रविषाणी कलुद्धान् प्रान्ते-वालिः सास्नावानिति गोत्वे दृष्टं लिङ्गम् । विषाणोन गोत्वमनुमीयते, ककुदा, प्रान्तेवालिधना, सास्नया चेति विषाणादयो गोत्वस्यानुमितौ दृष्टं लिङ्गम् । विलक्षणं खलु विषाणं गोत्वे लिङ्गं विलक्षण इव धूमो वहौ । प्रान्ते यत्राधीयन्ते वालाः, सोऽयं प्रान्तेवालिधः पुच्लविशेषो गोत्वे लिङ्गिमिति।।८।।

## स्पर्शश्च वायोः ॥ ९ ॥

(उप०) एवं सकळळोकयात्रावाहिनोऽनुमानस्य दृष्टानुसारेण प्रामाण्य-मभिधाय वायुसाधनप्रकरणमारिप्समाण आह-स्पर्शश्चेति । छिङ्गमिति होषः। चकारात् राब्दधृतिकम्पाः समुचीयन्ते । नन्पळभ्यमानस्पर्शः पृथिव्या एवानुद्भृतरूपायाः स्यादिति चेन्न उद्भृतस्य पृथिवीस्पर्शस्योद्भृतरूपनान्तरीय-कत्वात् । तथाच योऽयं स्पर्शोऽनुभूयते स कचिदाश्रितः स्पर्शत्वात् पृथि-व्यादिस्पर्शवदिति सामान्यतोदृष्टेन स्पर्शाश्रयसिद्धौ स्पर्शाश्रयो न पृथि-व्यादित्रयात्मकः नीरूपत्वात् नाकाशादिपञ्चात्मकः स्पर्शवत्त्वादितीतरबा-धसहकृतेनाष्ट्रद्रव्यातिरिक्तद्रव्यसिद्धिः। एवं शब्दविशेषोऽपिवायौ लिङ्गम्। तथाहि असति रूपवद्द्रव्याभिघाते योऽयं पर्णीद्शब्दसंतानः स स्पर्श-वद्वेगवद्द्रव्याभिघातनिमित्तकः अविभज्यमानावयवद्रव्यसंबन्धिशब्दसंता-नत्वात् दण्डाभिघातजभेरीशब्दसंतानवत्। रूपवद्द्व्याभिघातव्यतिरेकस्तु योग्यानुपलन्धिगम्यः। तच स्पर्शवद्वेगवद्र्व्यमष्टद्रव्यातिरिक्तमेव परिशेषात्। एवं धृतिविशेषोऽपि वायोर्लिङ्गम् । तथाहि तृणतूलस्तनयिलुविमानानां नमसि घृतिः स्पर्शबद्धेगबह्र्व्यसंयोगजा चेतनानिधष्ठितद्रव्यधृतित्वात् प्र-वाहे तृणकाष्टनौकादिधृतिवत्। अभिध्यानकृतविषादिधृतौ च अस्मदाद्याधि-ष्ठानमेव । एवं पक्षिकाण्डादिधृतावि । न चेश्वराधिष्ठितत्वेन हेतुविशेषणा-सिद्धिः चेतनपदेन तदितरस्य विवक्षितत्वात् । एवं कम्पोऽपि वायुसत्त्वे छि-क्रम् । तथाहि इदं रूपवह्रव्याभिघातमन्तरेण तृणादौ कर्म रस्रकेरप्रकृत्या-भिघातजं गुरुत्वप्रयत्नवदुः काईक्षोणाकान्यकर्मत्वात् नदीपूराहतवेतसवनकर्म- वदिति गुरुत्वपदेनादृष्टवदात्मसंयोगद्रवत्वसंस्काराणामुपप्रहः। तेन तद्जन्य-कर्मत्वं हेतुः। ननु प्रस्रक्ष एव वायुः किमत्र लिङ्गगवेषणयेति चेन्न। वायुर्न प्रत्यक्षः नीरूपबहिर्द्रव्यत्वात् गगनवदित्यनुमानादतीन्द्रियत्वस्यैव सिद्धेः । ननु वायुः प्रत्यक्षः स्पर्शाश्रयत्वाद्भटवदिति प्रत्यक्षत्वानुमानमिति चेन्न उद्भृतरूपवत्त्वस्यात्रोपाधित्वात् । न च रूपादावात्मनि च साध्याव्यापक-मेतत् पक्षधर्मबहिर्द्रेञ्यत्वावच्छित्रस्य साधनधर्मावच्छित्रस्य वा साध्यस्य व्यापकत्वाः । न च चाक्षुषप्रत्यक्षत्वे तत्तन्त्रं, तत्रैव तद्न्वयव्यतिरेकानु-विधानात् , स्पार्शनप्रत्यक्षत्वे तु योग्यस्पर्शवत्तामात्रस्य तन्त्रतेति बाच्यं रूपान्वयव्यतिरेकयोरुभयत्रापि तन्त्रत्वात् । नह्यभयसिद्धस्पर्शेनैव प्रत्य-क्षता रूपस्य ब्रह्मन्तरेण दृष्टा । किंच यदि वायुः प्रत्यक्षः स्यात् संख्या दिसामान्यगुणोपलम्भेऽपि तन्त्रं स्यात् । नन्वस्येव फूत्कारादौ संख्या-या परिमाणस्य च हस्तवितस्त्यादेः उभयपार्श्ववर्तिनोर्वाय्वोः पृथक्त्वस्य च परत्वापरत्वयोश्च प्रत्यक्षता । वायुजातीयस्य व्यक्तिपरतया तु न तवापि नियमः पृष्ठलम्रवस्त्रादौ तद्नुपल्लम्भादिति चेन्न । व्यक्तिपरतयैव नियमात् । पृष्ठलम्बद्धादौ चार्जवावस्थाने संख्यादीनां महणात् अनार्जवावस्थानदो-षात्तु तद्ग्रहः । उद्भृतरूपस्पर्शौ मिलितावेव बहिर्द्रव्यप्रत्यक्षत्वे तन्त्रे । प्रभाया नयनगतपीतद्रव्यस्य चन्द्रमहसश्च स्पर्शानुद्रवादप्रस्रक्षत्वं निदाघोष्मणो-विभक्तावयवाप्यद्रव्याणां च रूपानुद्भवाद्प्रत्यक्षत्वमिति न्यायवार्तिकतात्प-र्यटीकाकृतः । स्पर्शानुद्भवेऽपि प्रभादीनां प्रत्यक्ष्तैव अत एव चान्द्रालोके नभसि पश्चिकाण्डादिसंयोगविभागयोः प्रत्यक्षतैवेति संप्रदायविदः। न चोद्भृतस्पर्शवत्त्वं सामान्यतो बहिर्द्रेव्यप्रत्यक्षताप्रयोजकमिति वाच्यम्, इन्द्र-नीलप्रभाया अप्रत्यक्षतापत्तेः । न चोद्भृतविशेषगुणवत्त्वमेव तन्त्रम् आका-शस्यापि प्रत्यक्षतापत्तेः । न च जन्यमहत्त्वसमानाधिकरणोद्भृतविशेषगु-णवत्त्वं तथा रसनाप्रवर्तिपित्तद्रव्यस्य तैत्तयोद्भवेऽप्यप्रत्यक्षत्वात्तस्मादुद्भू-तरूपवत्त्वमेवात्मेतरद्रव्यप्रत्यक्षतातन्त्रं,तच वायौ नास्तीत्यप्रत्यक्षो वायुः॥९॥

(विद्यु०) एवं छोकयात्रानिर्वाहकस्यानुमानस्य प्रमाण्यमुक्त्वाऽनुमाने-न वायुं साधयति—स्पर्शश्चेति। छिङ्गमित्यनुषज्यते। चकारः शब्द्धृतिकम्पान् समुचिनोति। तथाच विजातीयस्पर्शेन पर्णादिशब्देन नमसि तृणत् छा-दीनां घृत्या शाखादीनां कम्पेन च वायुरनुमीयते इति भावः। अनुमान-प्रकारस्वन्यत्रानुसंधेयः विस्तरभयात्परित्यक्तोऽस्माभिः॥ ९॥

(भाष्यम् ) एवं ताविहिङ्गमनुमितौ हेतुरित्युदाहृत्य वायोरनुमापकं

लिङ्गमुपादीयते—\*स्परीश्च वायोः । अनुमितौ लिङ्गमिति प्रकृतम् । शब्द्धतिकम्पाश्चेति चार्थः । योऽयं विलक्ष्णः स्पर्शोऽनुभूयते, स गुणत्वात् किंचिद्द्रव्यमाश्रयति । गुणा रूपादयः किंचिद्द्रव्यमाश्रयन्तो दृष्टाः, गुण-श्रायं स्पर्श इति तदाश्रयो द्रव्यमनुमीयते । कोष्ट्रयस्य वायोर्महता प्रयत्नेन प्रेरितस्य कण्ठताल्वादिप्रतिघातो भवति, प्रतिहन्यमानो वायुराकाशे शब्द-मुत्पाद्यति । बलवता प्रयत्नेन दुन्दुभिरभिह्न्यमानः तत्स्थस्य वायोः प्रति-घातेनाकाशे शब्द्मत्पाद्यति । ऊर्ध्वस्थस्य गुरुद्रव्यस्याधःपतनेन तत्स्थ-वायोः प्रतिघातादाकारो राज्यस्योत्पत्तिरिति । प्रेरणादभिघाताच वायौ गतिकर्मविशेषः प्रादुर्भवति । ततो वेग उत्पद्यते । यावच वेगकारितो वीचीतरङ्गवद्गतिकर्मविशेषः प्रादुर्भवति, तावच्छब्दसंतान उत्पद्यते वेगोपरमे चोपरमस्तस्य भवति । अत एवानुवातं दूरस्थस्य शब्दोपल्रब्धि-वैंगतारतम्याच शब्दतारतम्यमिति । मूळे चास्य प्रयत्नो गुरुद्रव्यप्रतिघातो वा । अतः सर्वदागतिमानपि वायुर्न सर्वदा शब्दोत्पत्तौ निमित्तं भवति । यश्च दृष्टनिमित्तव्यतिरेकेण पर्णादीनां शब्दसंतानस्तेन तन्निमित्तं वाय-रनुमीयते । स्परीवद्वेगवद्वव्याभिघातकारितो हि सः । दण्डाभिघातात् खलु भेरीशब्द उत्पद्यमानो दृष्टः, तथाचायमिति । वायुप्रेरितानां तृणादी-नां मेघादीनां च नभसि धृत्या वायोरनुमानं भवति । स्पर्शवद्वेगवद्द्रव्य-संयोगनिमित्ता हीयं पयसि नौकादौ हुष्टेति । शाखादिकम्पेन च तन्नि-मित्तं वायुरनुमीयते । स्रोतसा हन्यमानस्य हि वेतसवनस्य कम्पो दृष्ट इति ॥ ९ ॥

# न च दृष्टानां स्पर्श इत्यदृष्टलिङ्गो वायुः ॥ १० ॥ 🚟

( उप० ) ननु प्रत्यक्षतो दृष्टमिह लिङ्गं नास्ति नहि वहिधूमयोरिवेह प्रत्यक्षेण व्याप्तिप्रहः । किंच पृथिव्याद्यन्यतमस्यैव स्पर्शोऽप्ययं भविष्य-तीत्यत आह—न चेति । अयं स्पर्शो यः पक्षः क्रियते स दृष्टानां प्रथिव्य-तेजसां न भवति, रूपासहचरत्वात् । तथाचायं स्पर्शः कचिदाश्रित इत्य-नुमेयमित्यदृष्टलिङ्गः सामान्यतोदृष्टलिङ्गोऽपि वायुः पक्षधर्मताबलादायात इत्यर्थः । यद्यपि दृष्टमेव स्पर्शादिचतुष्कं लिङ्गमिति, तथापि वायुना सहागृहीतव्याप्तिकत्वाददृष्टलिङ्गत्वमुक्तम् । नह्ययं धर्मी वायुरिति प्रतिज्ञाय वायुः साधयितुं शक्यते । तथाच सामान्यतोदृष्टादेवेतरबाधसहकृताद्वायु-सिद्धिरिति भावः ॥ १०॥

( विदृ ) ननु विजातीयस्पर्शेन तद्धिकरणं वायुर्न सिध्यति पृथि-

व्याद्यन्यतमेन सिद्धसाधनादित्यत आह—न चेति । येन स्पर्शेन वायु-रिधकरणतयाऽनुमीयते स स्पर्शो न दृष्टानां पृथिव्यप्तेजसाम् , इति हेतोः वायुरदृष्टिल्ङ्गः नास्ति दृष्टमधिकरणतया यस्य तादृशं लिङ्गं यस्य सः । दृष्टावृत्तिस्पर्शलिङ्गको वायुरिति फलितार्थः । तथाच पृथिव्यादिना न सिद्धसाधनं न वार्थोन्तरं पृथिव्यादिस्पर्शस्य रूपसहचरितत्वनियमादिति भावः । अथवा यतो वायुरदृष्टिल्ङ्गः अदृष्टं रूपसहचरितत्वेनानुपलभ्य-मानं लिङ्गं यस्य सः इति हेतोर्वाय्वनुमापकविजातीयस्पर्शो न दृष्टानां पृथिव्यादीनामिति समुदितसूत्रार्थः ॥ १०॥

### अद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥

( उप० ) उपलभ्यमानस्पर्शाश्रयमवयिनं साधियत्वा परमाणुलक्षणं वायुं साधियतुमाह—अद्रव्यवत्त्वेनेति । द्रव्यमाश्रयभूतमस्यास्तीति द्रव्यवत् न द्रव्यवत् अद्रव्यवत्, द्रव्यानाश्रितमित्यर्थः । तथाचाकाश्रवत्परमाणुलक्षणो वायुर्द्रव्यम्, अन्येषां पदार्थानां द्रव्याश्रितत्वात् । आश्रितत्वं चान्यत्र नित्यद्रव्यभ्य इत्यभिधानात्परमाणुभ्यां द्र्यणुकारम्भाद् द्र्यणुकादिप्रक्रमेणा-वयविनो महत आरम्भस्योपपादनीयत्वादिति ।। ११ ।।

(विवृ०) एवमवयविनि वायौ सिद्धे तन्निर्वाहकतया तत्परमाणुरप्य-वद्यं स्वीकार्यस्तन्न द्रव्यत्वमप्यावदयकमित्याह—अद्रव्यवन्त्वेनेति । द्रव्यमधि-करणतया विद्यते यस्य तद्र्व्यवत् द्रव्यवृत्तीत्यर्थः । न द्रव्यवदद्रव्यवत् तस्य भावोऽद्रव्यवन्त्वं विद्येषणे तृतीया तथाच द्रव्यवृत्तिभिन्नत्वेन विद्ये-षितं वायुरूपं द्रव्यं स्थूलवायुनिर्वाहकतयाऽवद्यं स्वीकार्यमित्यर्थः ॥ ११ ॥ (भाष्यम्) सोऽयं वायुः—अअद्रव्यवन्त्वेन द्रव्यम्। द्रव्यं यन्न भवति 11

तद्द्रन्यम् । अद्रव्यवांश्च वायुस्तस्माद्र्व्यम् । वायौ खल्वद्रव्यं स्पर्शो वर्ततः इति ॥ ११ ॥

## क्रियावत्त्वाद् गुणवत्त्वाच ॥ १२ ॥

( उप० ) वायुपरमाणोर्द्रव्यत्वसाधकं हेतुद्वयं समुचिन्वन्नाह-क्रिया-वत्त्वादिति । वायुपरमाणुर्द्रव्यमिति शेषः । यद्यपि द्रव्यत्वे सिद्धे क्रिया-वत्त्वं गुणवत्त्वं च सिध्यति तत्सिद्धौ च द्रव्यत्वसिद्धिरित्यन्योन्याश्रयः, तथाप्युपलभ्यमानस्पर्शाश्रयस्यानयविनो मूलभूतस्य परमाणोरसमवायि-कारणसंयोगान्यथानुपपत्त्या क्रियावत्त्वम्, अवयविस्पर्शरूपादेः कारण-गुणपूर्वकत्वनियमाद्गुणवत्त्वं च सिद्धं ताभ्यां च द्रव्यत्वमित्यदोषः। तत्र-क्रियावत्त्वं सपक्षेकदेशवृत्ति, गुणवत्त्वं च सपक्षव्यापकम्। चकारात्सम-वायिकारणत्वं द्रव्यत्वसाधकं समुचिनोति । ननु परमाणावेव न प्रमाणं कस्य द्रव्यत्वं साध्यत इति चेन्न, स्थूलकार्यस्य क्रियाविभागादिन्यायेन भज्यमानस्याल्पतरतमादिभावात् यतो नाल्पीयः स एव परमाणुः अवयवा-वयविप्रसङ्गस्यानवधित्वे अनन्तावयवत्वाविशेषे सुमेरुसर्षपादीनां परिमाणा-विशेषापत्तिः कारणसंख्याविशेषमन्तरेण परिमाणप्रचययोरपि परिमाणभेदं प्रत्यतन्त्रत्वात् । न च विनाशावधिरेवायमवयवावयविप्रसङ्गः अन्त्यस्य निर-वयवत्वेन विनाशानुपपत्तेः सावयवत्वे च निरवधित्वापत्तेस्तत्र च दोषस्यो-क्तवात् । ननु त्रुटिरेवावधिर्दृश्यमानत्वाददृश्यमानकल्पनायां मानाभावा-दिति चेन्न, तस्य चाक्षुषद्रव्यतया महत्त्वानेकद्रव्यत्वयोरावश्यकत्वात्तस्मा-त्रसरेण्ववयवावयव एव परमाणुर्यथा पृथिव्यादौ तथा वायावपीति सिद्धो वायुपरमाणुः ॥ १२ ॥

(विदृ०) वायुपरमाणोर्द्रव्यत्वसाधकं हेतुद्रयमाह्-क्रियावस्वादिति। वायवीयपरमाणुर्द्रव्यमिति शेषः । द्वयणुकारम्भकसंयोगादिरूपगुणवस्त्वं तद्गुकूछित्रयावस्त्वं च परमाणाववश्यमङ्गीकार्यमिति न संदिग्धासिद्धो हेतुः । परमाणुसिद्धिप्रकारस्तु त्रसरेणुः सावयवश्चाध्रुषद्रव्यत्वाद्घटवत् त्रसरेणोरवयवाः सावयवा महद्वयवत्वात्कपाछवदित्यादिः । एवं च पृथिव्यादौ यथा परमाणुस्तथा वायुस्थछेऽपि निराबाध एव अवयवावय-विपरंपरायास्तुल्यत्वादिति ॥ १२ ॥

(भाष्यम्) अथापि खल्वद्रव्यं भावो द्रव्यगुणकर्मसु वर्तते इति गुणः कर्म च द्रव्यं स्यादिखत आह—\*\*क्रियावत्त्वाद्गुणवत्त्वाच । न श्रूमोऽद्रव्यं भावोऽस्मिन् वर्तते इति वायुर्द्रव्यमिति । किंत्वद्रव्यं क्रिया गुणश्चास्मिन् वर्तते इति वायुर्द्रव्यमिति । क्रियागुणाभ्यां हि द्रव्यं छक्ष्यते न भावेन । न वै क्रिया गुणश्च गुणेषु वर्तते कर्मसु वेति । सत्यिप भावस्य संख्यादेश्च गुणत्वे द्रव्यगुणकर्मवृत्तित्वे च विशेषविवक्षया वैज्ञात्यादुच्यते क्रियावत्वा-द्गुणवत्त्वाचेति ॥ १२ ॥

# अद्रव्यत्वेन नित्यत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥

(उप०) नतु क्रियावत्त्वाद्गुणवत्त्वाच घटादिवत्परमाणोरनित्यत्वमनुमे-यमत आह—अद्रव्यत्वेनिति । परमाणुळक्षणवायोरिति शेषः । द्रव्यं हि सम-वायिकारणासमवायिकारणान्यतरनाशान्त्रस्यति परमाणोस्तु निरवयवतया नैतदुभयमस्ति । तथाच विनाशकाभावान्न विनश्यति क्रियावत्त्वे गुणवत्त्वे च हेतौ सावयवत्वमुपाधिः । स च पक्षधमद्रव्यत्वावच्छिन्नसाध्यव्यापकः । केवळसाध्यव्यापकस्तु प्रागभावप्रतियोगित्वमुपाधिः ॥ १३ ॥

(विवृ०) ननु परमाणुरिनत्यः क्रियावत्त्वात् गुणवत्त्वाद्वा घटवत् इत्यनुमानेन परमाणाविनत्यत्वं सेत्स्यतीत्यत आह—अद्रव्यत्वेनेति । वायुपरमाणोरिति शेषः । नास्ति द्रव्यं समवायिकारणतया यस्य तद्द्रव्यं द्रव्यसमवायिकारणकभिन्नं तत्त्वेनेत्यर्थः । समवायिकारणजन्यत्वस्य द्रव्यसमवायिकारणकत्वव्याप्यतया परमाणोर्व्यापकाभाववत्त्वेन व्याप्याभाववत्त्वान्नानित्यत्वम् । तथाहि समवायिकारणाभावेऽसमवायिकारणस्याप्यभावात्त्परमाणोर्ने विनाशसंभवः द्रव्यनाशं प्रति तद्न्यतरनाशस्य हेतुत्वात् । परमाणोर्द्रव्यत्वं तु पूर्वमेव साधितम् । केचित्तु अद्रव्यद्रव्यत्वेनेति सूत्रस्य पाठ इत्याहुः ॥ १३ ॥

( भाष्यम् ) स्थूलस्य वायोरुपादानं सूक्ष्मो वायुर्न द्रव्यवानिति नित्यत्व-मस्योक्तं भवतीति सूक्ष्माणां पृथिव्यादीनां साधारणं वचनम् । अथापि प्रागुत्पत्तेरुत्पन्नः स्थूलो वायुरवान्तरसर्गप्रलयेष्ववस्थानात् न पुनरिदानीं कारणद्रव्यादुत्पद्यते इति व्यवहारदशायामद्रव्यत्वात् नित्यत्वमस्योक्तं भवति । नित्यस्य सतोऽनुपल्लिश्वनिमित्तानुपपत्तेः सर्वदोपल्लिश्रसङ्गः । न व खलु सर्वदा वायुरुपलभ्यते । न च नित्यस्य सतो वायोरनुपल्लिश्वनिमि-त्तमुपपद्यते । यदि व उपपद्येत, तस्योपल्लिशः स्यात् । न तूपलभ्यते । तस्मात् सर्वदोपल्लिश्रसङ्गः । ततो येयं कादाचित्की वायोरुपल्लिशः सा नोपपद्यते । अनित्यस्य खल्वसतोऽनुपल्लिश्ररुपपद्यते इति । चल्रत्वादहेतुः । चलो हि वायुर्नेकत्र चिरमवितिष्ठते देशाहेशान्तरमपसपिति । यदा खल्व-यमुपलब्धुः सविषं प्रत्यासीदिति, तदोपलभ्यते । यदा त्वपसरित, न तदो-पलभ्यते इति । यश्चान्यो वायुराशिरिभतः पृथिवीं वर्तते, येनायं लोकः प्राणिति, स खलु स्पृष्टोऽपि सर्वकालमस्पत्वान्नोपलभ्यते । तस्मान्नित्यस्य सतोऽनुपलब्धिनिमित्तानुपपत्तेरित्यहेतुः ॥ १३ ॥

## वायोर्वायुसंमूर्च्छनं नानात्वलिङ्गम् ॥ १४ ॥

(उप०) द्राणुकादिप्रक्रमेणारम्भसिद्धौ सिद्धमिप वायुनानात्वं प्रकारान्तरेणापि साधियतुमाह—वायोरिति । वायुसंमूर्छनमिति वाय्वोर्वायुनां वा संमूर्छनं संयोगिवशेषः । स च समानवेगयोर्विरुद्धदिक्किक्ययोः संनिपातः । स च तृणतूळकादेरूर्ध्वगमनेनानुमीयते। वाय्वोरूर्ध्वगमनस्य सन्निपातस्य चाती- विद्यावाणादीनां तु प्रत्यक्षाणामूर्ध्वगमनस्य सन्निपातस्य चाती- स्पर्शवद्वेगवह्व्याभियातः स्पर्शवद्वेगमनस्य वायोरूर्ध्वगमनं प्रस्परम्पर्धायाः स्पर्शवद्वेगवह्व्याभियातः स्पर्शवद्वेगमनं प्रस्परम्पर्धायाः स्पर्शवद्वेगवह्व्याभियातः प्रस्परम्पर्धायाः स्वभावस्य वायोर्द्ध्वगमनं प्रस्परम्पर्धायाः साध्यति नदीपयः पूर्योस्तथा दर्शनात् । तद्ध्वगमनं च तृणाद्ध्वगमन् नानुमेयं, निह तृणादीनामूर्ध्वगमनं स्पर्शवद्वेगवह्व्याभिघातनोदनान्य- तरिद्वनेति ।। १४ ॥

(विदृ०) नन्वाकाशादिवद्वायोरिप न नानात्वं किंत्वेकत्वमेव, दक्षिणवातोत्तरवातादिव्यवहारस्तु उपाधिभेदादेवोपपादनीय इति तटस्था-शङ्कां निरस्यति—वायोरिति । विरुद्धदिग्गामिनोवेंगवतोर्वाय्वोः परस्परप्रती-धातरूपं यत्संमूर्च्छनं तृणतूलादीनामूर्घ्वगमनानुकूलं तत्संपादकतयाऽनुमीयमानं तदेव वायुनानात्वे लिङ्गम् । अन्यथा वायोरेकत्वे संमूर्च्छना-नुपपत्त्या तृणादेक्ष्वगमनानुपपत्तेः । तथाच वाय्वोः संमूर्च्छनेन तयो-क्ष्वगमनं भवति तेन च तृणादीनामूर्घ्वगमनम् । संमूर्च्छनेनोर्घ्वगमनं तु विरुद्धदिग्गामिनोवेंगवतोर्नद्यादिप्रवाहस्थितजलयोर्दृष्टमिति ॥ १४ ॥

(भाष्यम्) न चैतन्मन्तव्यं नित्यश्चैकश्चायं वायुराकाशवत्, तत्रैवं सत्येकस्यापस्पेणमन्यस्य चोपस्पेणमित्येतन्नोपपद्यते इति । अनेके हि वायवः। कया युक्त्या ? उज्ञावचोपळ्येः। अनेकप्रकारः खळु वायुरूपळ्भ्यते मन्दस्तीत्रो मध्यमश्चातो नायमेको भवति । अथापि खल्वेतत्— अवायोर्वायुसंमूर्छनं नानात्विळङ्गम् । वायुसंमूर्छनं नाम विरुद्धदिक्क्रिययो-वेंगवतोर्वाय्वोः संनिपातः। या चेयं वायुप्रेरितानां तृणादीनामूर्ष्वगितरू

पळभ्यते, सा खलु वायुसंमूच्छेनादुत्पद्यते । संमूच्छितो वै वायुरुर्घ गच्छंस्तृणादिकमप्यूर्घ गमयति । विरुद्धदिक्किययोर्नदीस्रोतसोः संमूच्छेनाद्पां तत्संसृष्टानां तृणादीनां चोर्घ्यमनं दृष्टम् , तथाचैतदिति । तदेवं तृणादीनामूर्घ्यमनात्तित्रिमित्तं वायोः संमूच्छेनमनुमीयते, ततो वायुनानात्वमिति ॥ १४ ॥

## वायुसंनिकर्षे प्रत्यक्षाभावादृष्टं स्टिङ्गं न विद्यते ॥ १५ ॥

( उप० ) नन्बदृष्टिङ्गो वायुरित्युक्तम् । तथाच कथमेतदित्यत आह— वाय्विति । दृष्टं हि छिङ्गं यत्र प्रत्यक्षेण व्याप्तिम्रहस्तदुच्यते यथा धूमो-ऽग्नेः वायुसंनिकर्षे च वायुना सहाविनाभावे प्रत्यक्षं नास्ति। निह भवित यो यः स्पर्शकम्पादिमान् स वायुरिति कस्यचित् प्रत्यक्षं वायोरेवाप्रत्यक्षत्वादत एव तादृशं प्रत्यक्षगृहीतव्याप्तिकं छिङ्गं नास्तीत्यर्थः ।। १५ ।।

(विदृ०) नन्बदृष्टिङ्गो वायुरिति यत्पूर्वमुक्तं तत्कथं संगच्छते दृष्टस्य स्पर्शादेरेव वायुलिङ्गत्वादत आह्—वायुसंनिकर्ष इति । दृष्टं लिङ्गं हि यत्र व्याप्तेः प्रत्यक्षं भवति यथा वहेर्षृमः । प्रकृते तु वायुसंनिकर्षेऽिप वायुव्याप्तिप्रत्यक्षं न संभवति वायोरतीन्द्रियत्वात् । तथाच प्रत्यक्षगृहीतव्या- प्रिकं लिङ्गं वायौ नास्तीत्यदृष्टलिङ्गो वायुरिति सुष्टूक्तमेवेत्यर्थः ॥ १५ ॥

(भाष्यम्) न वै खलु भोः स्पर्शादिभिर्छिङ्गेर्वायुरनुमीयते। द्रव्यं हि किंचिदेतैस्तदाश्रयोऽनुमीयते। न च यदनुमीयते, वायुर्नाम तद्भवति। तत्र, यादृगिदं भवति उपलब्धिलिङ्गात् योऽनुमीयते स वायुरिति, तादृगेन्तद्भवति स्पर्शादिभिर्छिङ्गेर्थोऽनुमीयते स वायुरिति। न च वायुर्नाम द्रव्यं प्रत्यक्षम्। अदृष्टलिङ्गो हि स इत्याह— अवायुसंनिकर्षे प्रत्यक्षाभावाद् दृष्टं लिङ्गं न विद्यते।यदा वै वायुः संनिकृष्यते तदापि नैवासौ प्रत्यक्षेणोपलभ्यते। तस्मान्न तत्र दृष्टं लिङ्गासित। न चात्र लिङ्गालिङ्गानाः प्रत्यक्षेणोपलभ्यते। तस्मान्न तत्र दृष्टं लिङ्गासित। न चात्र लिङ्गालिङ्गानाः प्रत्यक्षेण शक्यो प्रहीतुम्। यत्र लिङ्गं लिङ्गा चेलेतहृयं प्रत्यक्षं, तत्रतत्स्यात्। नलेतद्रस्ति। कस्मात् १ सत्यपि वायुसिन्नकर्षे वायोः प्रत्यक्षाभावात्। तस्माद्दृष्टिङ्गोऽयमिति। अथ मन्यते कार्येण कारणानुमानवदेतत्स्यात्। कार्य हि स्पर्शः कारणं चास्य वायुरिति। पार्थिवेन चोद्ध्वनादिना पार्थिवस्य कारणस्यानुमानं दृष्टमिति। तच नैवं भवति। द्रव्यं द्रव्यमारभमाणं सजान्तीयमारभते इति पार्थिवेन पार्थिवस्यानुमानमुपपयते। द्रव्यगुणयोस्तु नैवं। गुणेन हि स्पर्शेन तदाश्रयो द्रव्यमनुमीयते इति।। १५।।

#### सामान्यतोदृष्ट्वादिश्रदः ॥ १६ ॥

( उप० ) तर्हि वायोरनुमानमेव कथमित्यत उक्तमेव द्रवियतुमाह—सामान्यत इति । अनुमानं हि त्रिविधं पूर्ववत्, शेषवत् सामान्यतोदृष्टं च । तथाचायमनुभूयमानस्पर्शः कचिदाश्रितः स्पर्शत्वात् गुणत्वाद्वेति सामान्यतोदृष्टादेवेतरबाधसहकृतात् अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितत्वं सिष्य—तीत्यर्थः। गतं तर्हि केवलव्यतिरेकिणेति चेन्न, इतरबाधानन्तरं यत्र सामा—न्यतोदृष्टं प्रवर्तते तत्राष्टद्रव्यानाश्रितत्वं पक्षविशेषणं सिद्धमादाय अष्ट—द्रव्यानाश्रितोऽयं स्पर्शः कचिदाश्रित इति प्रतिद्वार्थोऽष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्या—श्रितत्वमनादाय न पर्यवस्यतीति प्रतीत्यर्थापर्यवसन्नतयाऽन्वयिन एवा तिसिद्धः। यत्र तु पूर्वमेव वाधावतारात्सामान्यतोदृष्टं तत्र प्रतीत्यर्थ—पर्यवसानात् केवलव्यतिरेकीत्यभ्युपगमात् । प्रकारार्थे केवलव्यतिरेकीत्वि तु तुच्छमेव उक्तस्थले प्रकारस्यान्वयिन एवोपस्थितेः । व्यापकतावच्लेद्—कप्रकारिकैवानुमितिरिति नियमस्त्वप्रामाणिकः सामग्रीविशेषसाचिव्यात्प्र—कारान्तरमानस्यापि संभवात् ॥ १६ ॥

(विवृ०) ननु वायुव्याप्तेरप्रत्यक्षत्वे तद्नुमानं कथं संभवतीत्यतः पूर्वोक्तमेव स्मारयति—सामान्यत इति । अविशेषो विशेषराहितः विशेषा— विशेषत इति यावत् । विशेषश्च द्रव्यत्वव्याप्यजातिविशेषो वायुत्वं तथा चानुभूयमानः स्पर्शः कचिदाश्चितः स्पर्शत्वादित्यनुमानेन इतरबाधसहकः— तेन स्पर्शे अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्चितत्वसिद्धौ अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्यत्वेना वायुरि साध्यतावच्छेदककोटौ सिध्यतीति भावः । सामान्यतोदृष्टादित्वि कार्यकारणिमन्नलिङ्गादन्वयव्यतिरोकिलिङ्गाद्वेत्यर्थः । न्यायसूत्रे पूर्ववत् , शे— ववत् , सामान्यतोदृष्टमिति त्रिविधमनुमानमुक्तम् । तत्र पूर्ववत् । शेषवत् कार्यलिङ्गकं केवलव्यतिरेकि वा । सामान्यतो— दृष्टं कार्यकारणिभन्नलिङ्गकमन्वयव्यतिरेकि वा इत्यर्थः ॥ १६ ॥

(भाष्यम्) सामान्यतोदृष्टाचानुमानात्र विशेषःसिध्यति । स्पर्शेन हि तद्मश्रयस्य द्रव्यस्यानुमानं भवति न वायोः । त्रिविधं खल्वनुमानमुक्तिं पूर्ववत् , शेषवत् , सामान्यतोदृष्टं चेति । यत्र कारणेन कार्यमनुमीयते भेघोन्नत्या भविष्यति वृष्टिरिति, तत् पूर्ववद्नुमानम् । यत्र कार्येण कार—णमनुमीयते पूर्वोद्कविपरीतोद्केन नद्याः भूता वृष्टिरिति, तच्छेषवद्नु—मानम् । अथापि खलु प्रसक्तप्रतिषेधेऽन्यत्राप्रसङ्गाच्छिष्यमाणे संप्रत्ययः

रोषस्ततः शेषवदिति । गुणस्य स्पर्शस्य द्रव्याश्रितत्वे सिद्धे प्रसक्तस्य प्रिथव्याद्याश्रितत्वस्य प्रतिषेधे गुणकर्मणोरप्रसङ्गाच्छिष्यमाणे द्रव्यान्तरे वायो संप्रत्यय इति । सामान्यतोदृष्टं खरुवेकत्र दृष्ट्योरेकस्य द्शेनादन्य-स्यानुमानम् । यथा देवद्त्तादिदेशान्तरसंवन्धो त्रज्यापूर्वको दृष्टः, ततश्चन्द्रा-कियोरपि देशान्तरसंवन्धो त्रज्यापूर्वक इत्यनुमानमिति । तत्रैवं सित , पूर्व-वतः शेषवतश्चेति चार्थो मन्तव्यः । अथापि खल्ज यत्र साध्यसाधनयोः संवन्ध्यहणाद्भवत्यनुमानं पूर्ववत्राम तत् । यत्र तद्यतिरेकयोस्तच्छेषवत् । यत्र चोभयथा प्रवृत्तिस्तत्सामान्यतोदृष्टमिति । अथापि खल्वाचार्यप्रवृत्ति-क्रापयति द्विविधमनुमानं, कचिद्विशेषतोदृष्टं कचित्र सामान्यतोदृष्टमिति । यत्र विशेषतो दृष्टं लिङ्गं भवति लिङ्गं लिङ्गा चेत्येतदृयं यत्र प्रत्यक्षं, तत्र विशेषतो प्रवृत्तिमानम् । सामान्यतोदृष्टाच न गम्यते विशेषः ॥ १६ ॥

# तस्मादागमिकम् ॥ १७॥

( उप० ) ननु चाविशेष इति वायुरयमित्याकाराऽनुमितिने भवति किंत्वष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितत्वेनैव प्रकारेणेति विवक्षितं यदि, तदा त्तस्य द्रव्यस्य वायुसंज्ञायां किं मानमत आह—तस्मादिति । यस्माद्विरो-षाकारेण नानुमितिः तस्माद्वायुरिति नाम आगमिकम् । आगमो वेदः त्ततः सिद्धमित्यर्थः । ' वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता ', 'वायव्यं श्वेतं छागलमा-रुभेत ', 'वायुश्च सर्ववर्णोऽयं सर्वगन्धवहः शुचिः ' इत्यादि विधिशेषीभूतार्थः वादादेव वायुसंज्ञाधिगतिः। यथा 'यत्र दुःखेन संभिन्नं न च प्रस्तमनन्त-रम् ' इत्याद्यर्थवादात्स्वर्गसंज्ञायाः । 'वसन्ते सर्वसस्यानां जायते पत्र-वसंज्ञायाः 'अम्बुजो वेतसः ' इत्यर्थवाराद्वेतससंज्ञायाः, 'वराहं गावो-**ऽनुधावन्ति '** इत्यर्थवादाद्वराहसंज्ञायाः, अन्यथा 'स्वर्गकामो यजेत ' इलादें। विशिष्टसुखानुपस्थितौ यागादिषु स्वर्गार्थिनां प्रवृत्तिनं स्यात्। न स्याच 'यवमयश्चरभवति ', 'वैतसे कटे प्राजापत्यं धिनोति ', 'वाराही चोपानत् ' इत्यादौ म्लेच्छप्रसिद्धिमनुरुध्य प्रवृत्त्यनध्यवसायः । म्लेच्छा हि यववराहवेतसराब्दान् कङ्कुवायसजम्बुषु प्रयुञ्जते। तथाचार्थवादमन्तरेण संदेहः स्यादित्यागमादेव तत्तदर्थप्रतीतिरिति भावः । नाममात्रमाग्रीकं द्रव्यसिद्धिस्तु सामान्यतोदृष्टादेव ॥ १७ ॥

( विष्टु॰ ) ननु वायुत्वेन यदि नानुमानं तदा तस्य वायुसंज्ञायां

किं मानमत आह-तस्मादिति । यस्माद्वायुत्वस्वरूपजातिप्रकारेण वायो-नीनुमितिः तस्माद्वायुरिति नाम आगमिकं वेदप्रसिद्धम् । आगमास्तु 'वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता', ' वायव्यं श्वेतं छागलमालभेत', 'वायुश्च सर्ववणोंऽयं सर्व-गन्धवहः शुचिः' इत्याद्याः । तेभ्यो वायुसंज्ञाधिगता यथा ' यन्न दुःखेन ' इत्यादिना स्वर्गसंज्ञावगतिः, यथा वा ' वसन्ते सर्वसस्यानाम् ' इत्याद्यर्थवा-दाद्यवसंज्ञावगतिः, यथा वा 'अम्बुजो वेतसः' इत्यर्थवादाद्वेतससंज्ञावगमः । यथा वा ' वाराही चोपानत् ', ' वाराहं गावोऽनुवावन्ति ' इत्याद्यागमा-द्वराहसंज्ञावगमः । म्लेच्छा हि यववराहवेतसशब्दान् ऋमेण कङ्गुकाकज-म्बुषु प्रयुक्तते । तथाच-अर्थवादमन्तरेण संदेहः स्यादित्यागमादेव तत्तद-र्धप्रतीतिरित्याशयः ॥ १७ ॥

## संज्ञा कमे त्वस्मद्विशिष्टानां छिङ्गम् ॥ १८॥

( उप० ) एवं वायुप्रकरणं समाप्य तत्किमुन्मादिजल्पित-डित्थ-डवि-त्थसंज्ञाबद्वायुसंज्ञापीत्यागमस्य सर्वेज्ञप्रणीतत्वमुपपादयन् औपोद्घातिकमी-श्वरप्रकरणमारिप्समान आह संज्ञेति । तुशब्दः स्पर्शोदिलिङ्गव्यवच्छे-दार्थ: । संज्ञा नाम, कर्म कार्य क्षित्यादि, तदुभयमस्मद्विशिष्टानामीश्वरमह-र्षीणां सत्त्वेऽपि लिङ्गम् ॥ १८ ॥

( विवृ ) नन्वागमस्य कथं प्रामाण्यमित्यत आह—संज्ञेति । तुराब्दः प्रकरणविच्छेदार्थः । इदानीमीश्वरप्रकरणमारब्धमिति भावः । संज्ञा नाम वायुवराह्यववेतसादि, कर्म कार्य क्षित्यंकुरादि, एतदुभयमस्मद्विशिष्टा-नाम् अस्मत्तो विशिष्टानां तत्तत्कार्यसमर्थानां सर्वज्ञैर र्थसंपन्नानिश्वर-महर्षीणां लिङ्गमनुमापकम् । तुकारो लिः।न्तरव्यवच्छेदार्थो वा । तथा-चेश्वरमहर्षिसिद्धौ तत्प्रणीतत्वेन वेदस्मृत्यादेः प्रामाण्यमवश्यमङ्गीकार्य-मिति । यद्यपीदं पूर्वमुक्तं तथापि दार्ह्यार्थमीश्वराद्यनुमानकथनार्थे च पुनर्वचनम् ॥ १८ ॥

( भाष्यम् ) वायुरेतद्र्व्यमित्येतदागमिकं मन्तव्यमित्यागमस्य स्वतन्त्र-प्रमाणभावमनभ्युपगच्छतो न किंचित्समाधानमिति प्रत्यवतिष्ठमानमुपहस-न्निवेदमाह— \* संज्ञाकर्म त्वस्मद्विशिष्टानां लिङ्गम् । तुशब्दात् पक्षो व्याव-त्येते । स्पर्शेन तदाश्रयस्य द्रव्यस्यानुमाने न विप्रतिपत्तिः । किंतु तद्र्व्यं वाय्वभिधानमन्याभिधानं वेति संज्ञायां विप्रतिपात्तिः । संज्ञा त्वस्माकं न

कर्म । अस्मत्तो विलक्षणानां खल्वेति हुन्नम् । परीक्षेव वस्तूनामस्मादृशाना कर्म । संज्ञा त्वस्मिद्वलक्षणैलेंकिकैरिप क्रियते । इदमस्ति नास्तीति परी-क्षकैर्निणीतेऽथें लोकिकैरिप बह्वयः संज्ञास्तत्र संनिवेश्यन्ते । असाधारणो हि वस्तुधमों व्यपदेशनिमित्तम् । तिन्नर्णयश्चन परीक्षकेभ्योऽन्यस्मात्। संज्ञान्त्वन्यस्माद्गीति । यचैतत् स्पर्शोदिभिलिङ्गेरनुमितं द्रव्यं, तत्खलु वातीति वायुः, स्पृश्यते इति स्पर्शनः, प्राणित्यनेनेति प्राणः, अशितपीतादिसमीक-रणात्समान इत्यादि यथाविषयमाख्यायते । अथापि खल्वेतत्संज्ञाकमे अस्माकमसमद्विशिष्टानां च लिङ्गमिति । अथापि खल्वस्मद्विशिष्टानां योनिनां लिङ्गमिति लोकसामान्यमिवात्मिन मन्यते इति शैलीयं भगवतः सूत्रकारस्य ॥ १८ ॥

मत्यक्षप्रवृत्तत्वात्संज्ञाकर्मणः ॥ १९ ॥

( उप० ) कथमेतिदित्यत आह-प्रत्यक्षेत्यादिना । अत्रापि संज्ञा च कर्म चेति समाहारद्वन्द्वादेकवद्भावः संज्ञाकर्तुजीगत्कर्तुश्चाभेदसूचनार्थः । त्तथाहि यस्य स्वर्गापुर्वादयः प्रत्यक्षाः स एव तत्र स्वर्गापुर्वादिसंज्ञाः कर्त्र-मीष्टे, प्रसक्षे चैत्रमैत्रादिपिण्डे पित्रादेश्चेत्रमैत्रादिसंज्ञानिवेशनवत्। एवं च घटपटादिसंजादिहेलद्वादि ईश्वरसंकेताधीनमेव ।यः शब्दो यनेश्वरेण संके-तितः स तत्र साधः यथा या काचिद्रोषधिर्नेकुलदंष्ट्रायस्पृष्टा सा सर्वोऽपि संपिवषं हन्तीत्येतादशी संज्ञा अस्मदादिविशिष्टानां लिङ्कमनुमापकम् । यापि मैत्रादिसंज्ञा पित्रा पुत्रे क्रियते सापि ' द्वादशेऽहनि पिता नाम कुर्यात् ' इत्यादिविधिना नूनमीश्वरप्रयुक्तिव । तथाच सिद्धं संज्ञाया ईश्वरलिङ्गत्वम् । एवं कर्मापि कार्यमपीश्वरे लिङ्गम् । तथाहि क्षित्यादिकं सकर्तकं कार्यत्वाद्धटवित्ति । अत्र यद्यपि शरीराजन्यं जन्यं वा जन्यप्र-यत्नाजन्यं जन्यं वा सकर्तृकत्वासकर्तृकत्वेन विवादाध्यासितं वा संदि-ह्यमानकर्तृकत्वं वा क्षित्यादित्वेन न विवक्षितं, अदृष्टद्वारा क्षित्यादेरिष जन्यप्रत्यत्रजन्यत्वात् । विवाद्संदेहयोश्चातिप्रसत्तत्वेन पक्षतानवच्छेद्क-त्वात् । किं च सकर्तृकत्वमपि यदि कृतिमज्जन्यत्वं तदाऽस्मदादिना सिद्ध-साधनम् , अस्मदादिकृतेरप्यदृष्टद्वारा क्षित्यादिजनकत्वात् । उपादानगी-चरकृतिमज्जन्यत्वेऽपि तथा, अस्मदादिकृतेरपि किंचिदुपादानगोचरत्वात् , कार्यत्वमपि यदि प्रागभावप्रतियोगित्वं तदा ध्वंसे व्यभिचार इति तथापि क्षितिः सकर्तृका कार्यत्वात् अत्र च सकर्त्कत्वमदृष्टाद्वारककृतिमज्जन्यत्वं

कार्यत्वं च प्रागभावावच्छिन्नसत्ताप्रतियोगित्वम् । नचाङ्करादौ संदिग्धानै-कान्तिकत्वं साध्याभावनिश्चये हेतुसद्सत्त्वसंदेहे संदिग्धानैकान्तिकत्वस्य दोषत्वात् । अन्यथा सकलानुमानोच्छेदप्रसङ्गात् । न च पक्षातिरिक्ते दो-षोऽयमिति वाच्यं, राजाज्ञापत्तेः । नहि दोषस्यायं महिमा यत्पक्षं नाक्रा-मति तस्मादङ्करस्फुरणदशायां निश्चितव्याप्तिकेन हेतुना तत्र साध्यसिद्धे-रप्रत्यूहत्वात्क संदिग्धानैकान्तिकता तदस्फुरणद्शायां तु सुतरामिति संक्षेपः ॥ १९ ॥

( विवृ ) ननु सर्वज्ञत्वं संज्ञाकर्मकर्तुः कुतः सिद्धमित्यत आह— प्रत्यक्षप्रवृत्तत्वादिति । संज्ञाकर्मण इत्यत्र पूर्ववत्समाहारद्वन्द्वः प्रत्यक्षप्र-वृत्तत्वात् प्रत्यक्षसाध्यत्वात् । तत्र संज्ञायाः संज्ञिप्रत्यक्षसाध्यत्वम् । का-र्यस्य तूपादानप्रत्यक्षसाध्यत्वम्। पित्रादिना हि पुत्रादिशरीरं दृष्ट्वैव तत्र चैत्र-मैत्रादिसंज्ञा निवेश्यन्ते । एवं कुलालाद्योऽपि कपालादिकं दृष्ट्रेव घटादिकं कुर्वन्ति। अतो निखिलसाधुसंज्ञाकर्तुस्तादृशसंज्ञिप्रत्यक्षस्य, क्षित्यादिकार्य-चावस्यकत्वात्सर्वज्ञत्वमर्थवससंपन्नमेव । अत कर्तुस्तदुपादानप्रत्यक्षस्य एव न्यायस्त्रवृत्तौ तद्वराणुकादिकं पक्षीकृत्य सकर्तृकत्वस्यानुमाने अधि-करणसिद्धान्तन्यायेनेशस्य सर्वज्ञत्वसिद्धिरित्युक्तम् । अथ क्षित्यङ्कुरादि-पक्षकसकर्तृत्वानुमाने पक्षतावच्छेदकं किम्, न तावत् क्षितित्वं परमाण्या-त्मकक्षितार्वशतो वाधस्वरूपासिद्धचोः प्रसङ्गात् । तत्सामानाधिकरण्येन पक्षत्वमिति चेन्न। घटादौ सिद्धसाधनात् । जन्यत्वस्य विशेषणत्वे पक्षताव-च्छेद्कघटकस्य हेतुत्वेन उपनयासंभवादु हेर्यतावच्छेद्कविथेययो हैक्यान दिति चेत्र । स्वरूपसंबन्धरूपं पदार्थान्तररूपं वा कार्यत्वं पक्षतावच्छेदकं प्रागभावप्रतियोगित्वरूपं कार्यत्वं च हेतु: सकर्तृकत्वं च खोपादानगोचरा-परोक्षज्ञानचिकीर्षाकृतिमज्जन्यत्वम् ।ध्वंसे वाधादिवारणाय कार्यत्वद्वये सा-मानाधिकरण्यसंबन्धेन सत्तावैशिष्टां निवेशनीयमिति संक्षेपः ॥ १९॥

( भाष्यम् ) अथापि खल्वियं संज्ञा अस्मद्विशिष्टेरिप क्रियते इति कुत एतत्प्रतिपत्तव्यम् ?- क्षप्रत्यक्षप्रवृत्तत्वात्संज्ञाकर्मणः । प्रत्यक्षं खल्वद्यतना अपि संज्ञां कर्तुं प्रवर्तन्ते, किमत्रानुमानेन । प्रत्यक्षपूर्वकं खल्वनुमानमिति पूर्वोऽप्येवमिति शक्यमनुमातुम् । दृश्यते खल्वेवमिति । अथापि खल्वसा-धारणैर्वस्तुधर्मैः संज्ञाकर्मणः प्रवृत्तिरिति प्रत्यक्षमुपलभ्यते ।तच शक्यमस्म-द्विशिष्टैः कर्तुमिति । अवसिता वायुपरीक्षा ॥ १९ ॥

# निष्क्रमणं प्रवेशनमित्याकाशस्य लिङ्गम् ॥ २० ॥

(उप०) एवं सूत्राभ्यामीश्वरप्रकरणं समाप्याकाशप्रकरणमारिप्स-मान आह्-निष्क्रमणमिति । इतिशब्दः प्रकारार्थः । उत्क्षेपणादीन्यपि क-मीणि संगृह्णाति स्पर्शवहूव्यसंचारो निष्क्रमणं प्रवेशनं च तद्कार्यस्याका-शस्य लिङ्गमिति सांख्याः ॥ २०॥

(विवृ०) आकाशं निरूपयितुमाह—निष्क्रमणमिति । अत्र प्रकारार्थ-केतिशब्देनोद्धोपणादेरिप प्रहणम् । स्पर्शवतां संचारो निष्क्रमणं प्रवेशनं च शून्यात्मकाकाशं विनाऽनुपपद्यमानमाकाशनामकं द्रव्यान्तरमनुमापयतीति सांख्यमतम् ॥ २०॥

( भाष्यम् ) आकाशमिदानीं परीक्ष्यते— श्रनिष्क्रमणं प्रवेशनमित्याका-शस्य लिङ्गम् । आकाशो ह्यवकाशं ददाति । ततो निष्क्रामित प्रविशति च । यत्र चावकाशो नास्ति न तत्रैते भवतः । तस्मादनुमीयते अस्त्याकाशं यदव-काशं ददातीति ।। १९ ॥

# तद्रिङ्गमेकद्रव्यत्वात्कर्मणः ॥ २१ ॥

( उप०) तदेतदृषयितुमाह—तद्छिङ्गमिति । निष्क्रमणप्रवेशना-दिकं न तावत्समवायिकारणतया आकाशमनुमापयित कर्मण एकद्रव्य-त्वादेकमात्रमूर्तसमवायिकारणकत्वात्, न कर्मापि व्यासज्यवृत्तीत्युक्तं न वाऽमूर्तवृत्तीति ॥ २१॥

(विवृ०) तदेतन्मतं निरस्यति—तद्धिङ्गमिति । तन्निष्क्रमणादि-कमिलङ्गमाकाशस्य लिङ्गं न भवति कर्मणः क्रियाया एकं मूर्ते द्रव्य-माश्रयो यस्य तत्वात् । तथाच मूर्तमात्रसमवेतं कर्म न समवायितयाकाशा-नुमानसमर्थम् समवेतकार्ये हि समवायिकारणमाक्षिपति न चाकाशकर्मणोः समवायिसमवेतभाव इत्यर्थः ॥ २१ ॥

(भाष्यम्) अस्य प्रत्यवस्थानम् । तद् लिङ्गमेकद्रव्यत्वात्कर्मणः । निष्क्रमणं प्रवेशनं चेति द्वयं न लिङ्गमाकाशस्य । कस्मात् ? एकद्रव्य-त्वात्कर्मणः । कर्म खल्वेतत् निष्क्रमणं प्रवेशनं चैकस्मिन् द्रव्ये समवैति यिन्नष्कामित प्रविशति च, न त्वेतद्यकाशेऽपि समवैतीति नैतद्यकाशस्य लिङ्गम् ॥ २०॥

कारणान्तरानुक्रुप्तिवैधर्म्याच ॥ २२ ॥

(उप०) ननु चासमवायिकारणतयैवाकाराष्ट्रश्राप्रिष्टराति निष्कम-

णप्रवेशनादीखत आह—कारणान्तरेति । अनुक्लिप्तर्रक्षणम् । अनुकल्प्यते ज्ञाप्यतेऽनेनित व्युत्पत्त्या कारणान्तरस्य असमवायिकारणस्य याऽनुक्लिप्ति-र्लक्षणं तद्वैधर्म्यादित्यर्थः । द्रव्यं तावदसमवायिकारणं न भवत्येव असमवायिकारणता च कारणैकार्थप्रत्यासत्त्या कार्येकार्थप्रत्यासत्त्या च । प्रथमा तन्तुरूपाणां पटरूपं प्रति, इयं चासमवायिकारणता महतीति संज्ञां स्थाते स्प्रतिपत्तिकत्वात् । द्वितीया च यथा आत्ममनःसंयोगस्य ज्ञानादिकं प्रति, इयं चासमवायिकारणता स्ववीति संज्ञां स्थाते, इयं चासमवायिकारणता स्ववीति संज्ञां स्थाते स्वयुप्रतिपत्तिकत्वात् । आकाशस्य तु निष्क्रमणप्रवेशनादौ कर्मणि न समवायिकारणता नाप्यसमवायिकारणता तथाच न च कर्माकाशसत्त्वे स्विद्वामिति ।। २२ ।।

(विवृ०) असमवायिकारणविधयाऽपि नगगनस्य गमकं कर्मेत्याह— कारणेत्यादिना । अनुक्लप्तिरिति कृद्विहितो भाव इति न्यायादनुक्लप्तं वादिप्रतिवाद्यभयसंमतं यत्कारणान्तरमसमवायिकारणं गुणः कर्म च तद्वै-धर्म्यात् द्रव्यत्वरूपतद्वैधर्म्यस्याकाशे सत्त्वात् नासमवायिकारणतयाकाशम-नुमापयितुं निष्क्रमणादिकं शकोतीत्यर्थः ॥ २२ ॥

(भाष्यम्) इंतश्चेतदेवं प्रतिपत्तव्यम्— कारणान्तरानुकलि विधन्यां व । यानि कारणान्तरान्यनुकल्पन्ते कार्यान्तरेषु, तेषां वैधन्यां व तद्रिङ्गमा-काशस्य । नियतपूर्वभावो हि कारणानां धर्मः । सर्वकालं चाकाशं विद्यते, न तस्य पूर्वभावनियमः शक्यो निश्चेतुम् । न चैतस्य व्यतिरेकोऽस्ति । अन्वयव्यतिरेकाभ्यां हि कारणभावावगितः । यदि वै कारणमाकाशं भवेत्, ततो व्यतिरेकाभावात्सर्वदा कर्मोत्पद्येत । असर्वगतत्वं वा आकाशस्य स्यात् । तत्र याद्यगिदं भवित द्रव्यं लिङ्गमाकाशस्य, तादृगेतद्भवित निष्क्रमणं प्रवेशनं च लिङ्गमाकाशस्येति ।। २१ ।।

## संयोगादभावः कर्पणः ॥ २३ ॥

(उप०) ननु निमित्तकारणमस्तु कर्मण्याकाशम्, दृश्यते ह्याकाशे पक्षिकाण्डादीनां संचरणमत आह—संयोगादिति । मूर्तसंयोगेन कर्मका-रणस्य वेगगुरुत्वादेः प्रतिवन्धात् कर्मणोऽभावोऽनुत्पादो न त्वाकाशाभा-वात्तस्य व्यापकत्वात्, तस्मादाकाशान्वयोऽन्यथासिद्ध एव नाकाशनि-मित्ततां साधयतीत्यर्थः ॥ २३ ॥

(विवृ०) निमित्तकारणतयापि नाकाशानुमापकं कर्मेत्याह—संयो-गादिति । यतः संयोगात्संयोगानन्तरं कर्मणोऽभावः अनुत्पादः अत आकाशं न कर्मणि निमित्तकारणिमत्यर्थः । अयं भावः -फळपत्रादीनां भूम्यादिसंयोगानन्तरं कर्मोनुत्पत्तिद्शेनात् , संयोगिवशेषाभावादिकमेव कर्मणि निमित्तकारणं न त्वाकाशं तद्व्यतिरेकेण कर्मव्यतिरेकस्यासिद्धे - स्तस्य व्यापकत्वादिति भावः ॥ २३ ॥

(भाष्यम्) अस्योत्तरम्- इसंयोगादभावः कर्मणः। तद्छिङ्गमिति न भवति प्रतिषेधः। कस्मात् ? कर्मणः संयोगात्। कर्म हि क्रिया । सा च धात्वर्थः फळं व्यापारश्चेति द्वयी। तत्र, व्यापारो यन्निष्कामित प्रवि-द्याति च तस्मिन् समवैति। फळं तु संयोग आकाशेऽपीति भवति छिङ्ग-माकाशस्य। अथापि खल्वाकाशः सर्वगतोऽपि न सर्वत्र कर्मोत्पत्तिनि-मित्तम्। मूर्तिमता द्रव्येण संयोगात् खल्ववकाशस्यावरोधो भवतीति न तत्र कर्मोत्पद्यते। यस्तु सर्वदा सतो व्यतिरेकामावात्पूर्वभावनियमो न शक्यो निश्चेतुमिति प्रतिजानीते, तस्यात्मनोऽपि न कारणभावः प्राप्नोति। अवकाशकारिता कर्मनिष्पत्तिरिति प्रत्यक्षमेतत्। ततो यथा मूर्तसंयोगाभा-वस्तत्र हेतुरेवमाकाशोऽप्यवकाशनिमित्तं हेतुर्भवति विशेषो वा वक्तव्यः। न त्वसावस्ति। तस्मादुभयं हेतुरिति॥ २२॥

# कारणगुणपूर्वकः कार्यगुणो दृष्टः ॥ २४ ॥

(उप०) एवं सांख्यमते दृषिते शब्दमाकाशे छिङ्गमुपपाद्यिष्यन्परिन् शेषानुमानाय पीठमारचयन्नाह—कारणगुणोति । पृथिव्यादिरुक्षणे कार्ये ये विशेषगुणा रूपाद्यस्ते कारणगुणपूर्वका दृष्टाः शब्दोऽपि विशेषगुणः जाति-मत्त्वे सति बाह्यैकेन्द्रियमात्रवाह्यत्वात् , रूपादिवत् । तथाचतादृशं कार्ये नोपछभ्यते यत्र कारणगुणपूर्वकः शब्दः स्यादित्यर्थः ॥ २४॥

( विष्टु ) शब्द एवाकाशानुमापक इत्यभिधातुं भूमिकामारचयति— कारणेत्यादिना । कार्यस्य यो विशेषगुणः स कारणगुणपूर्वेक एव दृष्टः यथा घटरूपादिः कपालरूपादिपूर्वेकः तथाच शब्दरूपो यो विशेषगुणः स्रोत्रेन्द्रियेणोपलभ्यते तस्य कारणगुणपूर्वेकत्वाभावान्नकार्यगुणत्वं किंतु नि-त्यद्रव्यस्यैवगुणः शब्द इति शब्दाधारतया नित्यद्रव्यसिद्धिरित्यर्थः ॥ २४॥

(भाष्यम्) अवकारोन हि सोऽनुमीयते । यश्चायमुपलभ्यते रान्दः, सोऽप्याकारास्य लिङ्गं भवति । कया युक्त्या? यस्मात्—क्षकारणगुणपूर्वकः कार्यगुणो दृष्टः । पृथिव्यादीनां रूपादयो गुणाः कारणगुणपूर्वका दृश्यन्ते । शुक्केभ्यस्तन्तुभ्यः शुक्रः पट उत्पद्यते, कृष्णोभ्यः कृष्णो, लोहितेभ्यो लोहि— त इत्यादि यथाविषयं वेदितव्यम् ॥ २४ ॥

## कार्यान्तराप्रादुर्भावाच शैब्दः स्पर्शवतामगुणः ॥ २५ ॥

(उप०) ननु वीणावेणुमृदङ्गराङ्क्षपटहादौ कार्ये शब्द उपलभ्यते तथाच तत्कारणगुणपूर्वकः स्यादत आह्—कार्यान्तरादिति । भवेदेवं यथा तन्तुक-पालादिषु रूपरसाद्यनुभूयते तत्सजातीयं च रूपरसाद्यन्तरं पटघटादानुप-लभ्यते तथा वीणावेणुमृदङ्गाद्यवयवेषु यः शब्द उपलब्धस्तत्सजातीयश्चे-द्वीणावेणुमृदङ्गाद्यवयविन्युपलभ्यते । न चैवम्, प्रत्युत निःशब्देरेवावयवैर्वी-णाद्यारम्भदर्शनात् । नीरूपैस्तु तन्तुकपालादिभिः पटघटाद्यारम्भस्यादर्शनात् । किं च यदि शब्दः स्पर्शवतां विशेषगुणः स्यात्तदा तत्र तार-तार-तर-मन्द-मन्दतरादिभावो नानुभूयेत नहोकावयव्याश्रिता रूपाद्यो वै-चित्र्येणानुभूयन्ते तस्मान्न स्पर्शवद्विशेषगुणः शब्दः ॥ २५ ॥

(विवृ०) ननु भेरीमृद्ङ्गादावेव कार्यं शब्द उपलभ्यते । तथान्य तस्य कारणगुणपूर्वकत्वमप्यनायत्याऽङ्गीकार्यमिति स्वमेतदाकुल्लमित्यत आह—कार्योते । शब्दो न भेर्यादीनां कार्याणां स्पर्शवतां गुणः । कुतः । कार्यान्तरस्य स्वावयवकार्यसज्ञातीयस्य शब्द्रूष्ट्रपकार्योन्तरस्य अप्राद्धुर्मावादननुभवाद्र्यात् भेर्यादौ । अयं भावः—यथा भेर्यादौ रूपादयो विशेषगुणाः स्वावयव-रूपादिसज्ञातीया अनुभूयन्ते तथा स्वावयवशब्द्रसज्ञातीयः शब्दो भेर्यादौ नोपलभ्यते निःशब्दैरिप भेर्याद्यवयवैभेर्याद्यारम्भात् । तथाच शब्द्रस्याकान्सणगुणपूर्वकत्वमवश्यमङ्गीकार्यम् । एवं च शब्दो न स्पर्शवद्विशोषगुणः अपाकजत्वे सति अकारणगुणपूर्वकप्रत्यक्षत्वादित्यनुमानेन शब्दस्य स्पर्शवद्विशेषगुणत्वाभावः सिध्यति । पाकजरूपादौ व्यभिचारवारणाय स्वत्यन्तं, कपालदिरूपादिजन्ये घटादिरूपादौ व्यभिचारवारणायाऽकारणगुणपूर्वकित, जलादिपरमाणुरूपादौ व्यभिचारवारणाय प्रत्यक्षेति । अवयविपाकान-ङ्गीकारे तु सत्यन्तं न देयम् ॥ २५॥

(भाष्यम्) कार्यगुणः कारणगुणपूर्वक इति प्रकृतम् । न वे खलु कार्यान्तरं कारणगुणाद्विजातीयो गुणः कार्ये प्रादुर्भवति । न शुक्केभ्यस्त-न्तुभ्य उत्पन्नस्य वाससः कृष्णं रूप्मुत्पद्यते न कृष्णेभ्यो रक्तं न रक्तेभ्यः शुक्कमिति । तदेवं कार्यान्तराप्रादुर्भावाच प्रतिपद्यामहे कारणगुणपूर्वकः

१ 'शब्दः स्पर्शवतामगुणः' इति पृथक्सूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

कार्यगुण इति । तदेवमुपलभ्यमानः शब्दोऽपि कारणगुणपूर्वक एवेति भनति प्रतिपत्तिः ।। सोऽयम्- \* शब्दः स्पर्शवतामगुणः । स्पर्शवतां पृथिव्यप्ते-जोवायूनां गुणो न भवति । कस्मात्? गुणान्तरप्रादुर्भोवाभावात् । नहि पृथिव्यादीनां कारणेषु शब्दो विद्यते इति । कारणक्रमादिति चेन्नाप्रत्या-ख्यानात् । अथ मन्येत, सूक्ष्मेष्विप पृथिव्यादिषु कारणक्रमेण शब्दो वि-द्यते, आकाशाद्वायोर्वायोरप्रेरप्रेरपामद्रयः पृथिव्याश्चोत्पत्तेरिति । तच नैवं मन्तव्यम् । कस्मात् ? अप्रत्याख्यानात् । न खल्वेवं शब्दस्य मूलकारण-माकाशं शक्यं प्रत्याख्यातुम्, वाय्त्रादिषु शब्दानुपपत्तेः । आकाशका-रितो हि तेषु शब्द इति । तारमन्द्रभावोपलब्धेश्च । एकस्मिन्नेवाश्रये तारमन्द्रादिभावेन शब्द उपलभ्यते । पृथिव्यादिविशेषगुणास्तु रूपाद्यो नैवम् । तस्मान्न पृथिन्यादिविशेषगुणः शब्दः । न च वायोरयावह्रव्यभा-वायुकारिता हि शब्दोत्पत्तिरिति । एवं वाद्स्तु वायुगुणः शब्दः, सित स्पर्शवच्छब्दोऽपि यावहूव्यं भवेत् । न च भवति । कथं ज्ञायते ? प्रतिवातं दूराद्नुपल्रब्धेः । यदि वै भवेत्, येयं वायोः प्रातिकूल्येन वर्तमान्स्योपळब्धुर्दूराच्छब्द्स्यानुपळिब्यः, सा नोपपद्यते । स्परीवद्साविप ह्युपलभ्येत न चोपलभ्यते । तस्मादनुमीयते न यावहृत्यं शब्दो भवतीति । अथापि खलु तृतीयक्षणे प्रणाशान यावदृत्यं भवति शब्द इति । तस्मान्न वायुगुण इति । वायुविशेषगुणो हि स्पर्शो यावहृव्यं भवतीति । प्हेंद्वादित्रोधपुष्टाश्च पृथिव्यादय इति शब्दविशेषगुणस्य द्रव्यस्यानुमानं भवति । क्रमारुष्ट्रोप्रज्ञप्रज्ञाज्ञाज्ञ द्विगुणोऽपि वायुरुपचितगुण इति भवति प्रतिपत्तिरतोऽनुपचितगुणस्याकाऽद्यादृष्टाद्वाद्वीति ॥ २५ ॥

### परत्र समवायात्प्रत्यक्षत्वाच नात्मगुणो न मनोगुणः ॥ २६ ॥

(उप०) नन्वात्मगुणो मनोगुणो वा शब्दो भविष्यतीत्यत आह—पर-त्रेति । शब्दो यद्यात्मगुणः स्यात्तदाऽहं सुखी यते जाने इच्छामीत्यादि-वदहं पूर्ये अहं वाद्ये अहं शब्दवानित्यादिधाः स्यात् नत्वेवमित्ति । किंतु शङ्कः पूर्यते, वीणा वाद्यते, इति प्रतियन्ति ठौकिकाः । किंच शब्दो नात्मगुणः बाह्येन्द्रियमाह्यत्वात् रूपादिवत्। अपि च शब्दो यद्यात्मयोग्य-विशेषगुणः स्याद्वधिरेणाप्युपलभ्येत दुःखादिवत्, तस्मात् सुष्टूक्तं परत्रसम-वायादिति, अमनोगुणत्वे हेतुमाह प्रत्यक्षत्वादिति । नात्ममनसोर्गुण इति समासे कर्तव्ये यद्समासकरणं तेन तुल्यन्यायतया प्रत्यक्षत्वादित्यनेनैव हेतुना दिकालयोरिप गुणत्वं शब्दस्य प्रतिषिद्धमिति सूचितम् ॥ २६ ॥

( विवृ० ) इदानीं शब्दस्यात्मगुणत्वं मनोगुणत्वं च निराकरोति— परत्रेति । परत्र आत्मभिन्ने समवायाच्छन्दो नात्मगुणः । शन्दो यद्यात्म-गुणः स्यात्तदाऽहं सुखीत्यादिवदहं शब्दवानिति स्थेक्टिशान्तदरात्यक्षं स्यात्। नतु शब्दस्य श्रावणप्रत्यक्षम्, अस्ति ह्यनुभवः सर्वेषां शब्दं शृणो-मीति । मनःपदं दिकालयोरप्युपलक्षकम् । तथाच शब्दो न दिकालमनसां गुणः प्रत्यक्षत्वात् रूपादिवदिति व्यतिरेके कालपरिमाणादिवदित्यनुमा-नप्रकारः ।। २६ ॥

(भाष्यम् ) परत्र खल्वयं शब्दः समवैति न त्वात्मनि । श्रूयते हि शब्दो न त्वात्मगुणवदुपलभ्यते । यदि वै समवेयात्, बिधरोऽप्युपलभेत । सुर्खीतिवच्छन्द्वानिति च प्रतिपद्येत । जडश्चैवमात्मा स्यात् । एकैकब-हिरिन्द्रियप्राह्याविशेषगुणवत्पृथिन्यादि द्रन्यं जडं दृष्टम् । तथाचायमिति । तस्मान्नात्मगुणः शब्दः । न च मनोगुणः प्रत्यक्षत्वात् । मनसस्तु गुणा न प्रत्यक्षाः, तस्य महत्त्वाभावात् । प्रत्यक्षश्च राब्द इति । सुखादीनां त्वात्मनि भासमानानां प्रत्यक्षेणोपलन्धिरिति ॥ २६ ॥

### परिशेषाङ्किद्धाकाधस्य ॥ २७ ॥

( उप० ) यदर्थमयं परिशेषस्तदाह-परिशेषादिति । शब्द इति शेषः । अत्रापि शब्दः कचिदाश्रितो गुणत्वात् रूपादिवदिति सामान्यतोदृष्टादृष्ट-द्रव्यातिरिक्तद्रव्यसिद्धिः । गुणश्चायं बाह्यैकेन्द्रियमाह्यजातीयत्वाद्रपा-दिवद्नित्यत्वे सति विभुसम्वेतत्वात् ज्ञानादिवद्नित्यत्वं च साधयि-च्यते । परिशेषसिद्धस्य द्रव्यस्यावयवकल्पनायां प्रमाणाभावान्नित्यत्वं सर्वत्र शब्दोपलब्धेर्विभुत्वम् ॥ २७ ॥

( विवृ ) इदानीमुपसंहरति-परिशेषादिति । शब्दः गुणत्वात् रूपादिवदिति सामान्यानुमानेन विशेषबाधसहकृतेनाऽष्टद्रव्या-तिरिक्तद्रव्याश्रितत्वं शब्दस्य सिध्यतीति भावः, गुणत्वं च तस्य प्रत्यक्ष-सिद्धम् । नच वाय्ववयवेषु सूक्ष्मशब्दक्रमेण कारणगुणपूर्वक एव वायौ शब्दः स्वीकार्य इति वाच्यं शब्दो न वायुविशेषगुणः अयावद्रव्यभा-वित्वात्सुखादिवत् व्यतिरेके वायवीयस्परीवदित्यनुमानेन वायुविशेषगुण-भिन्नत्वसिद्धेः अयावद्वयभावित्वं च स्वाश्रयनाशजन्यनाशप्रतियोगि यदा-न्तदन्यत्वमिति संक्षेपः ।। २७ ॥

(भाष्यम्) तस्मात्— परिशेषा हिङ्गमाकाशस्य । पारिशेष्यात् शब्देना काशमनुमीयते । गुणः शब्दः किंचिद्वयमाश्रयति, यच्चायमाश्रयति तदाका शमिति । आचार्यप्रवृत्तिक्कांपयति कालो दिक् चाकाशमेवेति । यद्यमन्येषां व्यतिरेकमाकाशे साध्यति न कालदिशोः । अथापि स्पर्शवदातममनरां न गुण इति प्रसाध्य पारिशेष्याच्छब्देन तदाश्रयस्याकाशस्यानुमानं मन्यते ।। २७ ।।

### दुब्बद्धादेत्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ २८॥

- ( उप० ) शब्दलिङ्गस्य द्रव्यस्य द्रव्यत्वनित्यत्वे अतिदेशेन साधय-न्नाह—द्रव्यत्वेति । अद्रव्यवत्त्वाद्यथा वायोर्नित्यत्वं तथाकाशस्यापि, गुणव-त्त्वाद्यथा वायोर्द्रव्यत्वं तथाकाशस्यापीत्यर्थः ॥ २८ ॥
- (विदृ०) शब्दाश्रयस्य नित्यत्वं द्रव्यत्वं चातिदेशेन साधयति— द्रव्यत्वेति । यथा वायुपरमाणोरद्रव्यत्वेन नित्यत्वं गुणवत्त्वेन च द्रव्यत्वं तथाकाशस्यापीत्यर्थः ॥ २८ ॥
- ( भाष्यम् ) तदेवमनुमितस्याकाशस्य—श्रद्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्या-ख्याते टित्याटहराहुणटहराट, द्रव्यत्वमद्रव्यत्वेन च नित्यत्वमिति ॥ २८ ॥

#### तत्त्वं भावेन ॥ २९ ॥

- (उप०) तर्तिकं बहून्याकाशानि एकमेव वेत्यत आह—तत्त्विमिति । व्याख्यातिमिति विपरिणतेनान्वयः । भावः सत्ता सा यथैका तथाकाश-मप्येकमेवेत्यर्थः ॥ २९ ॥
- (विवृ०) गगनस्य नानात्वं निराकरोति-तत्वमिति । तत्त्वं तद्य-क्तित्वम् एकव्यक्तित्वमिति यावत् । भावेन सत्तया व्याख्यातमिति विपरिणतेनान्वयः । सत्ताया यथैकत्वं तथाकाशस्यापीत्वर्थः ॥ २९ ॥
- (भाष्यम्) तस्य भावस्तत्त्वं भावेन व्याख्यातम् । भाव एवः विशिष्यमाणस्तत्त्वमिति । अथापि खल्वेकमाकाशं भाववदुपाथिभेदा-द्भिद्यते इति ।। २९ ।।

#### शब्दलिङ्गाविशेषाद्विशेषिङ्गाभावाच ॥ ३०॥

( उप० ) नन्वनुगतप्रत्ययमहिम्ना सत्ताया एकत्वं सिद्धम् । आकाशे कथमेकत्वं तदृष्टान्तेन सेत्स्यतीत्यत आह्-शब्देति । तत्त्वमाकाशस्य सिद्ध-मित्यर्थः । वैभवे सित सर्वेषां शब्दानां तदेकाश्रयतयैवोपपत्तावाश्रयान्तरक-ल्पनायां कल्पनागौरवप्रसङ्गः। अन्यद्पियदाकाशं कल्पनीयं तत्रापि शब्दः एव लिङ्गं तचाविशिष्टं न च विशेषसाथकं भेदसाथकं लिङ्गान्तरमस्ति, आत्मनां यद्यपि ज्ञानादिकमविशिष्टमेव लिङ्गं तथापि व्यवस्थातो लि-ङ्गान्तरादात्मनानात्वसिद्धिरिति वक्ष्यते ॥ ३०॥

(विवृ०) ननु सिद्त्यनुगतप्रतीतिबलादस्तु सत्ताया एकत्वम्, आ-काशस्य तु तत्कथमित्यत आह्—शब्दलिङ्गाविशेषादिति । आकाशस्य तत्त्वमिति पूर्वेणान्वयः । यथा कुत्रचिदात्मिन कदाचित्सुखरूपमेव कार्य जायते तदेनान्यत्विद्धात्मानि दुःखरूपमेव कार्य जायते इत्यात्मकार्ययोः सुखदुःखयोर्वेलक्षण्यादात्मनानात्वं तथाकाशे शब्दरूपलिङ्गस्य न कश्चिद्वि-शेषो येनाकाद्याद्याद्याद्याते न वाकाशनानात्वसाधकं लिङ्गान्तरमस्ति। तथाच प्रमाणाभावाङ्यावाचाकाशस्य न नानात्वं किंत्वेकव्यक्तित्व-मित्यर्थः ॥ ३०॥

(भाष्यम् ) कुतः पुनरेकमाकाशमिति प्रतिपत्तिः-क्शब्द्छिङ्गाविशेषा-द्विशेषिछङ्गाभावाच ॥ ३०॥

## तदनुविधानादेकपृथक्तवं चेति ॥ ३१ ॥

( उप० ) नन्वाकाशस्य एकत्वं तावदस्तु, वैभवात् परममहत्त्वमण्यस्तु, शब्दासमवायिकारणत्वात् संयोगिवभागाविप स्याताम्, एकप्रथक्त्वं कथमत आह—तदिति । नियमेनैकप्रथक्त्वमेकत्वमनुविधत्ते इत्येकप्रथक्त्वसिद्धिः इतिराह्निकपरिसमाप्तौ । मानसप्रत्यक्षाविषयविशेषगुणवहूच्यलक्षणमाहिका-र्थः। तेन पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशानां प्रसङ्गत ईश्वरात्मनश्च लक्षणमस्मिन्नाहिन्के । तेन चतुर्दशगुण्यक्ति पृथिवी। तेच गुणा रूप-रस-गन्ध-स्पर्श-संख्या-परिमाणप्रथक्त्व-संयोग—विभाग-परत्वापरत्व-गुरुत्व-द्रवत्व-संस्काराः । तावन्ति एव गन्धमपास्य स्नेहेन सहापाम् । एत एव रसगन्धस्त्रेहगुरुत्वान्यपास्य तेजसः । गन्धरसरूपगुरुत्वस्त्रेहद्रवत्वान्यपास्य वायोः। शब्देन सह संख्या-दिपञ्चगुणवत्त्वमाकाशस्य । संख्यादिपञ्चकमात्रं दिकालयोः । परत्वा-परत्ववेगसहितं संख्यादिपञ्चकं मनसः । संख्यादिपञ्चकं ज्ञानेच्छा-प्रयत्वाश्वेश्वरस्य ॥ ३१ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रीपस्कारे द्वितीयाध्यायस्याद्यमाहिकम्।

( विवृ ० ) एकपृथक्त्वमण्याकाशस्यैकत्वनिबन्धनमेवेत्याह्—तद्निवति । आकाशस्येत्यादि यत्र यत्र एकत्वं तत्रैवेकपृथक्त्वमिति व्याप्तेराकाशस्यै-कत्वेनैव एकपृथक्त्वसिद्धिरिति, सूत्रे इतीत्याहिकसमाप्तिज्ञापनार्थम् ।

भावनावदृष्टक्तिविशेषगुणवद्र्व्यलक्ष्णमेतदाह्निकार्थः । तादृशं च द्रव्यं भूत-पञ्चकमीश्वरश्चेति ॥ ३१ ॥

इति श्रीजयनारायणतर्भपश्चाननकृतायां कृणादस्त्रविवृतौ द्वितीयाध्यायस्यायमाहिकस् ।

( भाष्यम् ) एकत्वे चाकाशस्य— क्षतत्नुविधानादेकपृथक्त्वं चेति एक-पृथक्त्वं खल्वेकत्वमनुविधत्ते इत्येकपृथक्त्वं च सिध्यतीति ॥ ३१ ॥ इति श्रीचन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्यं द्वितीयस्याध्यायस्याद्यमाह्निकम् ।

# द्वितीयाध्याये द्वितीयाहिकम् ।

पुष्पवस्त्रयोः सति सन्निकर्षे गुणान्तराप्रादुर्भावो वस्त्रे गन्धा भावलिङ्गम् ॥ १॥

( उप० ) इदानीं भूतानां छक्षणानि गन्धादीनि परीचिक्षिषुर्गन्धा-दीनां स्वाभाविकत्वमौपाधिकत्वं च व्यवस्थापयन्नाह—पुष्पवस्त्रयोरिति । रूपरसगन्धस्पर्शा यत्र कारणगुणप्रक्रमेणोत्पद्यन्ते तत्र स्वाभाविकाः सन्तो छक्षणतामुपयन्ति, नान्यथा । निह समीरणे उपछभ्यमानं सौरमं शिलान्तिछे उपछभ्यमानं शैत्यं जाले उपछभ्यमानमौष्ण्यं वा छक्षणं भवित तदे-तदाह पुष्पवस्त्रयोरिति । निह कनककेतकीकुसुमसानिकृष्टे वासिस कनक-केतकीसौरभमुपछभ्यमानं वाससः । निह वाससः कारणगुणप्रक्रमेण तदु-त्यन्नम् । किंतिई कनककेतकीसिन्नधानादौपाधिकं, निह वस्त्रे गन्धामावे केतकीगन्धाभावो छिङ्गम् । किं छिङ्गमत उक्तं गुणान्तराप्रादुर्भाव इति गुणान्तरात्कारणगुणादप्रादुर्भावोऽनुत्पत्तिः । यदि हि वस्त्रे यो गन्ध उपछभ्यते स तस्य स्वाभाविकः स्यात्तदा तद्वयवेषु तन्तुषु केतकी-सन्निकर्षात्पूर्वे तत्र वस्त्रे चोपछभ्येत न चैविमत्यर्थः । तथाच विवा-दाध्यासितो गन्धो न वस्त्रसमवेतः तद्वयवगुणाजन्यिक्शिषगुणत्वाच्छीतो-ष्णस्पर्शादिवत् ॥ १ ॥

(विवृ०) ननु पृथिव्यादीनां गन्धवत्त्वादिकं छक्षणं पूर्वमुक्तं तत्कथं संगन्छते सुरिभभागसंयुक्तवाय्वादेरिप गन्धोपछब्धेस्तत्रातिव्याप्तेरतो वाय्वादी गन्धादिप्रतितेरौपाधिकत्वं व्यवस्थापयति—पुष्पवस्त्रयोरिति । गुणान्तरात्त-द्वयवगुणादप्रादुर्भावोऽनुत्पत्तिः गन्धाभावस्य छसुमीयविज्ञातीयगन्धा-भावस्य छिद्गं हेतुः । तथाच वस्त्रे उपछभ्यमानो विज्ञातीयो विवादाध्या-सितो गन्धो न वस्त्रसमवेतः वस्त्रावयवगन्धाजन्यगन्धत्वादसात्रिकृष्टकुसु-

मादिगन्धवदिखनुमानाद्वस्त्रे तादृशगन्धाः प्रद्यदिक्टिके वाय्वादावि । एवं च सुरभिर्वायुरित्यादिप्रतीतिः समवायेन सौरभादिप्रकारिका कुसुमा-चौपाधिकी भ्रान्तिरेवेति न पृथिन्यादिस्रक्षणस्य वाय्वादावतिन्याप्नि-रिति भावः ॥ १ ॥

( भाष्यम् ) परीक्षितानि संक्षेपेण गुणतः पृथिव्यप्तेजांसि । परीक्षित-अवाप्रत्यक्षो वायुराकाशस्त्र । पृथिव्यप्तेजसां छक्षणानि गन्धाद्य इदानीं परीक्ष्यन्ते । तत्र गन्धस्तावत् परीक्ष्यते । किमयमुपलभ्यमानो गन्धः पृथिव्या एव विशेषगुण आहोस्विद्वाय्वादेरपीति । कुतः संशयः ? उप-रुव्धेरुभयथोपपत्तेः । येयं वायावप्सु च गन्धस्योपलब्धः—सुरभिः समी-रणो दुर्गन्धमुद्कमिति, सा किमुपाधिनिमित्ता स्वाभाविकी वेति नोपल-भ्यते विशेषः । यदि स्वाभाविकोऽपां वायोश्च गन्थः यदि वा सूक्ष्मपृथि-चीभागोपाधिनिमित्तः उभयथाऽपि उपलब्धिरूपपद्यते । यस्तु पृथिव्या सं-्हन्यमानेषु वाय्वादिषु गन्धः, न तस्योपल्रन्धिरस्ति सृक्ष्मत्वात् । यस्तूप-लभ्यते स्थूलो गन्यस्तत्रायं विमर्श इति । उपाधिनिमित्तेयं पृथिव्या गन्ध-स्याप्सु वायौ चोपलब्धिः । कस्मात् ? तद्नुविधानादुपलब्धेः । खल्वप्सु दुर्गन्थस्योपलन्धिस्तास्वेव प्रयत्नपरिशुद्धासु दुर्गन्थवत्पार्थिवां-शापगमात् न खल्वपि दुर्गन्य उपलभ्यते । पुष्पित्माराममावर्ज्य वाति वायावनुवातस्थः सुरभिं गन्धमुपलभते न प्रतिवातस्थः । सेयमुपलब्धिः पार्थिवांशमनुविधत्ते । तद्नुविधानाद्नुमीयते पार्थिवोपाधिनिभित्तेयमपूर वायौ च गन्धस्योपलब्धिरिति । तत्र निद्र्शनम्-ऋपुष्पवस्त्रयोः सति सन्नि-कर्षे गुणान्तराप्रादुर्भावो वस्ने गन्धाभावलिङ्गम् ॥ वस्ने तावत्पुष्पगन्धो नो-पलभ्यते । पुष्पवस्त्रयोः सन्निकर्षे सति तु पुष्पगन्धादपरो गन्धो न खल्विप वस्त्रे प्रादुर्भवति पुष्पेन संसुञ्यमाने वाससि पुष्पगन्य एवोपलभ्यते गन्धान्तरम् । सोऽयं पुष्पवस्त्रयोः सति सन्निकर्षे गुणान्तराप्रादुर्भावो वस्त्रे पुष्पगन्धाभावस्य लिङ्गम् । न खल्वसति पुष्पवस्त्रयोः सन्निकर्षे वाससि पुष्पगन्धस्योपलन्धिर्भवति, सति च सन्निकर्षे पुष्पगन्धस्यैवोपलन्धिर्न गन्धा--न्तरस्य । तस्मादनुर्मीयते वाससि पुष्पगन्धो नास्ति पुष्पोपाधिनिमित्ता तु तत्र तदुपलिब्धिरित । या च परस्तादुपलिब्धः साऽप्युपाधिनिमित्ता प्रदी-पक्त् । तथा प्रदीपस्य सूक्ष्मा अवयवाः परितः प्रसर्पन्तो वेक्सनोऽभ्यन्तरं प्रकाशयन्ति, तथा पुष्पस्य सूक्ष्मा अंशा वासिस संसृष्टास्तत्र पुष्पगन्धो-पलन्धिनिमित्तमिति । अप्रक्षयान्नेति चेन्नोपादानमात्रापगमात् । यदि

पुष्पस्य सूक्ष्मा अंशा अपगच्छन्तो वाससि पुष्पगन्धोपळ्छौ निमित्तं भवति, सर्वेषामंशानामपगमात्कदाचित् प्रक्षीयेत पुष्पं, न च प्रक्षीयते तस्मान्नेविमिति । तच नैवम् । कस्मात् ? उपादानमात्रापगमात् । कश्चित्वल्वंशः पुष्पस्य उपलभ्यमानगन्धोपादानं न सर्वः । पर्युपिते- ध्वनुपळ्छोः । न खल्वपि पर्युषितेषु पुष्पेषु गन्ध उपलभ्यते । कथं च नोपलभ्यते ? तदुपादानापगमात् । यो वै खल्वंशः पुष्पस्य उपलभ्यमानगन्धोपादानं, सोऽयमंशो वायुना नुद्यमानस्तरमादपगच्छिति अन्यश्चां- शोऽविष्ठिते इति न द्रव्यस्य प्रक्षयो भवति । सोऽयं संयोगिविशेषावस्थितः पुष्पांशो वायुना न खल्वपि शक्यो नेतुमिति । एतेन सर्वे भावा व्या- ख्याताः । अथापि खलु तन्तुषु वस्त्रोपादानेषु न पुष्पगन्धोऽस्तिति, न जातुचिद्वस्त्रे पुष्पगन्धः प्रादुर्भवितुमर्हति स्वाभाविकः । गुणान्तरप्रादु- भीवाभावात् । सोऽयं गुणान्तरप्रादुभीवः सत्यिप पुष्पवस्त्रयोः संनिक्षे वस्त्रे स्वाभाविकस्य पुष्पगन्धस्यामावे छिङ्गम् । यथाऽऽरामस्थपुष्प- गन्थो न वाससीति ॥ १ ॥

#### व्यवस्थितः पृथिव्यां गन्धः ॥ २ ॥

(उप०) स्वाभाविकं गन्धं पृथिव्या लक्षणमाह—व्यवस्थित इति । पृथिव्यां व्यवस्थितोऽयोगान्ययोगाभ्यां परिच्छिन्नः समानासमानजाती-यव्यावर्तकतया गन्धो लक्षणमित्यर्थः । भवति हि पृथिवी गन्धवत्येव, पृथिव्येव गन्धवतीति । तदेवं समानजातीयभ्यो जलादाष्ट्रभ्योऽसमानजातीयभ्यो गुणादिपञ्चभ्यो व्यावर्तकः स्वभाविकः पृथिव्यां गन्ध इति व्यवस्थितम् ॥ २॥

(विदृ०) नन्वेवं सुरिम कुसुमित्यादिप्रतीतेरप्यौपाधिकत्वं स्यादि-त्यत आह—ज्यवस्थित इति । ज्यवस्थितः बाधकाभावा द्वधारितः । तथाच बाधाभावात्र सुरिम कुसुमित्यादिप्रतीतेरौपाधिकत्व मिति भावः ।। २ ।। (भाष्यम्) तदेवम्— \* ज्यवस्थितः पृथिज्यां गन्धः । पृथिज्यामेव स्वाभाविको गन्धोऽन्यत्र त्वबादावुपाधिनिमित्त इति ।। २ ।।

#### एतेनोब्णता व्याख्याता ॥ ३ ॥

( उप० ) गन्धस्य स्वामाविकत्वन्यवस्थापनप्रकार्मुष्णतायां तेजो-लभ्रेणेऽप्यतिदिशन्नाह-एतेनेति । अवादिलभ्रेणे शैत्यादावप्ययमति-देशो द्रष्टन्यः ॥ ३ ॥

(विद्युः ) पृथिवीलक्षणस्येव उष्णस्पर्शवत्त्वरूपतेज्ञोलक्षणस्यापि न

जलादावितव्याप्तिरित्याह–एतेनेति । एतेन गन्धस्थलीयप्रकारेण । उष्णतेति सीत्यादेरप्युपलक्षकम् ॥ ३ ॥

( भाष्यम्) उष्णतापि कचिदुपाधिनिमित्ता कचिच स्वाभाविकी भवति। तज्ञ प्रथिव्यामप्सु वायौ च योष्णतोपलभ्यते उपाधिनिमित्तेयम् ॥ ३॥

#### तेजस उष्णता ॥ ४ ॥

( उप॰ ) तेजोलक्षणं परीक्षते—तेजस इति । स्वाभाविक्युष्णता तेजो-स्टब्सणमित्यर्थः । रूपमपि ग्रुक्कभास्वरमुपलक्ष्यते ॥ ४ ॥

( विदृ०) संक्षेपतस्तेजोलक्षणं जललक्षणं च सूत्रद्वयेन परीक्षते—तेजस इति । तेजस एव उष्णता नान्येषामिति तेजोलक्षणस्य नातित्याप्ति-रिति भावः ॥ ४॥

( भाष्यम् ) स्वाभाविकी तु—क्षेतेजस उष्णता । या चेयं शिलाशकला-दिषु शैत्योपलिब्धरुपाधिनिमित्ता सा इति ॥ ४॥

### अप्सु शीतता ॥ ५ ॥

( ७५० ) अपां लक्षणं परीक्षते—अप्स्वित । स्वामाविकी शीतता अपा लक्ष्मणमित्यर्थः । तथाच शिलातलश्रीखण्डादौ नातिव्याप्तिरिति भावः । शित्तत्या, रूपरसावप्युक्तलक्ष्मणौ स्नेहं सांसिद्धिकद्रवत्वं चोपलक्ष्यति। नन्हेर-शिलक्ष्मणकमभङ्गः कुत इति चेन्न । तेजःस्पर्शस्य पृथिवीजलस्परीयोरिभभाव-कत्वस्तूचनाय तयोर्भध्ये तेजःपरीक्षाया उक्तत्वात्, वायुपरीक्षासूचनार्थं वा क्रम्मलङ्खनम् । तथाचापाकजानुष्णाशितस्पर्शो वायोः स्वासाविकः सन् लक्ष्मणमित्युन्नेयमिति तात्पर्यम् ॥ ५ ॥

( विष्टु०) अप्सु शितता नान्यत्रेति न जललक्षणस्य शिलातलादा-वित्विच्याप्तिस्तत्र शैत्यप्रतीतेरौपाधिकत्वादिति भावः । वायुलक्षणं विजाती-यस्पश्चित्त्वमप्युक्तदिशैव परीक्षणीयमिति सूचियतुमुदेशकमः परित्यक्तः । यन्त्यपस्कारकारैस्तेजःस्पर्शस्य पृथिवीजलस्पर्शोभिभावकत्वसूचनाय क्रमलङ्ग-नामित्युक्तं तन्न मनोरमं, सुवर्णे चन्द्रकिरणादौ च पृथिवीजलस्पर्शयोस्तेज-स्पर्शोभिभावकत्वस्य सर्वसिद्धत्वात् ॥ ५ ॥

( भाष्यम्) व्यवस्थिता भवति । अप्तेजसोर्व्युक्त्रमेणाचार्यप्रवृत्तिर्ज्ञापयित रूपादिगुणान्तरमप्येवं स्वाभाविकमौपाधिकं च प्रतिपत्तव्यमिति ॥ ५॥

अपरस्मित्रपरं युगपिचरं क्षिप्रमिति काललिङ्गानि ॥ ६ ॥

( उप० ) तदेवं कारणगुणपूर्वकाः स्पर्शवतां विशेषगुणा गन्थाद्यः

प्रिथिव्यादीनां लक्षणानीत्युक्तम् । इदानीं क्रमप्राप्तं काललक्षणप्रकरणमार-भमाण आह-अपरिसान्निति । इतिकारो ज्ञानप्रकारपरः प्रत्येकमभिसंब-घ्यते । तथाचापरमितिप्रत्ययो, युगपदितिप्रत्ययः, चिरामितिप्रत्ययः, क्षिप्र-मितिप्रत्ययश्च काललिङ्गानीत्यर्थः । अंपरिसन्नपरिमत्यनेन परिसन्परिम-त्विचि द्रष्टव्यं, तेनायमर्थः-बहुतरतपनपरिस्पन्दान्तरितजन्मनि स्थविरे युवानमवर्धिं कृत्वा परत्वमुत्पचते तच परत्वमसमवायिकारणसापेक्षम् । न च रूपाद्यसमवायिकारणं व्यभिचारात् त्रयाणां गन्धादीनां वायौ परत्वातु-टपा द्कलात्। स्परीस्याप्युष्णादिभेदेन भिन्नस्य प्रत्येकं व्यभिचारात् । न वाविच्छन्नपरिमाणं तथा, तस्य विजातीयानारम्भकत्वात् । तपनपरिस्पन्दानां च व्यधिकरणत्वात्तद्वचिछन्नद्रव्यसंयोग एवासमवायिकारणं परिशिष्यते । त्रचा द्रव्यं पिण्डमार्तण्डोभयसंयुक्तं विभु स्यात् । आकाशस्य तत्स्वाभाव्य-कल्पने कचिद्पि भेर्यभिघातात्सर्वभेरीषु शब्दोत्पत्तिप्रसङ्गः। तथाच काल-स्योच मार्तण्डसंयुक्तस्य पिण्डेन संयोगः परत्वासमवायिकारणं, काल एव **मार्त**ण्डिकयोपनायकः । आत्मनश्च द्रव्यान्तर्धमेषु द्रव्यान्तरावच्छेदायः स्वप्रत्यासत्त्यतिरिक्तसन्निकर्षापेक्षत्वात् । अन्यथा वाराणसीस्थेन महार-जनारुणिम्ना पाटलिपुत्रेऽपि स्फटिकमणेरारुण्यप्रसङ्गात्। कालस्य त तत्स्व-भावतयैव कल्पनादयमदोषः । कालेनापि रागसंक्रमः कथं नेति चेन्निय-त्तिक्रयोपनायकत्वेनैव तत्सिद्धेः । एवं स्थविरमवधिं कृत्वा यूनि अपरत्वो-टपित्तरूहनीया । युगपदिति युगपज्ञायन्ते युगपत्तिष्ठन्ति युगपत्कुर्वन्ति इत्यादि-प्रत्ययानां च एकस्मिन्काले एकस्यां सूर्यगतौ एकसूर्यगत्य-विच्छिन्ने काले इत्यर्थः । न चाप्राप्ता एव सूर्यगतयो विशेषणतामनुभवन्ति न च स्वरूपप्रत्यासन्ना एव ताः। तस्मादेतादृश्विशिष्टप्रत्ययान्यथानुपपत्त्या विशेषणप्रापकं यद्व्यं स कालः ॥ ६ ॥

(विवृ०) काललक्षणमभिधातुमाह—अपरिस्मित्रिति । इतीत्यनन्तरं इतानानीति पूरणीयम्। तथाच स्थविरमपेक्ष्य युवाऽपरः, युगपदुत्पद्यन्ते, चिरं जीवित व्यासः, क्षिप्रं गच्छिति वायुरिति ज्ञानानि कालसाधकानि । स्थिविरोत्पत्त्यधिकरणसूरपिरस्यन्दानन्तरजातत्वज्ञानाद्यून्यपरत्वं जायते । त्वतस्तज्ज्ञानं जायते । तत्रापरत्वकार्ये किमसमवायिकारणम्? न ताव-

१ बॅाम्बेरायलभाशिआदिकसोस।यदीसंज्ञकप्रन्थसंग्रहालयस्थलिखितप्राचीनपुस्तके तु 'अप-रिमन्परम्' इति पाठः सत्र उपलभ्यते । उपस्कारे च 'अपरस्मिन्परमित्यनेन परस्मिन्नपरमित्यपि इट्टब्यम्' इति ।

स.२३

नित्यः ( इति

न्नित्य

्ख्यात विशेष नन्वेवं यांसः यथा तथेक भासं कादा। कस्यां तथाप वर्तते सावन स तः स्काल

्या त दन्वर सत्ता दिव्य नाना

दूषरसगन्धानामन्यतमं तङ्गवितुमहीति वायौ तद्नुत्पत्तिप्रसङ्गात् । नापि स्पर्शः पाकजस्पर्शोत्पत्तिद्शायामपरत्वानुत्पत्तिप्रसङ्गात् , स्पर्शवैजात्येना-परत्वादिवैजात्यप्रसङ्गात् । नाप्यपञ्चष्टपरिमाणं परिमाणस्य विजातीयगुणा-नारमकत्वात् । नापि तपनपरिस्पन्दो व्यधिकरणत्वात् । किंतु पिण्डमा-तिण्डोभयसंयुक्ताकिंचिद्विभुद्रव्यसंयोग एवापरत्वादिकार्येऽसमवायिकारणम् । तादृशस्वभावत्वं न गगनादेः । कार्सिश्चिन्मदृदङ्गादाविभावाद्यावन्मदृदङ्गेषु शब्दोत्पत्तिप्रसङ्गः किंतु तादृशस्वभावतया सिद्धं कालनामकं द्रव्यमेवेत्यपरत्वबुद्धिः कालसाधिका । इदमुपलक्षणं परिमितिबुद्धिरपि तथेति मन्तव्यम् । सुगपदिति । एकस्यां सूरिक्रयायां घटादावेकत्वेकपृथक्त्वाद्य उत्पन्नने इत्यत्र सूरिक्रयाया घटैकत्वाद्याधारत्वं प्रतीयते । तच न साक्षात् संबन्धेने, बाधितत्वात् । किंतु स्वाश्रयसंयुक्तकालसंयोगितपनाश्रितत्व-संबन्धेनेति तत्संबन्धघटकतया कालसिद्धिः । उत्पत्तिरूपधात्यर्थस्याधार-त्वभानेऽपि स्वाश्रयस्थाने स्वाश्रयाश्रयेति वक्तव्यम् । एवं चिरं क्षिप्रमिन्त्यावाय्युक्रेयम् ॥ ६ ॥

(भाष्यम्) रूपाद्यो गुणाः पृथिन्याद्ग्नां लक्ष्णानि । इमानि तु—अअपरिमन्नपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति काललिङ्गानि । यमपेक्ष्य यस्योत्पत्तिरस्पेन तपनपरिस्पन्देनान्तर्थीयते तमपेक्ष्य सोऽपरः । अपरं चापेक्ष्यान्यः पर इति प्रत्यनीकभावाद्यभ्यते । तत्र यद्द्रन्यं, योऽयमप्रस्तेन तपनेन च संसृज्यते अपरस्य तपनिक्रयया संबन्धं करोति तपनपरिस्पन्दांश्च तत्रोपनयति, तद्द्र्यं कालः । स ह्येतत्कल्यति । आत्मा तु चेतनः सर्वोपाधिविनिर्मुक्तो न खल्वप्यन्यस्य धर्ममन्यत्रोपनयति । अचेन्त्रनं तु द्रव्यमन्यस्य धर्ममन्यत्रोपनयद् दृष्टं, यथा पुष्पस्य गन्धं वायुरिति । एतेन परिस्पन् परं व्याख्यातम् । किंचित्कद्याचित्स्पन्दते किंचिच कदाचिद्खन्यपरिस्पन्दस्यान्यत्रोपनयमन्तरेण परापरव्यवहारो नोपपद्यते इति । युगपदित्येकया क्रियया भूयसामवच्छेदः । यद्द्रव्यं तया क्रियया भूयसां संबन्धं करोति भूयःसु चैनामुपनयति, तद्द्रव्यं कालः । चिर्मिति क्रमेण भवन्तीभिर्भूयसीभिरिनयताभिः क्रियाभिर्यस्यावच्छेदस्तत्र प्रयुज्यते । क्षिप्रमित्यस्पीयसीभिरिनयताभिः क्रियानिरस्यावच्छेद् इति ॥६॥

द्रव्यत्वानित्यत्वे वायुना व्याख्याते॥ ७ ॥

( उप० ) ननु सिध्यतु काळः, स तु नित्यो द्रव्यं वेति न प्रमाणमतः

आह—द्रव्यत्वेति । यथा वाणयुपरमार्णागुवस्वाद्र्व्यत्वमद्रव्यद्रव्यत्वाच नित्यत्वं तथा कालस्यापीत्यर्थः ॥ ७ ॥

( विवृ० ) काळस्य नित्सत्वं द्रव्यत्वं च साधियतुमाह-द्रव्यत्वनित्यत्वे इति । वायुपरमाणोरिव कालस्यापि गुणाश्रयत्वाद्र्व्यत्वं निरवयवत्वा-न्नित्यत्वमित्वर्थः ॥ ७ ॥

( भाष्यम् ) अस्य च-- श्रद्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ७ ॥ तत्त्वं भावेन ॥ ८ ॥

( उप० ) तथापि सन्तु बहवः काला इत्यत आह-तत्त्वमिति । व्या-ख्यातमिति विपरिणतेनान्वयः । चिरादिप्रत्ययानां काललिङ्गानां सर्वत्रा-विशेषाद्नेकत्वेऽप्यात्मनामिव विशेषिङ्काभावात्सत्तावदेकत्वं कालस्येत्यर्थः। नन्वेवं क्षणळव्सुहूरैद्याद्यद्धिः । होद्याद्येष्टपक्षमासर्वयनसंवत्सरादिभेदेन भू-यांसः कालास्तत्कथमेक इति चेन्न, भेद्भानस्य उपाधिनिबन्धनत्वात् । चथा एक एव स्फटिकमणिर्जवातापिश्वाद्युपाध्युपरागेण भिन्न इव भासते, तथैक एव कालः सूर्यस्पन्दाद्यवच्छेदभेदेन तत्तत्कार्यावच्छेदभेदेन च भिन्न इव भासते इत्यभ्युपगमात् । तथाच कालोपाध्यव्यापकः, कालोपाधिः, स्वाधेय-कादाचित्काभावप्रतियोगिनाधारः कालो वा क्षणः। प्रतिक्षणं कस्यचिदुत्पत्तेः कस्यचिद्विनाशादेतद्ध्यवसेयम् । क्षणद्वयं च छव इत्याद्यागमप्रसिद्धम्। नतु तथाप्यतीतानागतवर्तमानभेदेन कालत्रयमस्तु, श्रूयते हि ' त्रैकाल्यमुपान वर्तते ' 'त्रैकाल्या सिद्धः ' इत्यादीति चेन्न । वस्तुतत्यागभावतत्प्रध्वं-सावच्छेदेन त्रैकाल्यव्यवहारात् । येन हि वस्तुना यः काछोऽवच्छिद्यते स तस्य वर्तमानः, यद्यागभावेन यः कालोऽवच्छिद्यते स तस्य भविष्य-त्कालः, यत्प्रध्वंसेन यः कालोऽवच्छिद्यते सतस्यातीतकालः। तथाचावच्छे-दकत्रित्वाधीनः कालत्रित्वव्यवहारः ॥ ८॥

( विवृ० ) कालस्य नानात्वं निराकरोति-तत्त्वमिति । भावेन सत्त-या तत्त्वं तद्व्यक्तित्वमेकत्विमति याक्त् । व्याख्यातमिति वचनविपरिणामा-द्न्वयः । कालस्येति शेषः । तथाच अनुगतनुद्धयादितो लाधवाच यथा सत्ताया एकत्वं तथा कालस्यापीति समुदितार्थः । क्षणलवसहूर्वयामा-दिन्यवहारस्य बच्चदुपाभिभेदेनैकेन कालेनैक संभवात् कालस्य व नानाविमिति भावः ॥ ८॥

(भाष्यम् ) क्ष्तत्वं भावेन । तद्तुत्स्युद्धयं कृतभाष्यं पुरस्तादिति ॥ ८ ॥

### नित्येष्वभावादनित्येषु भाषास्त्रास्य कालाख्येति ॥ ९ ॥

(उप०) इदानीं सर्वोत्पित्तमतां कालः कारणिमत्याह्—नित्येष्विति । इतिशब्दो हेतौ, इति हेतोः कारणे सर्वोत्पित्तमत्कारणे काल इत्याख्या । हेतुमाह् नित्येष्वभावाद्गित्येषु भावादिति । नित्येषु आकाशादिषु युगप्जातः, चिरं जातः, क्षिप्रं जातः, इदानीं जातः, दिवा जातः, रात्रौ जातः इत्यादिप्रत्ययस्याभावाद्गित्येषु च घटपटादिषु यौगपद्यादिप्रत्ययानां भावाद्ग्वयव्यितिरेकाभ्यां कारणं काल इत्यर्थः । न केवलं यौगपद्यादिप्रत्ययन्वलात्कालस्य सर्वोत्पत्तिमित्तिकारणत्वमपि तु पुष्पफलादीनां हैम-निकवासन्तिकप्रावृ्येण्यादिसंज्ञावलाद्प्येतद्ध्यवसेयम् ॥ ९ ॥

( विष्टु ) इदानीं कालस्य जन्यमात्रजनकत्वमाह-नित्येष्विति । नित्येषु परमाण्यादिपु अभावात्तदानीं जात इदानीं जात इत्यादिप्रत्ययानामभावाद-नित्येषु ब्राणुकादिषु तादृशप्रत्ययानां सत्त्वात्कारणे अर्थाद्नित्यमात्रस्य कारणे कालाख्या कालसंज्ञा । तथाच कार्यमात्रं प्रति कालः कारणम् । इरानीं घटो जात इत्यादिप्रत्ययानामेतत्कालप्रयोज्योत्पत्तिमत्त्वस्य घटा-दाववगाहनान । नहि कारणत्वं विना कार्योत्पत्तिप्रयोजकत्वं संभवती-ति भावः । इदमापाततः इदानीं घटो जात इत्यादिप्रत्ययेषु एतत्कालवृत्यु-त्पिनमन्त्रमेव घटादौ भासते नतु एतत्कालप्रयोज्योत्पत्तिमत्त्वं, येन घटाग्रत्पत्तिप्रयोजकतया कालस्य घटादिकारणत्वं स्यात् । न च कालिक-संबन्धेन कार्यत्वावन्छित्रं प्रति तादाल्यसंबन्धेन कालस्य हेतुत्वानङ्गी-कारे कार्याणां कालिकसंबन्धेन कालिवृत्तित्वं न संभवति । अस्मन्मते तु कारणनावच्छेदकसंबन्धेन कारणाधिकरणनिरूपितकार्यतावच्छेदकसंब-न्यावच्छित्रवृत्तितायां कार्यगतायां तादृशकार्यकारणभाव एव नियामक इति वाच्यम । तथा सति कार्थगतानां साक्षात्परंपगरूपनानासंबन्धावच्छित्रना-नादेशकृत्तित्वानां विलयप्रसङ्गात् । नहि कार्ये येन येन संबन्धेन तिष्ठति तेन तेनैव कार्यकारणभावोऽङ्गीकरणीयः तथा सति तदण्डा-रानन्तर जातचेत्रादिघटिनस्वाश्रयचैत्राद्याश्रयत्वादिसंबन्धेन तद्दण्डादेर्भू-तळादिष्टृत्तित्वभद्ग्यसद्गान् । तद्दण्डोट्यत्तिदशायां चैत्रस्यानुत्पन्नत्वेन ताद्द-इपिरंपरासंबन्धेन कार्यकारणभावस्य कल्पयितुमशक्यत्वात् । एवं संयोग-संबन्धेन घटादेर्भृतलादिवृत्तित्वमपि विलीयेत, उत्पत्तिदशायां द्रव्यस्य गुणाभावेन संयोगेन कुत्राप्यसत्त्रात् । संयोगसंबन्धे कार्यता

चच्छेदकसंबन्धत्वस्य स्वीकर्तुमशक्यत्वाचेति संक्षेपः । वस्तुतस्तु कालस्य कार्यमात्रकारणतायां 'कालादुत्पद्यते सर्वम् ' इत्याद्यागमा एव मानमिति विभावनीयम् ।। ९ ।।

(भाष्यम्) नित्येष्वभावाद्नित्येषु भावात्कारणे कालाख्येति । नित्येषु वस्तुषु प्रावृषेण्यादिव्यवहारो न भवति भवति त्वनित्येष्विति । तंत्र कालः कारणमित्यनुमीयते । किंचित् प्रावृष्युत्पद्यते किंचिच्छरिद हेम-न्तादौ च किंचिदिति न खल्वनिमित्ता नियतकालमुत्पत्तिरिति कालो निमित्तमनुमीयते । वायौ तु प्रावृषेण्यादिव्यवहारस्तत्कालकारित्वमा-न्तराभिमाननिमित्तो भाक्त इति ॥ ९ ॥

## इत इदामिति यतस्तिहरुयं लिङ्गम् ॥ १०॥

( उप० ) काललिङ्गप्रकरणं समाप्य इदानीं दिग्लिङ्गप्रकरणमारभमाण आह-इत इति।दिश इदं दिश्यं दिगनुमापकम्। इतोऽल्पतरसंयुक्तसंयोगाश्र-यादिदं बहुतरसंयुक्तसंयोगाधिकरणं परम् । इतश्च संयुक्तसंयोगभूयस्वाधि-करणादिदं संयुक्तसंयोगाल्पीयस्वाधिकरणमपरमिति नियतदिग्देशयोः समा-नकालयोः पिण्डयोर्यतो द्रव्याद्भवति सा दिगित्यर्थः । नहि तादृशं द्रव्यम-न्तरेण भूयसां संयुक्तसंयोगानामल्पीयसां वा पिण्डयोरुपनायकमन्यदस्ति । न च तदुपनयमन्तरेण तत्तद्विशिष्टबुद्धिः । न च तामन्तरेण परत्वा-परत्वयोहत्पत्तिः । न च तदुत्पत्तिं विना तद्विशिष्टप्रत्ययव्यवहारौ । न च काल एव संयोगोपनायकोऽस्तु किं द्रव्यान्तरेणेति वाच्यं, कालस्य नियत-क्रियोपनायकत्वेनैव सिद्धेः । अनियतपरधर्मोपनायकत्वकल्पनायां तु का-इमीरकुङ्कमपरागं कार्णाटकामिनीकुचकलकां प्रत्युपनयेत् । आकाशात्मनी-रपि तथा परवर्मोपसंकामकत्वे स एव प्रसङ्गः। दिशस्तु नियतपर्थर्मोपसंकाम-कत्येव सिद्धत्वान्नातिप्रसङ्गः। एवंच क्रियोपनायकात्कालात्संयोगोपनायिका दिक् पृथगेव । किंचास्मात्पूर्वमिदम्, अस्मादक्षिणमिदम् , अस्मात्पश्चिममि-दम्, अस्मादुत्तरमिदम्, अस्माद्दक्षिणपूर्वेमिदम्, अस्माद्दक्षिणपश्चिममिदम्, अस्मात्पश्चिमोत्तरमिदम् , अस्मादुत्तरपूर्वमिदम् , अस्माद्धस्तादिदम् , अस्मा-दुपरिष्टादिदम् , इत्येते प्रत्यया इत इदमितीतिना संगृहीताः । एतेषां प्रत्य-यानां निमित्तान्तरासंभवात्। किंच नियतोपाध्युन्नायकः काल, अनियतो-पाध्युन्नायिका दिक् । भवति हि यद्पेक्षया यो वर्तमानः स तद्पेक्षया वर्तमान एव । दिगुपाधौ तु नैवं नियमः, यं प्रति या प्राची तं प्रत्येव कदा- चित्तस्याः प्रतीचीत्वात् । एवमुदीच्यादिञ्विष वाच्यम् । यदपेक्षया सूर्योदया-चलसंनिहिता या दिक् सा तदपेक्षया प्राची । यदपेक्षया सूर्यास्ताचलसं-निहिता या दिक् सा तदपेक्षया प्रतीची । संनिधानं तु सूर्यसंयुक्ते संयो-गाल्पीयस्त्वम् । ते च सूर्यसंयोगा अल्पीयांसो भूयांसो वा दिगुपनेया एव । प्राच्यिभमुखपुरुषवामप्रदेशाविच्छन्ना दिगुदीची । तादशपुरुषदक्षिणभागाव-चिछन्ना दिग् दक्षिणा । वामत्वदक्षिणत्वे तु शरीरावयववृत्तिजातिविशेषौ । गुरुत्वासमवायिकारणिक्रयाजन्यसंयोगाश्रयो दिक् अधः । अदृष्टवदात्म-संयोगजाप्निक्रियाजन्यसंयोगाश्रयो दिगूर्ध्वा । एवं चेन्द्राग्नियमिनिक्रतिव-रुणवायुसोमेशाननागत्रह्याधिष्ठानोपलक्षिता दश दिश इति व्यपदेशान्तरं प्राच्यादिव्यपदेशात् ।। १०।।

(विवृ०) इदानीं क्रमप्राप्तदिग्छिङ्गप्रकरणमारभते—इत इति। इत इदमिति परमपरं वेति शेषः। तथाचारमादिदं दूरमस्मादिदमन्तिकामिति देशिकपरत्वा-परत्वबुद्धिर्यतस्तिद्दश्यं दिग्छिङ्गम् । तथाच काळवद् देशिकपरत्वापरत्वास-मवायिकारणसंयोगाश्रयतया दिक् सिध्यति। सा च एकापि उपाधिभेदात्प्रा-च्यादिव्यवहारं संपादयति। उपाधिश्र तदीयोदयगिरिसंनिहिता या दिक् सा तदीयप्राची। तदीयोद्यगिरिव्यवहिता तु तदीयप्रतीची। तदीयसुमेरुसंनि-हिता या दिक् सा तदीयोदीची। एवं सुमेरुव्यवहिता अवाची। उदयगिरि-संनिहिता सुमेरुव्यवहिता आग्नेयी। सुमेरुव्यवहिता च वायवी। सुमेरुसंनिहिता च देशानी । अदृष्टवदात्मसंयोगार्व्ययाप्तिकियाजन्य-संयोगाश्रयः ऊर्द्धम्। पतनजन्यसंयोगाश्रयः अधः। 'सर्वेषामेव वर्षाणां मेरुरुत्तरतः स्थितः' इत्यादिवचनात्। एवमेव मुक्तावळीकारः।। १०॥

(भाष्यम्) पराक्षितः कालः । दिगिदानीं परीक्ष्यते— अइत इदिमिति यतस्ति इयं लिङ्गम् । इतोऽविभूतादिदं दूरमन्तिकं चेति यस्माद्वस्तनः प्रत्ययो भवति तद्वस्तु दिश्यं लिङ्गम् । तेन हि दिगनुमीयते । किं पुन-स्तत् ? दूरत्वमन्तिकत्वं च । यदेतदेशिकं परत्वमपरत्वं चाख्यायते । ततो हि दूरमन्तिकमिति बुद्धिरुत्पद्यते । हिमाल्यावस्थितस्य व पुरुषस्य विन्ध्य-मपेक्ष्य पारियात्रः परो भवति, पारियात्रं चापेक्ष्य विन्ध्योऽपर इति । कस्मात् ? यस्माद्धिमाल्यिविन्ध्ययोर्मध्ये यावन्तः संयोगास्ततो भूयांसः संयोगा हिमाल्लयपरियात्रवोर्मध्ये भवन्ति । यक्ति। यक्ति । वक्ति तद्व्यं दिमिति ॥ १०॥

### इव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ११ ॥

( उप० ) दिशो द्रव्यत्वं नित्यत्वं च वायुपरमाणुवदित्याह्–द्रव्यत्वेति। गुणवत्त्वाह्रव्यत्वम्, अनाश्चितत्वाच नित्यत्वमित्यर्थः ॥ ११ ॥

ं (विदृ०) दिशि द्रव्यत्वं नित्यत्वं च कथयति—द्रव्यत्वेति । एतत्सूत्रं पूर्ववद्वयाख्येयम् ॥ ११ ॥

(भाष्यम् ) दिशश्च-ऋद्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ११ ॥ तत्त्वं भावेन ॥ १२ ॥

ं ( उप० ) एकत्वमतिदिशन्नाह—तत्त्वमिति । दिग्लिङ्गाविशेषाद्विशेष-लिङ्गाभावाच सत्तावदेकत्वं तदनुविधानादेकपृथक्त्वम् ॥ १२ ॥

(विदृ०) पूर्ववन्नानात्वं निराकरोति-तत्त्वमिति । एतस्यापि पूर्ववदेव व्याख्यानम् ॥ १२ ॥

### कार्यविशेषेण नानात्वम् ॥ १३ ॥

( उप० ) ननु यद्येकैव दिक्कथं तर्हि दश दिश इति प्रतीतिव्यवहारा-वित्यत आह—कार्येति । कार्येविशेषः कार्यभेदस्तेन नानात्वोपचारः इत्यर्थः ॥ १३ ॥

(विदृ०) दिश एकत्वेऽपि प्राच्यादिन्यवहारसुपपादयति—कार्येति। कार्यविशेषेण जन्यमूर्तेरूपोपाधिना नानात्वं प्राच्यादिनानान्यवहारः बस्तत एकैव दिगित्यर्थः ॥ १३ ॥

(भाष्यम्) आचार्यप्रवृत्तिज्ञीपयति आकाश्चकालिदगाल्यमेकं द्रव्य-मिति । यतोऽसी महता प्रयत्नेनाकाशे स्पर्शवदात्ममनसां व्यतिरेकमाह न कालिदशोः । तयोस्तु न कस्यापि । आकाशे वचनात्वल्वनयोरुक्तं मन्यते इति । यद्येकं द्रव्यं कथमाकाशं कालो दिगिति व्यपदेशभेदो भवतीत्यत-आह्—क्ष्कार्यविशेषण नानात्वम् । शब्दोत्पत्तिः कियासंयोगयोश्चोपनय इति कार्यविशेषाः । तिन्निमित्तश्चेकस्य व्यपदेशभेदः । यथैकस्य प्राणसृतः कार्यविशेषादाचार्यो यजमानो वाजक इति । अस्त्वेकस्य द्रव्यस्य कार्यविशे-षाद्यपदेशभेदः दिशस्त्वेकस्या न खल्वापि कार्यं विशिष्यते, संयोगोपनयो हि तस्याः कार्यम् ॥ १३ ॥

आदित्यसंयोगाद्धतपूर्वोद्धविष्यतो भूताच प्राची ॥ १४ ॥ ( उप० ) तमेव कार्यभेदं दर्शयन्नाह—आदित्येति । प्राक् अस्यां समिताः अञ्चतीति प्राची । तथाच यस्यां दिशि मेरुप्रदक्षिणक्रमेण भ्रमत आदित्यस्य प्रथमं संयोगो भूतपूर्वो भविष्यन् वा भवन् वा सा दिक् प्राची । अत्र प्ररूषाभिसंधिभेदमाश्रित्व कालत्रयोपवर्णनम् । भवति हि कस्यचित्पूर्वेद्यः प्रात्तरस्यां दिशि आदित्यसंयोगः प्रथमं वृत्त इतीयं प्राचीति प्राचीव्यव- हारः । कस्यचिद्परेद्युरस्यामादित्यसंयोगः प्रथमं भावीत्यभिसंधाय प्राचीव्यवहारः । कस्यचिद्दानीमस्यामादित्यसंयोगो भवन्नस्तीत्यभिसंधाय प्राचीव्यवहारः । भूतादिति आदिकर्माणे क्तप्रत्ययः, तेनाभिसंधेर- नियमाद्यदाप्यादित्यसंयोगो नास्ति रात्रौ मध्याहादौ वा तत्रापि प्राचीव्यवहारानुगमः सिध्यतीति भावः ॥ १४ ॥

(विवृ०) कार्यविशेषं द्र्शयति—आदित्यसंयोगादिति। प्राथिमका-दित्यादि। भूतपूर्वाद्तीतात्। भूतादिति आदिकर्मणि निष्ठाप्रत्ययः। वर्त-मानादित्यर्थः। प्रथममस्यामादित्योऽञ्चतीति प्राची। तथाच प्राथिमका-दित्यसंयोगाधार एव प्राचीव्यवहारित्यामकोपाधिः। तादृशसंयोगज्ञानं च पूर्वेद्धारत प्रथममादित्यसंयोगो जात इत्याकारकमतीतसंयोगविषयकं कस्य-चिद्ध्यवहर्तुर्भवति, कस्यचिच्च इदानीमलादित्यसंयोगः प्रथमं भवतीति वर्तमानविषयकम्। कस्यचिच्चालादित्यसंयोगः श्वः प्रथमं भविष्यतीति भविष्यद्विषयकं भवतीति ज्ञापनाय पञ्चम्यन्तत्रयम्। तादृशसंयोगाधार-तया ज्ञायमान उद्यगिरिस्तत्संनिहितत्वज्ञानाद्याचीव्यवहार इति हृद्यम्। इदं त्ववधातव्यम्—उद्यगिरावुद्यगिरिसंनिहितत्वाभावात्कथं प्राचीव्यवहारः। न च व्यवधानराहित्यमेव सन्निहितत्वं तच्च तत्रावाधितमिति वाच्यं, तथा सति उद्यगिरेः स्वापेक्षया प्राचीत्वापत्तेरिति॥ १४॥

(भाष्यम्) तत्कथं प्राच्यादिन्यपदेशभेदो भवति ? उपाधिभेदादिन्त्याह—\*आदित्यस्योगाद्भृतपूर्वाद्भविष्यतो भूताच प्राची।यः खल्वादित्यस्य स्ट्राष्टिकाले पूर्व भूतः प्रथमः संयोगः यश्च तस्यैवास्तंगतस्य पुनरुदेष्यतो भविष्यन् प्रथमः संयोगः, स येनान्विष्यन् प्रथमः संयोगः, स येनान्विष्यन् प्रथमः संयोगः। प्राक् खल्वस्यामादित्योऽञ्चतीति॥ १४॥

# तथा दक्षिणा मतीची उदीची च ॥ १५ ॥

(विवृ०) प्रतीच्यादिन्यवहारेऽपीयमेव रीतिरित्याह—तथेति । दक्षि-णादिन्यवहारेऽपि तथा कंचिदुपाधिमादाय निर्वाह्य इसर्थः । उपाधिस्तु इत इदिमत्यादिसृत्वन्याख्यायां द्रष्टन्यः ॥ १५॥

### एतेन दिगन्तरालानि व्याख्यातानि ॥ १६ ॥

( उप० ) दिगन्तरा ल्यवहारेऽपीममेव प्रकारमिति देशन्नाह—एतेनेति । प्राचीदक्षिणयोर्दिशोर्लक्षणसांकर्येण दक्षिणपूर्वा दिगिति व्यवहारः । एवं दक्षिणपश्चिमा पश्चिमोत्तरा उत्तरपृर्वेत्यूह्मम् । एते चादित्यसंयोगा येन विभुना द्रव्येणोपनीयन्ते सा दिगिति कणादरहस्ये व्युत्पादितं विस्तरतः ॥ १६ ॥

(विवृ०) अनेथैव रीत्या आग्नेय्यादिन्यवहार उपपादनीय इत्याह—एते-नेति । दिगन्तरालानीत्युपलक्षणम्, ऊर्ध्वमध्यापि ज्ञेयम् ॥ १६ ॥

(भाष्यम्) द्वयोर्द्वयोर्दिशोर्छक्षणसांकर्येण दक्षिणपूर्वादयो विदिशो भवन्ति । यस्मात्पतिति सा दिगृष्वां, यत्र पतिति सा दिग् इति । आका-शकालदिगाल्यमेकं द्रव्यमिति परतो निर्दिष्टाया दिश उपाधिमेदाद्व्यपदे-शमेदवचनेनैव कालाकाशयोरिप तथैव व्यपदेशमेदमुक्तं मन्यते सूत्रकारः । तत्र यस्योत्पत्तिमारभ्य यावद्विनाशं यः कालः स तस्य भवन् , प्रागुत्पत्तेः स भविष्यन् , परतस्तु विनाशात्स एव भूत इति । तदेवं यदा द्रव्यं वर्तते स तस्य वर्तमानः कालः, यदोत्पत्स्यते स भविष्यन् , यदोपरतं सोऽतीत इति । यदोत्पद्यते स क्षणः, द्वौ क्षणौ लव इत्यादि यथाविषयं वेदितव्यम् ।

कथमस्मिन्नर्थे सूत्रं न दृश्यते । शैली होषा भगवतः सूत्रकारस्य, यद्यं किंचिद्धीत्प्रज्ञापयति किंचिच साक्षादुपदिशतीति ।। १६ ॥

सामान्यप्रत्यक्षाद्विशेषाप्रत्यक्षाद्विशेषस्मृतेश्च संशयः ॥ १७ ॥

( उप० ) चतुर्णी भूतानां रूपादीनि लक्षणानि कारणगुणपूर्वेकतया तात्त्वकानि अन्यथा त्वौपाधिकानीति व्यवस्थितम् । पूर्वमेव विशेषगुणशून्य-विभुष्टिङ्गं चोक्तम् । इदानीमाकाशस्य छिङ्गं शब्दः परीक्षणीयः । सन्ति चात्र तान्त्रिकाणां विप्रतिपत्तयः । केचिच्छब्दं द्रव्यमाचक्षते, केचिद्गणम् । गुणत्वे सत्यप्येके नित्यमाहुः अपरे त्वनित्यम् । अन्ये तु शब्देऽपि स्फोटाख्यं शब्दान्तरमाहुः । तदत्र परीक्षामारभमाणः परीक्षाप्रथमाङ्गं संशयमेव तावलक्षणतः कारणतश्च व्यवस्थापयन्नाह—सामान्यप्रत्यक्षादिति । सामान न्यवतो धर्मिणः प्रत्यक्षाद्वहणान्मतुब्छोपात् । विशेषाप्रत्यक्षादिति विशे-षस्य परस्परव्यावर्तकस्य धर्मस्य वक्रकोटरादेः शिरःपाण्यादेश्चाप्रत्यक्षाद-महणात् । विशेषस्मृतेः विशेषस्य कोटिद्वयस्य स्थाणुत्वपुरुषत्वरुक्षणस्य स्मर-णात् । स्मरणमपि प्रहणपरं कचिद्नुभूयमानधर्मयोरपि कोटित्वात् । चकाराद्दृष्टादेः संशयकारणस्य संग्रहः।असाधारणो धर्मोऽनध्यवसायात्म-कज्ञानजनक इति नोक्तः । यद्वा असाधारणस्यापि व्यावृत्तिद्वारा कारणत्वं सपक्षविपक्षच्यावृत्तिश्च साधारणधर्म एवेति नोक्तः । विप्रतिपत्तिरपि विरू-द्धप्रतिपत्तिद्वयजन्यं वाक्यद्वयं शब्दो नित्य इत्येकं शब्दोऽनित्व इत्यपरं तदुभयं तदुभयजन्यं च ज्ञानद्वयमयुगपद्मावित्वात्संभूय न संशायकमतस्तत्र शब्द-त्वादिरसाधारणः, सत्त्वमेयत्वादिः साधारणो वा धर्मः संशायक इति पृथङ्नोक्ता । समानतन्त्रे गौतमीयेऽनध्यवसायज्ञानस्यानभ्युपगमाद्साधा-रणो धर्मः संशयकारणत्वेनोक्तः। विप्रतिपत्तेश्च विरुद्धवाक्यद्वयस्यान्वयव्य-तिरेकशालितया संशयकारणत्वमुक्तम् । न्यायभाष्ये च उपलभ्यमानत्वं यत्संशयकारणमुक्तं सद्प्युपलभ्यते असद्प्युपलभ्यते इति उपलभ्यमानमिदं सदसद्वेति। यचानुपलभ्यमानत्वं सद्पि नोपलभ्यते मूलककोलकादि, असद्पि नोपलभ्यते गगनारविन्दादि। तथाच पश्चविधः संशय इति। तदेतत्सामान्य-मेवेति सामान्यप्रसक्षादित्यनेनैव गतार्थम् । न्यायवार्तिकेऽपि यत्कारण-भेदेन संश्ये त्रित्वमुक्तं तद्पिन संभवति व्यभिचारेण समानवर्मादीनां त्र-याणां कारणत्वस्यैवासंभवात्। नहि तृणारणिमणिजन्यवहौ वैजात्यवद्ताप्रि वैजात्यं कल्पनीयं, संशयत्वावच्छित्रकार्यं प्रति समानुधर्मत्वेनैव कारणतायाः

कल्पनात् । यच प्रधानिविधिकोटित्वप्रधानिविधकोटित्वादि वैजात्यमुक्तं तद्ननुगतत्वान्नावच्छेद्कम् । तथाच संशयो न त्रिविधो न वा पञ्चिवधः किंत्वेकविध एव । प्रकारान्तरेण तु द्वैविध्यं सूत्रकृदेव स्पष्टयति । ननु जिज्ञासाजनकज्ञानं संशय इति न लक्षणम् , अनध्यवसायेऽपि गतत्वात् । संस्काराजनकज्ञानं संशय इत्यपि निर्विकल्पकसाधारणं, विशिष्टज्ञानत्वेन संशयस्यापि संस्कारजनकत्वात् । संशयत्वं च जातिरपि न लक्षणं धर्म्यशे संशयत्वामावेन तदंशे तज्जात्यभावात्, जातेश्चाव्याप्यवृत्तित्वानभ्युपगमात्, इति चेदेकस्मिन् धर्मिणि विरोधिनानाप्रकारकं ज्ञानं संशय इति तल्रक्षणात् ॥ १७ ॥

(विदृ०) इदानीं शब्दं परीचिक्षिषुः परीक्षाङ्गसंशयस्य कारणं निर्दि-शति—सामान्यति । सामान्यस्य साधारणधर्मस्य प्रत्यक्षात् , ज्ञानात् विशेषस्य एककोटिव्याप्यस्य अप्रत्यक्षात् अज्ञानात् । विशेषस्य कोटिद्वयस्य स्मृते-ज्ञानात्संशयो भवतीति शेषः । तथाच संशयं प्रति साधारणधर्मज्ञानम् । एककोटिव्याप्यनिश्चयाभावः, कोटिद्वयज्ञानं च हेतुरित्यर्थः । चकारात् न्यायसूत्रोक्तयोरसाधारणधर्मज्ञान्दिशक्तिहाह्यहाह्योह्योह्यस्य संपद्धः । सा-धारणादिधर्मज्ञानानां कार्यतावच्छेदककोटौ कारणस्वद्दाह्योह्यस्य निवे-शात्र व्यभिचारः । कारणस्य त्रैविध्यात्संशयस्त्रिविध इति भावः ॥ १७ ॥

(भाष्यम्) एकमेव द्रव्यमाकाशं कालो दिक् चेत्यतिरिक्ताकाशसिद्धौ कृतप्रयक्षः सूत्रकृदुपराम । शब्दस्तत्र लिङ्गम् । तचैतत्तदा भवित यदि शब्दो गुणः स्यात् । तच नैवं मन्तव्यम् । श्रूयते स्वस्वत्र विप्रतिपत्तिरिति । अतो लिङ्गभूतस्य शब्दस्य गुणभाव इदानीं परीक्ष्यते । नैवं चेदुपेक्ष्य स्थान-वन्तमात्मानं कथमप्रस्तुतस्य शब्दस्य परीक्षायामाचार्यः प्रवर्तते इति । तत्रानिमित्तः संशयो न स्वस्वि निर्णयस्याङ्गं भवतीति संशयनिमित्तं तावद्भिधत्ते— स्थामान्यप्रत्यक्षाद्विशेषाप्रत्यक्षाद्विशेषस्मृतेश्च संशयः। यो धन्मों द्वयोः समानस्तस्योपल्ल्बोर्वशेषस्य चानुपल्ल्बोस्तत्समरणाच संशयो भवित। यो व स्वलु विशेषः समर्यते स चेन्नोपलभ्यते धर्मिणि, तदा तत्र संशयो भवित। तदुपल्ल्बो संशयो निवर्तते । दूरात्स्थाणुं पश्यन्खल्वयं पुरुषः संदिग्धे योऽयं दूरात् दृश्यते स स्थाणुर्वा भवेत्पुरुषो वेति । समानमनयोधर्ममारोहं परिणाहं चोपलभे विशेषं चानयोः पूर्वदृष्टं नोपलभे इति । यद्वै विशेषं सुभुत्समानस्य किंस्विदित्यनवधारणं ज्ञानं स संशय इति ॥ १७ ॥

### दृष्टं च दृष्टवत् ॥ १८ ॥

( उप० ) द्विविधः संशयो बहिर्विषयकोऽन्तर्विषयक्र । बहिर्विषयकोऽपि दृश्यमानधर्मिकोऽदृश्यमानधर्मिकश्च । तल दृश्यमानधर्मिको यथा—ऊध्वर्त्विविशिष्टस्य धर्मिणो दर्शनात् अयं स्थाणुः पुरुषो वेति । अदृश्यमानधर्मिको यथा—अरुण्ये झाटाद्यन्तरिते गोगवयादिपिण्डे विषाणमात्रदर्शनाद्यं गौर्गवयो वेति । वस्तुतस्त्वत्रापि विषाणधर्मिक एव संदेहो विषाणमिदं गोसंबन्धि गवयसंबन्धि वेति । विवक्षामालान्तु द्वैविध्याभिधानम् ।
यत्सामान्यं संशयहेतुस्तद्नेकत्र दृष्टं संशायकम् । एकत्र धर्मिणि वा दृष्टं
संशयहेतुरित्यत्र प्रथमां विधामाह—दृष्टमिति । दृष्टमूर्ध्वत्वं संशयहेतुः
दृष्टविदिति वतिप्रत्ययः । तेन दृष्टाभ्यां स्थाणुपुरुषाभ्यां तुल्यं वर्तते पुरोवर्तिनि यदूर्ध्वत्वं तदृष्टं संशयहेतुरित्यर्थः ॥ १८ ॥

(विवृ०) कोटिद्रयसहचिरतो धर्मः साधारणधर्मः स च कचिद्धमिद्रये गृह्यमाणः संशायकः कचिचैकत्रैव धर्मिणीतिः तत्राद्यमाह—दृष्टमिति । यत्र पुरोवर्तिनि वस्तुनि दृष्टे अयं स्थाणुः पुरुषो वेति संशयसत्दृदृष्टं वस्तु । तच्च पूर्वे स्थाणुपुरुषयोदृष्टं यदूर्ध्वत्वादिकं तद्वत्तदाश्रयत्वात्तथाच धर्मिद्रये कोटि-द्रयसहचिरतत्वेन गृह्यमाणं यदूर्ध्वत्वादिकं तज्ज्ञानादेव पूर्वोक्तः संशय इति भावः ॥ १८॥

#### यथादृष्ट्रमयथादृष्ट्रत्वाच ॥ १९॥

(उप०) एकधर्मिविषयं दृष्टांन्तमुदाहरति—यथेति । संशयहेतुरिति शेषः । चकारः पूर्वोक्तसमुचयार्थः । अयथादृष्टत्वाद्धेतोर्यथादृष्टमिप संशा-यकं यथा चैतो यथादृष्टः केशवान्, कालान्तरे अयथादृष्टः केशविनाकृतो दृष्ट इत्यर्थः । क्रमेण तत्रैव चैत्रे वस्नावृतमस्तके दृष्टे सित भवति संशय-श्रीत्रोऽयं सकेशो निष्केशो विति। अत्र हि चैत्रत्वं समानो धर्मः संशायकः स चैकत्रैवदृष्ट इत्यभित्र एव धर्मिणि दृष्टः संशयहेतुः ॥ १९ ॥

१ धर्मशब्दस्य छीनत्वं चिन्त्यम् । २ यद्दृष्टं तदुदाहरतीति मुद्रितपुस्तके पाठः ।

(विषृ०) एकत्र कोटिद्वयसहचिरतं धर्ममाह—यथेति। भवति हि प्रावृतिशिरसि चैत्रे अयं केशवान् निष्केशो वेलादिसंशयः। तत्कारणं च केशतदभावसहचिरतचैत्रत्वज्ञानम्। तदुभयसाहचर्यज्ञानं च चैत्ररूपैकधर्म्यन्तर्भावेणैव चैत्रत्वे भवतीत्याह—यथादृष्टमिति। केशसहचरितत्वेन दृष्टमेव चैत्रत्वमयथादृष्टत्वात् केशाभावसहचरितत्वेन कदाचिद्दृ-ष्टत्वात्संशयप्रयोजकमिति शेषः। केशनखादीनां शरीरावयवत्वाभावानत्तद्पचये न पूर्वशरीरनाशः।यद्यपि बाल्यादिभेदेन चैत्रशरीरं नाना तथान्यत्र चैत्रादिशरीरगतं तत्त्व्यक्तित्वमेव साधारणो धर्म इति न किंचि-द्रमुपत्रम्।। १९॥

(भाष्यम् ) अथ विशेषाप्रत्यक्षस्योदाहरणम्,— \*\* यथादृष्टमयथा-दृष्टत्वाच । येन खलु विशेषेण वक्तकोटरादिना कर चरणादिना च स्थाणुः पुरुषश्च दृष्टः तस्यायथादर्शनाच संशय उत्पचते । स्थाणौ पुरुषे च यो विशेषः पूर्वमुपल्ञ्यस्तमिह नोपलमे, सोऽयं स्थाणुः पुरुषो वेति । यथा खलु स्थाण्वादि पूर्व दृष्टं न तथैतद् दृश्यते इति । तदेतद्यथादृष्टं स्थाण्वादि-कमयथादृष्टत्वात्संशयं प्रयोजयति । एतेन विशेषस्मृतिर्व्याख्याता । तदेवं सामान्यप्रत्यक्षादिकं संशयहेतुरित्युक्तम् । अस्त्यन्यद्पि संशयकारणं विप्रतिपत्तिरिति । व्याहृतमेकार्यदर्शनं विप्रतिपत्तिः । व्याघातः पुनर्विरोधो-ऽसहमाव इति ॥ १९ ॥

## विद्याविद्यातश्र संशयः ॥ २०॥

(उप०) उपलभ्यमानत्वं समानमेव धर्म संशयकारणमाह्-विद्येति । आन्तरसंशयो हि विद्याविद्याभ्यां भवति यथा मौहूर्तिकः सम्यगादिशति चन्द्रोपरागादि असम्यगपि । तत्र स्वज्ञाने संशयोऽस्य जायते सम्यगादिष्ट-मसम्यग्वेति।यद्वा ज्ञानं हि कचिद्विद्या भवति कचिचाविद्या अप्रमा भवति । तथाच ज्ञायमानत्वात्सदिदमसद्वेति संशयो जायते । पुनः संशयप्रहणमिहापि सामान्यप्रत्यक्षादेव संशयो न तु निमित्तान्तरादिति सूचनार्थम् । तथाच- 'समानानेकधर्मोपपत्तेर्विप्रतिपत्तेरूपलब्ध्यनुपलब्ध्यन्यवस्थातश्च विशेषापेक्षो विमर्शः संशयः ' इति गौतमीये लक्षणे उपलब्ध्यनुपलब्ध्यन्यवस्थेत्यस्य पृथन्वेव संशयकारणत्वं यत्केश्चिद्धत्तं तिन्नरस्तम् ॥ २०॥

( विवृ ) प्रामाण्यादिसंशयस्यापि साधारणधर्मज्ञानसहकृतस्यैव विष-यसंशायकत्वमित्याह-विद्यति । अथ षष्ट्यास्तसिः विद्याविद्ययोः प्रमाभ्र-

मयोर्यः प्रमात्वभ्रमत्वयोः संशयः चकाराद्विषयसंशयश्च सामान्यप्रत्यक्षादेव भवतीति रोषः।तथाच पर्वतो वह्निमान् , हृदो वह्निमानित्यादिप्रमाभ्रमयोर्यः प्रमात्वभ्रमत्वसंशयः स नादाद्यसाधारणधर्मज्ञानादेव भवति । एवं तादृशसंशयोत्तरं पर्वतो बह्निमात्रवा हुदो वहिमात्रवेत्यादि संशयोपि ज्ञाय-मानत्वरूपसाधारणधर्मज्ञानादेव भवति प्रमात्वादिसंशयश्चागृहीतप्रामा-ण्यकविपरीतनिश्चयस्य संशयविरोधितया तद्विघटने उपयुज्यते नतु तन्मात्रा-द्विषयसंशय इति भावः ॥ २० ॥

( भाष्यम् ) तदुच्यते,-क्शविद्याविद्यातश्च संशयः । यथार्थबुद्धिर्विद्या विपर्ययोऽविद्या । ताभ्यां च संशयो भवति । पुनः संशयप्रहणं पूर्वस्मान्नि-िन्नाद्भित्वस्थारके स्थापनार्थम् । येयं विरुद्धा प्रतिपत्तिर-स्त्यात्मेत्येकं दर्शनं नास्त्यात्मेत्यपरमिति, तयोरेका विद्या परा चाविद्या। कस्मात् ? वस्तुनि विकल्पानुपपत्तेः कल्पान्तरानुपपत्तेश्च । नहि सद्भावा-उपपदाते । तां चोपलभमानोऽन्यतरिश्चयहेतं सद्भावाभ्यामन्यः कल्प चापद्मयन् किंस्विदिति नावधारयति, स संशयः। सह भवन्त्यौ खल्वेते विद्याऽविद्ये संशयहेतुः । अस्त्यात्मां नास्ति कर्मफलमित्यतो न जात्वपि संशयोत्पत्तिरिति । संप्रतिपत्तेरहेतुः । यां वै भवान् विप्रतिपत्तिं मन्यते, संप्रतिपत्तिरेव सा वादिनोर्भवति । न खल्विप संप्रतिपत्तेः संशय उत्प-द्यते । तस्मादहेतुः विप्रतिपत्तिः संशयस्य । तृतीयोत्पत्तेरप्रतिषेधः । न खल्लु विप्रतिपत्तेः संशयहेतुभावः शक्यः प्रतिषेद्धम् । कस्मात् ? वतीयस्य संश्योत्पत्तेः । यो वे मन्यते अस्त्यात्मेति तस्य खलु सा संप्रति-पत्तिः, यश्च मन्यते नास्त्यारमेति तस्यापि संप्रतिपत्तिरेव सा भवति । तृतीयं प्रति त्वेतत्र्याहतं दर्शनं विप्रतिपत्तिः संशयहेतः । यो यस्य पक्षस्तस्य तत्र संप्रतिपत्तिर्न तृतीयस्य । निह तस्यानयौरन्यतरः पक्ष इति । स खल्वयं तत्त्वं बुभुत्समानो विरुद्धां प्रतिपत्तिं च वादिनोरुपल्रभ-मानस्तत्त्वनिर्णयहेतुमनाकलयन् किमत्र तत्त्वमिति नावधारयति । सोऽयं तत्त्वत उत्पद्यमानः संशयो विप्रतिपत्तेः संप्रतिपत्तिसमाख्यान्तरयोजनया न शक्यो निवर्तयितुमिति । तन्त्रान्तरसमाचाराच । तन्त्रान्तरे हि-' समानानेक-धर्मोपपत्तेर्विप्रतिपत्तेरूपलब्ध्यनुपलब्ध्यन्यवस्थातश्च विशेषापेक्षो विमर्शः सं-शयः ' इत्युक्तम् । तत्र समानजातीयमसमानजातीयं चानेकम्। तस्य यो धर्मः स समान एव धर्मः संशयहेतुरिति । उपलब्ध्यनुपलब्ध्यन्यवस्थातः खल्वपि सचोदकमुपलभ्यते तड़ागेषु, असच मरीचिषु । एवं सद्पि नोपलभ्यते,

असदिष नोपलभ्यते । तत्र यदिद्मुपलभ्यते यच नोपलभ्यते, तिकं सदाहोस्विद्सदिति तत्त्वव्यवस्थापकप्रमाणानुपल्ल्धेः संशयो भवति । तत्र योऽयं संशयहेतुरुपलभ्यमानत्वमनुपलभ्यमानत्वं च, स समान एव धर्म इति । विशेषविवक्षया तु तन्त्रान्तरे पुनर्वचनम् । समानस्यैकस्य धर्मस्यानेकत्रोपपत्तिरनेकस्य चैकत्रेति । तावतौ समानानेकधर्मी ज्ञेयस्थी, उपलब्ध्यनुपल्ल्थी पुनर्ज्ञानुस्थे इत्यमीषां विशेषः ॥ २०॥

श्रोत्रग्रहणो योऽर्थः स शब्दः ॥ २१ ॥

(उप०) एवं छक्षणतः स्वरूपतश्च परीक्षाप्रथमाङ्गं संशयं व्युत्पाद्येदानीं परीक्षाविषयं शब्दं धर्मिणं दर्शयन्नाह—श्रोत्रप्रहण इति । श्रोत्रं प्रहणं प्रहक्रणं यस्य स श्रोत्रप्रहणः, अर्थ इति धर्मीत्यर्थः। तथाच शब्दवृत्तिधर्मेषु श्रोत्रप्राह्णेषु शब्दत्वतारत्वादिगुणत्वसत्त्वादिषु नातिव्याप्तिः। अर्थपदेन धर्मिपरेण जातिधर्मित्वमिप्रेतम्। अतः स्फोटनामा शब्दसमवेतः शब्दो नास्तीति स्वितम्। नन्वेकं पद्मेकं वाक्यमितिप्रतीतिवलाद्वश्यं स्फोटोऽङ्गीकर्तव्यः। निहं बहुवर्णात्मके पदे बहुपदात्मके वा वाक्ये भवत्येकत्वप्रत्ययः। स्फोट इति चार्थस्पुटीकरणाधीना संज्ञा। वर्णानां प्रत्येकं तावद्धप्रत्ययाजनकत्वमेव मिलनं त्वेकवक्तकणामाशुतरिवनाशिनामसंभवीति स्फोटादेवार्थप्रत्ययः, तज्ज्ञानमन्तरेणार्थस्पुटीभावाभावात्। स च स्फोटो यद्यपि पद्भावेनावस्थितेषु सर्वेष्वेव वर्णेषु तथापि चरमवर्णे स्फुटीभवित। मैवं संकेतवद्वर्णत्वं पदत्वं तथाच संकेतवलादेव पदादर्थप्रतीतौ किं स्फोटेन। वर्णानां बहूनामप्येकार्थप्रतिपादकत्वमेकं धर्ममिभिप्रेत्य एकं पद्मिति भाक्तो व्यवहारः, एवं वाक्येऽपि। यदि वर्णातिरिक्तः पदात्मा कश्चित्प्रत्यक्षतो गृह्येत स्वीक्रियेतापि स्फोटः। सोऽयं स्फोटस्लुच्छत्वादुपेक्षितः सूत्रकृता॥ २१॥

(विवृः ) इदानीं शब्दं धर्मिणं छक्षणमुखेन व्यवस्थापयति—श्रोत्रम-हण इति । श्रोत्रेण गृह्यतेऽसौ श्रवणेन्द्रियजन्यछौकिकप्रत्यक्षविषय इत्यर्थः। शब्दत्वादेरपि तादृशत्वाद्र्थं इति जातिमानिति तद्र्यः । तथाच श्रवणेन्द्रि-यजन्यछौकिकप्रत्यक्षविषयवृत्तिगुणत्वव्याप्यजातिमत्त्वमेव शब्दछक्षणं पर्य-चिसतम् । तेनाश्चतशब्दे नाव्याप्तिने वा सत्त्वगुणत्वादिकमादायं गुणान्तरे-ष्वतिव्याप्तिः । इत्थं च प्रत्यक्षसिद्धः शब्दो धर्मी न शक्योऽपछितु-मिति भावः ॥ २१ ॥

(भाष्यम्) सोऽयं संशयः कोपयुज्यते इत्यत आह-अश्रोत्रब्रहणो योऽर्थः स शब्दः । योयं श्रोत्रेण गृह्यतेऽर्थः स खळु शब्दः। तत्रायं संशय उपयुज्यते । योऽसौ शब्दः श्रोत्रेण गृहाते, स किं द्रव्यमाहोस्बिद्धण उत कर्मेति संशयो भवति ॥ २१ ॥

तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरभूतेषु विशेषस्योभयथा दृष्टत्वात् ॥ २२ ॥

( उप० ) तदेवं शब्दे धार्मण्युपिश्यिते गुणत्वे सत्येव तस्याकाशिक्ष-त्वम्। अतो गुणत्वन्यवस्थापनाय त्रिकोटिकं संशयमुपपादयन्नाह—नुल्येति। शब्दे संशय इति शेषः । शब्दे शब्दत्वं श्रोत्रश्राह्यत्वं चोपलभ्यते, तच तुल्यजातीयेषु त्रयोविंशतौ गुणेषु अर्थान्तरभूतेषु द्रव्येषु कर्मसु च विशेष्य व्यावृत्तेः उमयथा उभयत्र दर्शनात् ' शब्दः किं गुणो द्रव्यं कर्म वा' इति संशयं जनयति । सामान्यविशेषसमवायकोटिकत्वंतु सत्त्वकारणवत्त्वादिवेषम्यदर्शनान्न भवति । नतु चासाधारणधमस्यानध्यवसायजनकत्वात् संशयजनकत्वं प्रतिषिद्धं शब्दत्वं श्रोत्रश्राह्यत्वं चासाधारण एव धर्मः कथं संशयं जनियध्यतीति चेत्सत्यं, व्यावृत्तिरस्य सजातीयासजातीयसाधारणीति व्यावृत्तेः साधारणस्येव धर्मस्य संशयजनकत्वेनोक्तत्वात् । शब्दत्व-प्रतियोगिकी व्यावृत्तिः समानो धर्मः उभयगतव्यावृत्तिप्रतियोगित्वं च शब्दत्व-प्रतियोगिकी व्यावृत्तेः समानो धर्मः उभयगतव्यावृत्तिप्रतियोगित्वं च शब्दत्व-प्रतियोगिकी व्यावृत्तेरमयत्र सजातीये विज्ञातीये च दर्शनस्य संशयहे-तुत्वेनोपादानात् । स च समान एव धर्म इति ।। २२ ।।

(विवृ०) केचित्त सूक्ष्मः शब्दः, महाञ्छ्ब्द इत्यादिव्यवहाराह्-व्यमेव शब्द इत्याहुस्तन्मतं निराकर्तुमारभते—तुल्येति । शब्दे गृह्यमा-णस्य शब्दत्वादेविशेषस्य तुल्यजातियेषु रूपादिषु त्रयोविशतौ गुणेषु अर्थान्तरेषु द्रव्येषु कर्मसु च उभयथा उभयत्र द्रव्यत्वादिमत्त्तया निश्चितेषु तद्भाववत्त्तया निश्चितेषु च अदृष्टत्वात् अदृश्नेनात् शब्दो द्रव्यं नवेति संशय इति पूर्णीयम् । तथाच निश्चितोभयकोटिमद्र्यावृत्तत्वरूपासाधा-रण्यस्य शब्दत्वादौ सत्त्वात्त्वज्ञानं तादृशसंशयं जनयतीति भावः ॥ २२ ॥

(भाष्यम्)कस्मात्— \* तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरभूतेषु विशेषस्योभयथा दष्ट-त्वात्। योऽयं राब्दे विशेषः संयोगजत्वं विभागजत्वं राब्दत्वं च सोऽयं तुल्यजा-तीयेषु रूपादिगुणेषु अर्थान्तरभूतेषु द्रव्यकर्मसु च उभयथा दृश्यते। संयोगजत्वं विशेषो द्रव्ये दृश्यते। कर्मसु च गुणेषु च कचित् न रूपादिषु। विभागजत्वं शब्दत्वं च विशेषो न खल्विप द्रव्येषु न रूपादिषु न कर्मसु चेति । तश्याद्शं वृष्टः किं द्रव्यस्य सतोऽयं विशेषः, आहोस्विद्धुणस्य सतः, अथ कर्मणः सत इति । अथापि ٠,

खलु तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरभृतेषूमयथा विशेषस्य व्यावृत्तेर्दर्शनात्संशयः । उभयथा चार्थो विशिष्यते तुल्यजातीयेभ्यश्चार्थान्तरभृतेभ्यश्च । गन्धवत्त्वं प्रथिव्या विशेषः । सा चेयं गन्धवत्त्वेन विशेषण यथैवार्थान्तरभयो गुणकर्मभ्यो विशिष्यते, तथैव तुल्यजातीयेभ्योऽबादिभ्योऽिष । शब्दस्य च यो विशेषस्तेनासौ विशिष्यते द्रव्येभ्यो रूपादिभ्यः कर्मभ्यश्चेति । तत्र किं द्रव्यस्य सतस्तुल्यजातीयेभ्यः प्रथिव्यादिभ्योऽर्थान्तरभृतेभ्यो गुणकर्मभ्यश्चायं विशेषः,अथ गुणस्य सतस्तुल्यजातीयेभ्यो रूपादिभ्योऽर्थान्तरभृतेभ्यो द्रव्यकर्मभ्यश्च, अथ कर्मणः सतस्तुल्यजातीयेभ्य उत्क्षेपणादिभ्योऽर्थान्तरभृतेभ्यो द्रव्यकर्मभ्यश्च, अथ कर्मणः सतस्तुल्यजातीयेभ्य उत्क्षेपणादिभ्योऽर्थान्तरभृतेभ्यो द्रव्यक्मभ्यश्च, अथ कर्मणः सतस्तुल्यजातीयेभ्य उत्क्षेपणादिभ्योऽर्थान्तरभृतेभ्यो द्रव्यक्मभ्यश्च । तदेवं विशेषस्योभयथा दृष्टत्वादन्यतमव्यवस्थान्यकं प्रमाणमनुपलभमानस्य संश्यो भवति योऽयं श्रोत्रेण गृह्यतेऽर्थः स किं द्रव्यमथ गुण आहोस्वित्कर्मेति ।। २२ ।।

## एकद्रव्यत्वान् द्रव्यम् ॥ २३ ॥

- ( उप० ) तदेवं संशयं दृशीयत्वा द्रव्यत्वकोटिव्युदासायाह—एकद्र-व्यत्वादिति। एकं द्रव्यं समवायि यस्य तदेकद्रव्यं द्रव्यं च किमप्येकद्रव्यसम-वायिकारणकं न भवतीति द्रव्यवैधर्म्यान्नायं शब्दो द्रव्यमित्यर्थः ॥ २३ ॥
- (विदृ०) इदानीं शब्दस्य द्रव्यत्वं निरस्यति—एकद्रव्यत्वादिति । शब्दो न द्रव्यमेकद्रव्यत्वात् एकमात्राश्चितत्वात् । नह्येकमात्राश्चितं किम-पि द्रव्यं प्रसिद्धम् ॥ २३॥
- (भाष्यम् ) अथ निर्णयः—\*\*एकद्रव्यत्वात्र द्रव्यम् । शब्दो न द्रव्यम् कस्मात् ? एकद्रव्यत्वात् । एकस्मिन् खल्वाकाशद्रव्ये शब्दः समवैति न त्वनेकस्मिन् । द्रव्यं त्वनेकस्मिन्समवैतीति न शब्दो द्रव्यम् । विशेषस्योभयथा दृष्टत्वाद्यत्यविष्ठमानस्य द्रव्यवैधर्म्यात्स्थाप्यते एकद्रव्यत्वात्र द्रव्यमिति ॥ २३ ॥

## नापि कर्माऽचाश्चषत्वात्प्रैत्ययस्य ॥ २४ ॥

(उप०) ननु कर्मैकद्रव्यमेव, तथाच शब्द कर्म स्यादित्यत आह— नापीति । प्रत्ययस्य शब्दिविषयकस्याचाक्षुषत्वात् चक्षुर्भिन्नबिहिरिन्द्रियज-न्यत्वादित्यर्थः । तथाच शब्दत्वं न कर्मवृत्ति चाक्षुषप्रत्यक्षावृत्तिजाति-त्वात् रसत्वादिवदिति भावः ॥ २४ ॥

( विवृ ) शब्दत्वरूपासाधारणधर्मज्ञानाच्छब्दे संदिग्धं कर्मत्वमपि

१ प्रत्ययस्येत्ययमंशः बॉम्बेरायलआशिआटिकसोसायटीयन्थसंग्रहालयस्थप्राचीनलिखित-युस्तक एव दृश्यते।

निराकरोति—नापीत्यादिना । शब्दो न कर्म अचाक्षुषत्वात् । चाक्षुषप्र-त्यक्षावृत्तियोग्यजातिमत्त्वात् गन्धादिवदिति पूरणीयम् । मनःक्रियागतवै-जात्यादिवारणाय योग्येति । अपिना सत्त्वादिमत्वान्न सामान्यादिकमिति सूचितम् ॥ २४ ॥

(भाष्यम्) कर्माणि चक्षुषा गृह्यन्ते शब्दस्तु न तथेति नायं कर्म । नह्यत्राग्रहणकारणं किंचिदुपलभ्यते । रूपवदवृत्तीरिति चेन्न, तथाप्यकर्मन्त्वात् । अथ रूपिद्रव्यवृत्तीनि कर्माणि चक्षुषा गृह्यन्ते, शब्दस्त्वाकाश-वृत्तिनं रूपिद्रव्येषु वर्तते, तस्माद्यक्षुषा न गृह्यते इति । एवं सति कर्माणि रूपिद्रव्येषु वर्तन्ते शब्दस्तु न तथेति नैवासौ कर्म । रूपिद्रव्येषु हि तानि वर्तन्ते इति । अथ नायमाकाशे वर्तते किंतु वीणादाविति । तर्हि चक्षुषा गृह्येत, चक्षुषा हि वीणादिकर्म गृह्यते इति । अथापि खलु शब्दः स्पर्शव-तामगुण इति नैवासौ वीणादिषु वर्तते इति । अथापि खलु शब्दः स्पर्शव-तामगुण इति नैवासौ वीणादिषु वर्तते इति । अथापि खलु शब्दः स्पर्शव-तामगुण इति नैवासौ वीणादिषु वर्तते इति । अथापि खलु शब्दः स्पर्शव-तामगुण इति नैवासौ वीणादिषु वर्तते इति । अथापि खलु शब्दः स्पर्शव-तामगुण इति नैवासौ वीणादिषु वर्तते इति । अथापि खलु शब्दः स्पर्शव-तामगुण इति नैवासौ वीणादिषु वर्तते इति । अथापि खलु शब्दः स्पर्शव-तामगुण इति नैवासौ वीणादिषु वर्तते इति । अथापि खलु शब्दः स्पर्शव-तामगुण इति नैवासौ वीणादिषु वर्तते इति । अथापि खलु शब्दा कर्म-णोऽस्ति । अस्त्यपरं वैधम्यमचाक्षुषत्वम् । न खल्विप संयोगे विभागे शब्दः कारणं भवति । प्रमाणतोऽनुपलब्बेः । कारणं च संयोगे विभागे च कर्म । तदेवं शब्दो न द्रव्यं न कर्म, यश्च परिशिष्यते सोऽयमिति शब्दस्य गुणत्वप्रतिपत्तिः । एकैकविशेषगुणाश्च पृथिव्यादयो भवन्ति । विशिष्यते चाकाशस्य शब्दः । तस्मादृपादिवत्सोऽपि गुण इत्यनुमीयते ॥ २४ ॥

## गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् ॥ २५ ॥

- ( उप० ) ननु राब्दः कर्म आशुतरिवनाशित्वादुत्स्रेपणादिविदिति चेद-त्राह—गुणस्येति । अपवर्गः आशुनाशः स च गुणत्वेऽिप द्वित्वादिवदाशु-भाविनाशकसंनिपाताधीन इति कर्मभिः साधर्म्यमात्रमस्य न तु कर्म-त्वमेव त्वदुक्तहेतोराशुतरिवनाशित्वस्य द्वित्वज्ञानसुखदुःखादिभिरनैकान्ति-कत्वमिति भावः ॥ २५ ॥
- ( विदृ० ) ननु शब्दस्याशुविनाशित्वेन कर्मत्वं साधनीयमत आह— गुणस्येति । सत उभयवाद्यङ्गीकृतस्य गुणस्य अपीति शेषः । अपवर्गः आशु-विनाशः कर्मभिः साधर्म्यं नतु स कर्मत्वव्याप्यः, द्वित्वादावुभयवादिसि-द्धगुणे व्यभिचारादित्यर्थः ॥ २५ ॥
- (भाष्यम् ) यत्पुनः कर्माप्याशु विनश्यति शब्दोऽप्याशु विनश्यति सोयम्-\*\*गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् । गुणस्य सतः शब्दस्य

ियमपर्का आशुविनाशः, स खलु कर्मभिः साधर्म्यम्। यदि सन्नेव शब्दो ति हिं सतः शब्दस्यापवर्गो भवितुमहिति। यो हि भूत्वा न भवित स विना-धर्मिकोऽपवृज्यते। शब्दस्तु सन्नतुत्पद्य भवित न च भूत्वा न भवित । ऽद्यं सन्नेवाभिव्यज्यते अभिव्यक्तश्चोपलभ्यते, न त्वसन्नुत्पद्यते उत्पन्न-। पिल्लभ्यते इति। न न्नूमः सन्नेव सदा शब्द इति। किंतिहिं १ यदा-विष्ठभ्यते तदा सन्निति। संश्चायं गुणो न द्रव्यं न खल्विप कर्म। देवं गुणस्य सतः शब्दस्यापर्काः कर्मभिः साधर्म्य भवित। सोऽयमुपल-धकाले सन्निप तत्पूर्वापरयोगिस्ति।। २५।।

## सतो लिङ्गाभावात् ॥ २६ ॥

( ७५०) ननु सिध्यतु शब्दो गुणस्तथापि नासावाकाशिङ्गम् ।
कि। शं हि तदाऽनुमापयेद् यदि तस्य कार्यः स्यात् । किंतु नित्य एवायं,
सिच्दनुपलम्भस्तु व्यश्वकाभावप्रयुक्त इत्याशङ्कर्याह्—सत इति । यदि
ज्ञारणात्प्रागूर्ध्वे शब्दः सन्स्यात्तदा सतोऽस्य लिङ्गं प्रमाणान्तरं
ति। न नाश्रवणद्शायां शब्दसत्त्वे प्रमाणमस्ति तस्मात्कार्य एवायं न

( विदृ०) शब्दो न जन्यते किंतु नित्य एव सः । कदाचिद्प्रत्यक्षं तस्य व्यश्जकवैधुर्योदिति मीमांसकमतं निरस्यति—सत इति । जो नित्यस्य शब्दस्य लिङ्गाभावाच्छब्दनित्यतासाधकप्रमाणाभावादिति लिङ्गार्थः ॥ २६ ॥

(भाष्यम्) कस्मात् स्नतो लिङ्गाभावात् । यदा खल्वयमुपलब्धा शब्द खल्भते, सन्तमेनमुपलभते । यदा तु नोपलभ्यते शब्दस्तदा त्वसी स्ति । प्रत्यक्षं लेङ्गिकं च खल्वर्थं प्रज्ञापयित अस्येतदिति । यदा त्वसी पल्जभ्यते, तदैतस्य सद्भावे न प्रत्यक्षं न खल्विप लिङ्गमस्ति । सतो लिम्माचान्नानुपलब्धिकाले नास्तीति विज्ञायते । आवरणादनुपलब्धिरिति चेन्वरणानुपलब्धेः । अथ मन्येत, विद्यमानः खल्विप शब्द आवरणोनावृन्नोपलभ्यते रूपविदिति । तच्च नैवं मन्तव्यम् । कस्मात् १ आवरणानुपन्धेः । एवं सति येनावृतः शब्दो नोपलभ्यते तदावरणमुपलभ्यते नचोनभ्यत्ते, येनावृतं रूपं नोपलभ्यते तत्खल्वावरणमुपलभ्यते इति । तस्मान्पल्ल्ब्धेनीस्त्यावरणम् । आवरणाभावाच सतः शब्दस्यानुपलब्धिनीपपन्। तस्मात्मागुचारणादनुपल्ब्बेरावरणानुपल्ब्बेश्चोपलब्बिपूर्वीपरयोन्स्ति । सतो लिङ्गाभावाच्च प्रतिपद्यामहे अनुपलब्बिकाले नास्तीति ॥२६॥

# नित्यवैधर्म्यात् ॥ २७॥

(उप०) इतश्चासी न व्यङ्गयः किंतु जन्य इत्याह—नित्यवैधर्म्यादिति । नित्येन सहास्य शब्दस्य वैधर्म्यमुपलभ्यते यतश्चेत्रो वक्ति मैत्रो वक्तीत्यत्रा-वृतोऽपि चैन्नमैत्रादिवचनेनानुमीयते न चव्यञ्जकः प्रदीपादिव्यङ्गयेन घटा-दिना कचिदनुमीयते । तस्माज्जन्य एवायं न व्यङ्गय इति भावः॥ २७॥

(विवृ०) साधकाभावमुक्त्वा बाधकमप्याह्-नित्येति । नित्यवैर्धम्या-द्विनाशित्वाच्छब्दो न नित्यस्तन्नाशस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वादिति भावः ॥ २७॥

(भाष्यम्) इतश्च प्रतिपद्यामहे न शब्दः सदा सिन्निति— नित्य-वैधर्म्यात् । यद्भूत्वा भवति तदुत्पत्तिधर्मकं, यच भूत्वा नभवति तद्वि-नाशधर्मकम् । नैतावुत्पत्तिविनाशौ नित्यधर्मः । न वै नित्यमुत्पत्तिध-मैकं न खल्विप विनाशधर्मकम् । शब्दस्त्वभूत्वा भवतीत्युत्पत्तिधर्मकः, भूत्वा च न भवतीति विनाशधर्मकः, तस्मान्निखवैधर्म्याद्वुपछिध्यकाछे नास्तिति । वचनेन खल्विप वक्तुरनुमानं भवति । कस्मात् ? उत्पत्तेस्तथा-भावात् । यस्मात्युरुषाद्यः शब्दो यथाभूत उत्पद्यते, न तस्य तथाभूतस्य पुरुषान्तरादुत्पत्तिः । यथाभूतः खळु शब्दः पुरुषान्तरादुत्पद्यते, तस्य पुरुषान्तरादुत्पद्यमानस्यापि न तथाभावो भवति । तस्माद्वचनेन वक्तु-रनुमानं भवति । तदेतद्परं नित्यवैधर्म्यम् ॥ २७॥

### अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८॥

( उप० ) व्यङ्ग-यत्वे बाधकमुक्त्वा संप्रत्यनिखत्वे हेतुमाह्-अनि-त्यश्चेति । कारणत उत्पत्तेर्दृष्टत्वादिति होषः । उपलभ्यते हि भेरीदृष्ट-संयोगादिभ्यः प्रादुर्भवञ्छशब्दः । तथाचोत्पत्तिमत्त्वादिनित्योऽयमिति । यद्वा कारणत इति कारणवत्त्वहेतुमुपलक्षयित ॥ २८ ॥

(विदृ०) शब्दस्यानित्यत्वे हेत्वन्तरमाह्-अनित्य इति । शब्दो-ऽनित्यः कारणतः कारणात्कारणवत्त्वादिति यावत् । निह नित्यानि कार-णवन्ति भवन्तीत्यर्थः ॥ २८॥

(भाष्यम्) भेरीदण्डसंयोगादेः कारणात्खल्वयमुत्पद्यते।तस्माद् नित्यः। कारणवद् नित्यं दृष्टं स्थाल्यादि, कारणवांश्चायमिति। सोऽयं शब्दः कार-णतश्चानित्यो न केवछं सतो छिङ्गाभावात् नित्यवैधर्म्याचेति।केमुत्पत्तिका-रणं संयोगादिः शब्दस्य आहोस्विद्भिव्यक्तिकारणमिति। यद्युत्पत्तिका-रणमनित्यः शब्दः। अथाभिव्यक्तिकारणं, नायमनित्यो भवितुमईति। सत एवाभिव्यक्तेः । यं वै भेरीदण्डादिसंयोगमुत्पत्तिकारणं शब्दस्येति मन्यते, सोऽयमभिव्यक्तिकारणं शब्दस्य स्यात् ॥ २८ ॥

## न चासिद्धं विकारात्।। २९ ॥

(उप०) नतु च कारणवत्त्वं शब्दस्य स्वरूपासिद्धमत आह—नचेति । शब्दस्य कारणवत्त्वमसिद्धमिति न वाच्यं, तीत्रमन्दादिभावेन विकारस्य दर्शनात् भेरीदण्डाभिघातस्य तीत्रतया तीत्रस्य, मन्दतया मन्दस्य शब्द्-स्योपलम्भात् । नद्यभिव्यश्वकतीत्रत्वाद्यधीनोऽभिव्यङ्गयतीत्रत्वादिः । तथा च कारणतो विकारादनुमीयते जन्योऽयं न त्वभिव्यङ्गय इति ॥२९॥

(विवृ०) अत्र स्वरूपासिद्धिं निराकरोति—नचेति । शब्दस्य कारण-वक्तं नासिद्धं विकारात्तीत्रमन्दादिभावात् । निह भेरीदण्डाद्यभिघातस्य तीत्रमन्दादित्वाभावे शब्दस्य तीत्रमन्दादिभावः केनचिदुपल्लभ्यते । नाप्य-भिव्यश्वकस्य तीत्रमन्दादिभावेन शब्दे तीत्रमन्दादिभावो भवितुमहिति अतो भेरीदण्डाद्यभिघातादिरूपकारणजन्यत्वं शब्दस्याकामेनापि वाच्य-मिति नासिद्धिरिति भावः ॥ २९ ॥

(भाष्यम्) तस्मात्र कारणवत्त्वं सिध्यतीत्यत आह— क्रमचासिद्धं विकारात्। न त्वसिद्धं कारणवत्त्वं शब्दस्य। करमात्? विकारात्। विकियते हि शब्द उदात्तादिरूपेण। न त्वसी नित्यस्य घटते। एवं गुणान्तरापत्त्युपमर्दद्वासवृद्धिलेशक्षेभ्यस्तु विकारोपपत्तेवर्णविकारः। विकारपर्मित्वे च नित्यत्वाभावात्कारणाच्छब्दस्योत्पत्तिर्न त्वभिव्यक्तिरिति। अथापि खलु विक्रयते शब्दः तीव्रः शब्दो मन्दः शब्द इति। तीव्रमन्द्भावेन विक्रियमाणं सुखादि कारणवद् दृष्टम्। तथा चायमिति। सांशयिकमेनत्त्— किं कारणस्य तीव्रमन्दभावात् तीव्रमन्दभावेन शब्दो विक्रियते, अथ व्यश्वकस्य तीव्रमन्दभावाद्वहणस्य तीव्रमन्दभावो तथा गृह्यते इति। क्रतः संशयः? शहणस्योभयथा दर्शनात्। सुखादौ सन्नेव तीव्रमन्दभावो गृह्यते तथा व्यश्वकस्य प्रकाशस्य तीव्रमन्दभावो कृपादौ गृह्यते इति। सोऽयं व्यश्वकस्य संयोगस्य तीव्रमन्दभावो कृपादौ गृह्यते इति। सोऽयं व्यश्वकस्य संयोगस्य तीव्रमन्दभावो कृपादौ गृह्यते इति। सोऽयं व्यश्वकस्य संयोगस्य तीव्रमन्दभावाच्छब्द्यहणस्य तीव्रमन्दभावः स्यात्। नतु शब्दो भिद्यते रूपवदिति।। २९।।

अभिव्यक्तौ दोषात्॥ ३०॥

( उप० ) नतु व्यश्वकस्यैवायं महिमा यत्तीव्रमन्दादिभावेनाभिव्यनिक्त

भेरीदण्डाद्यभिहतो वायुरेव तीत्रो मन्दश्च तथाप्रत्ययमाधत्तेऽत आह— अभिव्यक्ताविति। शब्दस्याभिव्यक्तौ समानदेशानां समानेन्द्रिययाह्याणां प्रतिनियतव्य अकव्यङ्गयत्वं दोषः स्यात् । न च तादृशानां प्रतिनि-यतव्य अकव्य द्भायत्वं कचि दृष्टम् । अत्र यदि तथा न स्वीक्रियेत तदा सर्ववर्णाभिव्यक्तिप्रसङ्गः । ननु समानदेशानामपि ककाराभिव्यक्तौ सत्त्वनरत्वब्राह्मणत्वानां स्वरूपभेद्-संस्थान-योनि-व्यङ्गयानां प्रतिनि-यतव्यक्षकव्यङ्गयत्वं दृष्टमेवेति चेन्न । तेषां समानदेशत्वाभावात् । निह यावान् देशः सत्त्वस्य तावानेव नरत्वस्य ब्राह्मणत्वस्य वा ॥ ३० ॥

( विवृ० ) अभिव्यक्तिस्वीकारोऽपि न संभवतीत्याह—अभिव्यक्ताविति। अभिव्यक्तिस्वीकारे दोषात्ककाराभिव्यक्तिदशायां यावद्वणीभिव्यक्तिरूप-दोषप्रसङ्गात् । न च वर्णानां नैकं व्यश्जकं किंतु प्रतिवर्णे भिन्नभिन्नभेव स्वीकार्य, समानेन्द्रियप्राह्याणां समनियतानामेकव्यञ्जकव्यङ्गयत्वनिय-मात् । अन्यथा आलोकसंयोगदशायां घटादिगतसंख्यापरिमाणाद्यभि-व्यक्तिने स्यात् । तत्रापि व्यञ्जकभेदप्रसङ्गात् । रूपरसगन्धस्पर्शानां समानेन्द्रियप्राह्यत्वाभावात्, घटीयपटीयरूपादीनां सत्त्वमनुष्यत्वब्राह्मण-त्वादीनां च समनैयत्याभावादेव व्यञ्जकभेदस्वीकारादिति संक्षेपः ॥३०॥

( भाष्यम् ) तच नैवं मन्तव्यम् । कस्मात्- \* अभिव्यक्तौ दोषात् । येषां समानदेशानां समानेन्द्रियेण प्रहणं भवति, एकेन व्यञ्जकेन तेषामभिन्यक्तिहेष्टा । यथा वस्तुनः संख्या परिमाणं रूपं चैकेनेन्द्रियेण गृद्यते, एकश्चालोकस्तेषामभिन्य जक इति । संख्याऽभिन्यक्तये कृतप्रयतः खल्वयं पुरुषो यावदालोकमुपादत्ते, तावत् रूपमपि तेनाभिन्यज्यते । सति चैवमेकस्य वर्णस्याभिव्यक्तये कृतप्रयत्नस्य पुरुषस्य सर्वेषां वर्णानामभि-व्यक्तिः प्राप्नोति । सोऽयमभिव्यक्तौ दोषः । अथैतद्दोषपरिजिहीर्षया यावन्तो वर्णास्तावन्तोऽभिव्यञ्जका अभ्युपगम्यन्ते। समानदेशस्थितानां समानेन्द्रि-यप्रहणानामपि व्यञ्जकभेदः प्राप्नोति न त्वेवं दृष्टम् । दृष्टाचादृष्टं सिध्यति । अयमप्यभिव्यक्तिपक्षे दोषः। तीत्रेण शब्देन मन्दस्य शब्दस्याभिभवानुपपत्ति-श्चापरो दोषः । तीत्रेण खळु भेरीखनेन मन्दस्तन्त्रीखनोऽभिभूयते । स चायम्भिभवोऽभिव्यक्तिपक्षे नोपपद्यते।कस्मात् १ प्राह्यभावात्।व्यञ्जकेन समानदेशः खल्वयमभिव्यज्येत । न त्वसमानदेशः । प्राप्त्यभावात् । न खल्वपि देशान्तरं व्यश्जकः प्राप्नोति । अप्राप्तावप्यभिव्यक्तौ कचिदेव व्यश्चकसद्भावे सर्वत्र शब्दोऽभिव्यज्येत। अप्राप्तरिवशेषात्। यदि वै व्यश्च-

कसमानदेश: शब्दोऽभिव्यज्यते, भेरीशब्देन तन्त्रीशब्दस्याभिभवो नोप-पद्यते । कस्मात् ? प्राप्त्यभावात् । न खलु भेरीस्वनेन तन्त्रीस्वनः प्रा-प्यते । अप्राप्य चामिभवन्सर्वमभिभवेत् । तत्र कचिदेव भेर्यी प्रणादि-तायां समानकालास्तन्त्रीखना लोकेषु न श्रूयेरन्निति । उत्पत्तिपक्षे त्वयं दोषो न भवति । संतानक्रमेण श्रोत्रप्रत्यासन्नस्तीत्रः शब्दस्तथाभृतं मन्दं शब्दमभिभवतीति । अयं चाभिव्यक्तौ दोषः, दूरस्थस्य चानुपल्ब्यः । यद्यभिन्यज्यते राब्दो नोत्पद्यते, दूरस्थेन राब्दस्यानुपलन्धिः प्रसज्यते । समानदेशो हि व्यक्तको व्यनक्तीति। वैभवादिति चेदश्रवणानुपपत्तिः। विभुः शब्दोऽभिन्यज्यते इति दूरस्थस्य नानुपलन्धिः । एवं चेद्श्रवणं नोपपद्यते । तथा च कचिदेवाभिव्यक्तं सर्वो छोकः शृणुयात् । विभुः खल्वभि-व्यज्यते इति। निवृत्तौ चानुपल्लिः। यद्यमिव्यज्यते शब्दो व्यञ्जक-निवृत्तावनुपलन्धिः प्राप्नोति प्रदीपवत् । यथा प्रदीपनिवृत्तावर्थो नोपल-भ्यते, एवं व्यञ्जकनिवृत्तौ शब्दोऽपि नोपलभ्येत । न तु नोपलभ्यते । यदा वै पुरुषो दारु वृश्चति, दारुपरशुसंयोगनिवृत्तौ दूरस्थितः शब्द्मुप-लभते । उत्पत्तिपक्षे त्वयमदोषः । संतानोत्पत्तिक्रमेण श्रोत्रप्रत्यासत्त्या संयोगनिवृत्तावुपलब्ध्युपपत्तेरिति ॥ ३० ॥

## संयोगाद्विभागाच शब्दाच शब्दनिष्पत्तिः॥ ३१॥

( उप० ) इतश्च नाभिन्यङ्गयतेत्याह—संयोगादिति । संयोगात् भेरी-दण्डादिसंयोगात्, विभागात् वंशे पाट्यमाने । तत्र संयोगस्तावन्नाद्यस्य शब्दस्य कारणं तद्भावात्तस्माद्वंशदलद्वयविभागो निमित्तकारणं दला-काशविभागश्चासमवायिकारणम् । यत्र च दूरे वीणादावुत्पन्नः शब्दः तत्र संतानक्रमेण उत्पद्यमानः शब्दः कर्णशष्कुल्यवच्छिन्नमाकाशदेशमा-साद्यन्गृद्धते तेन शब्दादपि शब्दनिष्पत्तिरिति ॥ ३१॥

(विवृ०) अभिघातस्य व्यश्चकत्वं न संभवतीत्याह—संयोगादिति। संयोगाद्वेरीदण्डाद्यभिघाताद्विभागात्पाट्यमानवंशद्खद्वयविभागात्तदुभयज-न्यशब्दसंतानाच् शब्दनिष्पत्तिः शब्दोत्पत्तिरित्यर्थः । अभिघातमात्रस्य व्यश्चकत्वस्वीकारे वंशद्खद्वयविभागस्थले दूरदेशस्थितभेरीदण्डाद्यभिघा-तादिस्थले च शब्दस्योपल्रब्धिनं स्यादिति भावः ॥ ३१॥

 मानः शब्दमुत्पाद्यति । पाट्यमाने च वंशे यः शब्द उत्पद्यते, दलद्वय-विभागस्तत्र निमित्तम् । शब्दश्च सूक्ष्मः स्थूलस्य हेतुः । प्रतिशब्दात्मा च शब्दः शब्दान्निष्पद्यते । संतानक्रमेण प्रत्यासन्नाच शब्दाद्विज्ञायते उत्प-त्तिधर्मकोऽयं नाभिव्यक्तिधर्मक इति । तारमन्द्भावेन खल्वयं प्रखासन्नो भवति । न चैतदेकस्य शब्दस्य संभवति । नानाभूतस्य तु शब्दस्यैत-त्स्यात् । तदित्थंभूतात् शब्दाद्नुमीयते अयमुत्पद्यते नाभिन्यज्यते इति। शब्दः खल्विप मात्रया वायुं प्रेरयति । प्रेरितश्च प्रतिहतः शब्दिनिमत्तं भवति । यत्र च संतानक्रमेण प्रत्यासन्नस्य महणं, न तत्र पूर्वः शब्द उ-त्तरस्य शब्दस्य निमित्तम् । प्रयत्नेन हि पूर्वः शब्दस्तथोत्पद्यते, उत्तरस्तु शब्दो वेगकारितस्तथा भवति । सोऽयं शब्दसंतानो याबद्वेगमनुवर्तते वेगोपरमे चोपरमति। पूर्वः शब्द उत्तरस्य शब्दस्य निमित्तमिति पक्षे शब्द्संतानस्यानुपरमप्रसङ्गः । पूर्वो हि शब्दो हेतुरुत्तरस्येति नायमुच्छि-दोत । पूर्वादुत्तरनाशे च तृतीयस्याश्रवणप्रसङ्गो हेतुवचनं वा । अथ मन्येतोत्तरः शब्दः पूर्व शब्दं नाशयन् स्वयमपि तेनैव नश्यतीति संता-नस्योच्छेदो भवति । एवं सति द्वितीयः शब्दः पूर्वे शब्दं नाशयन् स्वयमपि तेन नक्यन् न तृतीयं शब्दमुत्पाद्येत्। तथा सति तृतीयः शब्दो न श्रूयेत। अथ यस्माच्छन्दात्परतो न शन्दोपलन्धिः स एवोत्तरोऽन्त्यः शन्दः पूर्वमु-पान्त्यं शब्दं नाशयन् तेनैव स्वयं च नश्यतीति। एवं तर्हि अयमुत्तरः शब्दः पूर्वसमाच्छन्दान्नश्यति न त्वयमित्यत्र हेतुर्वक्तव्यः । न त्वसावस्ति।यदा चान्त्यः शब्द उत्पद्यते तदुत्तरक्षणे खल्वयमुपान्त्यं नाशयन् स्वयमपि तेन नश्यति इति वक्तव्यम् । सोऽयमुपान्त्यं नाशयत्रन्यं च जनयत्रश्रय-तीति कुतो न विज्ञायते । तस्माद्विरोषहेत्वभावादयमसमाधिः । कस्तर्हि समाधिः ? परते।ऽनुपलन्धेः संतानोच्छेदो विज्ञायते । स च किंचिन्निर्मि-त्तमनुमापयति । तच कारणनिवृत्तिरेवावधार्यते । महता खल्वयं प्रय-त्नेन वायुं प्रेरयति, स तु तथा प्रेरितस्तेषु प्रदेशेषु प्रतिहतः शब्दोत्पत्ती निमित्तभावं प्रतिपद्यते । तदेवं यावद्वेगवशाचलन् वायुः प्रतिह्तो भवति तावच्छब्दसंतानः प्रवर्तते । वेगोपरमे च क्रियोपरमात्संतानोच्छेदः । दृष्टं हि प्रतिहतो वायुः शब्दमुत्पाद्यतीति ॥ ३१ ॥

लिङ्गाचानित्यः शब्दः ॥ ३२ ॥

ं ( उप० ) अनित्यत्वे हेत्वन्तरं समुचिनोति-लिङ्गाचेति । वर्णात्मकः शब्दोऽनित्यः जातिमस्त्रे सति श्रोत्रशाद्यत्वाद्वीणादिध्वनिवदित्यर्थः ॥ ३२ ॥ (विदृo) वर्णानित्यतासाधकं हेत्वन्तरमाह—लिङ्गाचेति । शब्द् इति वर्णात्मक इत्यादि।तथाच वर्णात्मकः शब्दोऽनित्यः सत्त्वे सति श्रवणेनि द्र यमाद्यत्वान्मृदङ्गादिध्वनिवदित्यर्थः ॥ ३२ ॥

(भाष्यम्) सतो लिङ्गाभावादिभ्यश्चेति चार्थः। व्याख्यातं तत्। लिङ्गं खल्विप शब्दमित्यं प्रज्ञापयति। किं पुनर्लिङ्गम् ? यत्तन्त्रान्तरेऽनुशिष्यते ' आदिमत्त्वादैन्द्रियकत्वात्कृतकवदुपचाराच ' इति । आदिः
कारणं, तद्याख्यातम्। ऐन्द्रियकः खल्विप दूरादुत्पन्नः शब्दः संतानकन्
मेण श्रोत्रप्रत्यासन्त्रो गृह्यते। यदि शब्दोऽनित्य उत्पद्यते, संतानक्रमेणास्य
श्रोत्रप्रत्यासित्तरपपद्यते। अथ नित्योऽभिव्यज्यते, नास्य श्रोत्रेण प्रत्यासत्तिभीवितुमहीति। तत इन्द्रियेण श्रहणं न प्राप्नोति। व्यञ्जकसमानदेशो
हि व्यज्यते इति। तीत्रं सुखं मन्दं सुखमिति कृतकं यथोपचर्यते, शब्देऽपि तथोपचारो दृष्टः तीत्रः शब्दो मन्दः शब्द इति। तथोपचर्यमाणमनित्यं
दृष्टं, तस्मादनित्यः शब्द इति।। ३२।।

द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरभावात् ॥ ३३ ॥

(उप०) इदानीं नित्यत्वे सिद्धान्तिनोक्तान्हेतृन्दूषयितुमाह—द्वयोरिति। तुशब्दः पूर्वोक्तव्यवच्छेद्कः पूर्वपक्षाभिव्यक्त्यर्थः। द्वयोराचार्यान्तेवासिन्नोरध्यापनेऽध्ययने च प्रवृत्तिरृश्यते तस्या अभावात् अभावप्रसङ्गात्। अध्यापनं हि संप्रदानं संप्रदीयते गुरुणा शिष्याय वेदः स यदि स्थिरो भवति तदा तस्य संप्रदानं संभवति। नतु संप्रदीयमानं गवादि दातृप्र-तिम्रहीत्रोरन्तराल उपलभ्यते, न च वेदादि गुरुशिष्ययोरन्तराले उपलभ्यत इति नाध्यापनं संप्रदानमिति चेत् अन्तरालेऽपि तत्रस्थपुरुषश्रोत्रेण तदुपन्लम्भात्। किंचाभ्यासाद्पि शब्दस्य नित्यता, यथा पश्चकृत्वो रूपं पश्य-तीति स्थिरस्य रूपस्याभ्यासो दृष्टः तथा दशकृत्वोऽधीतोऽनुवाकः विंश-तिकृत्वोऽधीत इत्यभ्यासः स्थेयं शब्दस्य प्रमाणम्। सिद्धे च स्थेयं विनाश-कानुपल्रब्धेः 'तावत्कालं स्थिरं चैनं कः पश्चान्नाशिष्यति ' इति नित्यतेव पर्यवसन्नेति भावः।। ३३॥

(विवृ०) मीमांसकः प्रत्यवतिष्ठते-द्वयोस्त्विति । द्वयोर्गुरुशिष्ययोः प्रवृत्त्योः, गुरोरध्यापने प्रवृत्तिः शिष्यस्य तु अध्ययने तयोरभावाद-भावप्रसङ्गात्। गुरुः शिष्यान् वेद्व्याप्याते, शिष्यभ्यो वेदं द्दाति, इत्या-दिवाक्यानामेकार्थकत्वानुभवेन अध्यापनं तथाच दानमेव। शब्दस्याञ्चविना-

शित्वे तस्य दानप्रतिष्रह्योरसंभवादध्यापनेऽध्ययने च प्रवृत्तिर्न स्यात् । अतः शब्दस्यावश्यं स्थैर्य स्वीकार्य नाशकानुपळ्येश्च तन्नाशे प्रमाणाभावात् । ' तावत्कालं स्थिरं चैनं कः पश्चान्नारायिष्यति ' इति न्या येननित्यतैव फलितेति भावः ॥ ३३ ॥

(भाष्यम्) यस्तु शब्दस्य नित्यत्वं प्रतिजानीते, स कस्माद्धेतोः प्रतिजानीते - \* द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरभावात् । तुशब्दात्पक्षो विपरिवर्तते । योऽध्यापयति यश्चाध्याप्यते तयोर्द्वयोरध्यापने अध्ययने च न भवेत् प्रवृत्तिर्यद्यनित्यः शब्दः स्यात् । आचार्यस्थः शब्दो यदन्तेवासिनमापद्यते तद्ध्यापनम् । यदि नित्यः शब्दो विद्यमानस्य शब्दस्य देशान्तरप्रा-प्रिरुपपद्यते, अथानित्यः शब्दो नास्य देशान्तरप्राप्तिर्घटते । तदे-वमध्यापनेऽध्ययने च्यून्यर्र्यस्थान्देदासिनश्च न भवति प्रवृत्तिः । योऽयमनि-त्वपक्षे द्वयोः प्रवृत्त्योरभावस्तस्मादनुमीयते नित्यः शब्द इति ॥ ३३ ॥

### प्रथमाराब्दात् ॥ ३४ ॥

( उप० ) हेत्वन्तरं शब्दस्य नित्यत्वे आह-प्रथमेति । 'त्रिः प्रथमाम-न्वाह त्रिरुत्तमाम् ' इति प्रथमोत्तमयोः सामिधेन्योस्निरुचारणं स्थैरी विनाऽनुपपन्नमित्यर्थः ॥ ३४ ॥

( विवृ० ) शब्दनित्यताया हेत्वन्तर्मुपन्यस्यति—प्रथमाशब्दादिति । शब्दस्यावर्यं नित्यत्वमुपेयम् 'त्रिः प्रथमामन्वाह त्रिरुत्तमामन्वाह <sup>7</sup> इति श्रुतौ प्रथमोत्तमयोः सामिथेन्योः त्रिरुचारणस्य विहितत्वात्। निह स्थैर्यमन्तरेण त्रिरुचारणं संभवतीति पूर्वोक्तन्यायेन नित्यतायाः सिद्धेरित्यर्थ: ॥ ३४ ॥

( भाष्यम् ) प्रथमा सामिथेनी मध्यमा सामिथेन्युत्तमा सामिथेनीति प्रथमाद्यः शब्दास्तदा भवन्ति, यदि नित्यः शब्दः स्यात्। अवस्थितानां वै प्रथमाद्यो व्यपदेशा लोके, न त्वनवस्थितानाम् । तस्मात्प्रथमादिशब्दाद-तुमीयते, यः प्रथमो यश्चोत्तमः तावेतौ सह भवत इति ॥ ३४ ॥

#### संप्रतिपत्तिभावाच ॥ ३५ ॥

(जप०) शब्दनित्यत्वे हेत्वन्तरमाह—संप्रतिपत्तीति । संप्रतिप्रत्तिः प्रत्य-भिज्ञा तद्भावात् तत्सद्भावादित्यर्थः । प्रतिपत्तिशब्दादेव तद्विशेषस्य प्रत्यभि-झाया लाभात् संपूर्वः सत्यत्वमाह। तथाच यैव गाथा मैत्रेणोचारिता तामे-

१ प्रथमादिशब्दादिति चन्द्रकान्तप्रतः पाठः।

वायमुचरति तमेव ऋोकं पुनः पुनः पठित उक्तमेव वचनं पुनः पुनर-भिषत्से यदेव वाक्यं परारि परुच त्वयोक्तं तदेवेदानीमिप ब्रूषे स एवायं गकार इत्यादिप्रत्यभिज्ञाबळात्स्थैर्यं शब्दस्येति ॥ ३५ ॥

(विदृ०) इतश्च शब्दिनित्यतेत्याह—संप्रतिपत्तीति। शब्दस्यावश्यं स्थैर्य संप्रतिपत्तेः प्रत्यभिज्ञाया भावात्सत्त्वात्। यः ऋोकश्चैत्रेण पठितस्तमेव मैत्रः पठित, स एवायं गकार इत्यादिका प्रत्यभिज्ञा शब्दस्य स्थिरतामन्तरेणानु-पपन्नेति भावः॥ ३५॥

(भाष्यम्) नित्यः शब्द इति प्रकृतम् । का पुनिरयं संप्रतिपित्तः ? सम्यगभेदेन प्रतिपित्तिः संप्रतिपित्तः । ज्ञायते खल्वयमनुवाको देवद्-त्तेनाधीतोऽयमेव यज्ञद्त्तेनाप्यधीयते इति । यद्यनित्यः शब्दः, समानवर्ण-राशिरप्यनुवाको नैको भवतीति नेयं संप्रतिपत्तिर्भवितुमहीति । भवति वैवं संप्रतिपत्तिः । संप्रतिपत्तिभावाचानुर्मीयते नित्यः शब्द इति ॥ ३५ ॥

संदिग्धाः सैति बहुत्वे ॥ ३६ ॥

( उप० ) सर्वानिमान्हेतून्दृषयन्नाह—संदिग्धा इति । संदिग्धा अनै-कान्तिका इत्यर्थः । तदुक्तम् ' विरुद्धासिद्धसंदिग्धमिलिङ्गं काञ्चयोऽन्न-वीत् ' इति । तथाच बहुत्वे नानात्वेऽपि अध्ययनमभ्यसनं प्रत्यभिज्ञानं च दृष्टमित्यनैकान्तिकत्वं हेतूनाम्। तथाहि नृत्यमधीते नृत्यमभ्यस्यति द्विरनृत्य-त् यदेव नृत्यं परुद्काषीरिषमोऽपि तदेव करोषि यदेव नृत्यमेकेन चारणेन कृतं तदेवायमपि करोतीति नृत्ये दृष्टत्वात् , तस्य च कमीविशेषस्य त्वया-ऽपि स्थैर्यानभ्युपगमात् ॥ ३६॥

(विवृ ) मीमांसकमतं दूषयति—संदिग्धा इति । नृत्यादीनामङ्गिकि-याविशेषाणां बहुत्वेऽपि नानात्वेऽपि—अस्थैर्येऽपीति यावत्—सति अध्या-पनाभ्यासप्रत्यभिज्ञानां द्शीनात् । अध्यापनाद्याः स्थैर्ये साध्ये संदिग्धा अनैकान्तिकाः नृत्यमधीते त्रिर्नृत्यित यदेव नृत्यं चैत्रेण कृतं मैत्रस्तदेव करोतीत्यनुभवस्य सर्वेसिद्धत्वादित्यर्थः ॥ ३६ ॥

१ चन्द्रकान्तस्तु 'सति बहुत्वे ' इतीमंमशमुत्तरसूत्रावयवत्वेन पठति ।

नृत्योपदेशवद्वृहीतस्यानुकरणमिति। नृत्यमधीते बदुरघ्यापयत्येनं नाट्या-चार्य इति। प्रथमं नृत्यं द्वितीयं नृत्यं प्रथमं भोजनं द्वितीयं भोजनित्यादाविनत्येऽपि प्रथमादयः शब्दाः प्रयुज्यमाना न नित्यत्वहेतवो भवन्ति। संप्रतिपत्तिभावः खल्विप, तदेवेदं नृत्यं त एवामी केशास्तदेवैतदौषधिन्यान्त्यनित्येऽपि दृष्टो न नित्यत्वहेतुरिति। ये चान्ये हेतवः शब्दत्वात् अस्प-श्रेत्वात् अभ्यासादित्येवमादयः, तेऽपि संदिग्धाः। शब्दत्वं यथा नित्य-तायां तथैवानित्यतायामपि शक्यं प्रयोत्तुम्। स्पर्शवांश्राणुर्नित्यश्च, अस्पर्शे च कर्मानित्यं चिति। द्विर्नृत्यतु द्विभुद्धे द्विरिग्नहोत्रं जुहोतिति। यदि नित्यः शब्दः, पश्चाशद्वर्णाः चतुर्दशा च इत्येवमादिका संख्योपद्यते। अथानित्यः शब्दः, एकेक एव वर्णा भवन्त्यपरिसंख्येया इति पश्चाशदाद्याः संख्या नोपपद्यन्ते। अस्ति चेयं संख्योपपत्तिः। तस्मादनुर्मायते नित्यः शब्द इति। अयमपि संदिग्बो हेतुः।। ३६।।

संख्याभावः रायाच्याः ॥ ३७ ॥

( उप० ) ननु पश्चाशद्वर्णाः, अष्टाक्षरो मन्त्रः, त्र्यक्षरो मन्त्रः, अष्टाक्ष-राऽनुष्ट्रिबित्यादिसंख्या क्यं वर्णाजातिहरूहे उचारणभेदेनानन्यसंभवादि-त्यत आह-संख्याभाव इति । संख्यायाः पश्चाशदादिसंख्याया भावः सद्भावः सामान्यतः कत्वगत्वादिजातित इत्यर्थः । ककारादीनामानन्त्येऽपि कत्वगत्वाद्यवच्छिन्नानां पञ्चाशत्त्वं त्रित्वमष्टत्वं वा द्रव्यगुणादीनामान्त-र्गणिकभेदेनानन्त्येऽपि नवत्वचतुर्विशतित्वादिवदिति भावः । ननु स एवायं गकार इति प्रत्यभिज्ञैव स्थैर्यसाधिका नचैषा तीत्रो गकारो मन्दो गकार इति प्रतीत्या विरुद्धधर्म गोचरयन्त्या बाध्यते तीत्रत्वादेस्तत्रौपाधिकत्वात् । नचोपाधिमेदादपि भेदो मामूर्ताई जवातापिजादिसंयोगात्रीलपीतादि-भावेन प्रथमानः स्फटिकमणिरपि नाना, ऋपाणमणिर्पणेषु दीर्घादिभावेन भासमानं मुखमपि वा नाना न भासते । ननु कस्यायं तीव्रत्वादिधर्मी गकारौपाधिक इति चेन्न । वायुधर्मो नाद्धमों ध्वनिधर्मो वा भविष्यति किं तत्र विशेषचिन्तया । त्वयापि तारत्वादेः कत्वगत्वादिना परापरभावानुप-फ्त्या स्वाभाविकत्वाभ्युपगमादिति चेन्मैवम् । उत्पन्नो गकारः, नष्टो गकारः, श्रुतपूर्वी गकारो नास्ति, निवृत्तः कोळाहळं इत्यादि विरोधिप्रतीतौ सत्यां-मिप चेत इयं प्रत्यभिज्ञा न निवर्तते तदास्या जातिविषयताकल्पनात्। अन्यया व्यक्तिसर्थमा अङ्गादादादास्यां सत्यामुक्तविरोधिप्रत्यया एव नोत्पद्येरन् । नचायं वायुधमत्तद्धमाणां श्रोत्राविषयत्वात् । नापि नाद्धर्मः,

नादो यदि वायुरेव तदा दोषस्योक्तत्वाद्ग्यस्य निर्वकुमशक्यत्वात् । नापि ध्वनिधर्मः, शङ्कादिध्वनावनुपलभ्यमानेऽपि गकारे तारत्वादि-प्रतीतेः । स्वाभाविकत्वे तु न जातिसांकर्य गत्वादिन्याप्यस्य तस्य नानात्वाभ्युपगमात् । किंच शुकसारिकामनुष्यप्रभवेषु गकारादिषु स्फुट-तरा रूपभेदप्रथास्ति, एवं स्त्रीपुंसप्रभवेषु स्त्रीपुंसभेदप्रभवेषु च, यतः काण्डपटाद्याद्यता अपि शुकादयोऽनुमीयन्ते । औपाधिकत्वं त्वस्य नानुभूय-मानोपाधिनिबन्धनं कुङ्कुमारुणा तरुणीतिवत् । नाप्यौपपत्तिकमौपाधिकत्वम् उपपत्तेस्तादशप्रमाणस्याभावादिति संक्षेपः ॥ ३७ ॥

इति वैशेषिकस्त्रोपस्कारे शांकरे द्वितीयस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्विकम्।

(विवृ०) ननु वर्णानामनित्यतया नानात्वे पश्चाशत्वसंख्या स्मृत्यायुक्ता कथं संगच्छतेऽत आह—संख्याभाव इति । सामान्यतः सामान्येषु
कत्वखत्वादिषु जातिषु संख्यायाः पश्चाशक्त्वादिसंख्यायाः भावः सद्भावः ।
तथाच पश्चाशद्वर्णा इत्यादौ जातिगतैव संख्या विविध्यता पश्च मूर्ता इत्यादाविवेति भावः । छूनपुनर्जातकेशादौ त एवामी केशा इत्यादिवत्स एवायं
गकार इत्यादिका प्रत्यभिज्ञापि साजात्यविषयिण्येव न स्थैर्यसाधिकेति ।
अपिच शब्दोऽनित्यः कृतकत्वाद्घटादिवदित्याद्यनुमानतः शब्दस्यानित्यत्वं
सिध्यतीति । तत्र शब्दोत्पित्तर्वीचीतरङ्गन्यायेनेति केचित् । तेषां मते
भेरीदण्डाद्यभिघातात्तदेशावच्छेदेन आद्यशब्दस्योत्पत्तिः । अनन्तरं तद्वहिदेशदिगवच्छेदेन प्रथमशब्दात्तद्व्यापको द्वितीयः शब्दः । ततस्तद्वहिदेशदिगविष्ठत्रस्तृतीयः शब्दो द्वितीयशब्दाद्ववतीत्येवं क्रमेण चतुर्थादिशब्दानामप्युत्पत्तिर्वोच्या । केचित्तु कदम्बगोळकन्यायाच्छब्दस्योत्पत्तिरित्याद्वः ।
एतन्मते द्वितीयादिशब्दो नैको न वा दशदिगवच्छिनः किंतु दशसु
दिस्र द्वितीयाद्याः शब्दा दश उत्पद्यन्ते इति विशेषः ।। ३७ ॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपञ्चाननकृतायां कणादस्त्रविवृतौ द्वितीयस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(भाष्यम्) बह्वीषु वीणासु वाद्यमानासु प्रयुज्यते वीणा वाद्यत इति । कुत एतदित्यत आह— असित बहुत्वे संख्याभावः सामान्यतः । ये वै केचित् ककाराः सर्वेऽप्यमी ककारा एव । एवं खकाराः एवं गकारा इत्यादि । तदेवं सर्वे ककाराः समाना इत्येको भवति ककारः । तथैकः खकार एको गकारः । एवं शेषेषु । सेयं कडाराद्योदां सामान्यमाश्रित्य पञ्चाशद्वर्णा इत्येवमादिका संख्या भवतीति ॥ ३७ ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये द्वितीयस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् । समाप्तश्चायं द्वितीयाऽध्यायः ।

# तृतीयाध्यायस्य प्रथमाहिकम्।

## मसिद्धा इन्द्रियार्थाः ॥ १ ॥

(उप०) तदेवं द्वितीयाध्याये बहिर्द्रव्यपरीक्षामुपपाद्य उहेद्दृहद्वार्धद्वानी-मात्मपरीक्षाये पीठमारचयितुमाह—प्रसिद्धा इति । इन्द्रियाणामर्था गन्धरस-रूपस्पर्शराञ्दा बाह्येकेकेन्द्रियप्राह्याः । तत्र श्रोत्रप्रहणो योऽर्थः स शब्द् इति । शब्दप्रसिद्धौ दृशितायामर्थोद्गन्धादौ स्पर्शपर्यन्ते प्रसिद्धिदृशिते-त्यर्थः । तथाहि बाणप्रहणो योऽर्थः स गन्धः । रसनप्रहणो योऽर्थः स रसः । चक्षुर्मात्रप्रहणो योऽर्थः तद्रूपम् । त्विगिन्द्रियमात्रप्रहणो योऽर्थः स स्पर्शः । सर्वत्र चार्थशब्देन धर्मी भावभूत उच्यते, तेन गन्धत्वादौ गन्धा-द्यभावे च नातिव्याप्तिः । तदेवं ब्राणप्रहणवृत्तिगुणत्वावान्तरजातिमत्त्वं गन्धत्वम् । एवं रसादाविप वाच्यं तेन नातीन्द्रियगन्धाद्यनुपप्रहः ॥ १ ॥

( विवृ ) यदीयकरुणां विना वहति जाड्यजालं जन-स्तथान्तरतमे।ऽर्णवं तरति यत्कृपालेशतः । कणादनयनीरधौ मम निमज्जतः साऽधुना निहन्तु विपदां ततिं विबुधवासिवाग्देवता ।। १ ॥

उद्देशक्रमप्राप्तामात्मपरीक्षामिदानीमारभते-प्रसिद्धा इति । इन्द्रियार्थाः रूपरसगन्धस्पर्शराब्दाः प्रसिद्धाः प्रत्यक्षनिश्चयविषया इत्यर्थः । तथाच रूपादिविषयकः साक्षात्कारः सर्वसिद्ध इति भावः ॥ १ ॥

(भाष्यम्) स्थानवतां परिक्षेत्यात्मानं परिक्षितुमारभते— \*प्रसिद्धाः इन्द्रियार्थाः । घाणरसनचक्षुस्त्वक्ष्र्योत्राणीन्द्रियाणि, गन्धरसरूपस्पर्श-शब्दाः पृथिव्यादिगुणास्तद्धीश्च प्रसिद्धाः । घाणिमिन्द्रयं गन्धं गृह्णाति, रसनं रसं, चक्ष्र् रूपं, त्वक् स्पर्शे, श्रोत्रं शब्दिमिति प्रतिनियतमेषां प्रहणं प्रसिद्धम् । न खल्वि घाणं रूपं गृह्णाति, न चक्षुर्गन्धं, न रसनं शब्दं, न त्वक् रसं, न श्रोत्रं स्पर्शमिति । यदिन्द्रियं यदुपादानं, तदुपादानस्य द्रव्यस्य गुणमसाधारणं गृह्णाति न गुणान्तरमिति प्रसिद्धमेव । प्रसिद्धन्वात्र हेत्वपेक्षा । कथं स्वोपादानगुणमेव गृह्णाति न गुणान्तरमित्यत्र न खल्विपे हेत्वपेक्षा भवतीति ।। १ ॥

इन्द्रियार्थेमसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरस्य हेतुः ॥ २ ॥ ( उप० ) इन्द्रियार्थेप्रसिद्धेरात्मपरीक्षायामुपयोगमाह—इन्द्रियार्थेप्रसि- खिरिति—हेतुर्छिद्गमर्थान्तरस्य आत्मनः इन्द्रियार्थेभ्य इति इन्द्रियेभ्योऽर्थेभ्यश्च रूपादिभ्यस्तद्व द्वाश्च यद्र्थान्तरमात्मा तस्य छिङ्गमित्यर्थः । यद्यपि ज्ञानमेव छिङ्गमिह विवक्षितं तथापीन्द्रियार्थप्रसिद्धे रूपादिसाक्षात्क्वरस्य प्रसिद्धतरत्या ताद्रूप्येणैव छिङ्गत्वमुक्तम् । तथाहि प्रसिद्धिः कचिदाश्चिता कार्यत्वात् घटवत् गुणत्वाद्वा क्रियात्वाद्वा । सा च प्रसिद्धिः कारणजन्या क्रियात्वात् छिदिक्रियावत्। यच प्रसिद्धेः करणं तदिन्द्रियम्। तच कर्तृप्रयोज्यं करणत्वात् वास्यादिवत् । तथा यत्रेयं प्रसिद्धिराश्चिता यः घाणादीनां करणानां प्रयोक्ता स आत्मा ।। २ ।।

(विद्यु०) एतावतात्मनः किमायातमित्यत आह्-इन्द्रियार्थेति-इन्द्रि-यार्थप्रसिद्धिः रूपादिसाक्षात्कारः इन्द्रियार्थेभ्यः इन्द्रियभ्यः अर्थेभ्यश्च अर्थान्तरस्य भिन्नस्यात्मनामकद्रव्यस्य हेतुः साधिकेत्यर्थः । तथाच रूपा-दिसाक्षात्कारो द्रव्याश्रितो गुणत्वाद्रूपविद्त्यनुमानेन इतरबाधसहकृतेन आत्मनः सिद्धिरिति भावः । यद्यपि प्रसिद्धेः पक्षतया हेतुत्वकथनमसङ्गतं तथापि हेतुपद्मत्रानुमितिजनकपरामर्शविशेष्यपरमिति न किंचिदनु-पपन्नम् ॥ २ ॥

( भाष्यम् )सेयम्- अइन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरस्य हेतुः । इन्द्रियेभ्योऽर्थेभ्यश्च योऽयमन्योऽर्थे आत्मा तस्य हेतुर्भवति ॥ २ ॥

## सोऽनपदेशः ॥ ३ ॥

( उप० ) ननु शरीरमिन्द्रियाणि वा प्रसिद्धेराश्रयोऽस्तु, प्रसिद्धिं प्रति तदुभयान्वयव्यतिरेकयोः स्फुटतरत्वात् किं तदन्याश्रयकल्पनया । तथाहि चैतन्यं शरीरगुणः तत्कार्यत्वात् तद्रूपादिवत् । क्वतिन्द्रव्याण्यदेऽपि वाच्यमित्याशङ्कर्याह—सोऽनपदेश इति । अपदेशो हेतुः तदाभासोऽनपदेशः । तथाच तत्कार्यत्वं प्रदीषजन्यज्ञानादावनकान्तिकत्वादनपदेश इत्यर्थः ॥३॥

(विवृ०) ननु रूपादिप्रसिद्धिर्देहाश्रिता तत्कार्यत्वात्तदीयरूपादिवदि-त्यनुमानेन देहवृत्तित्वे सिद्धे नाऽतिरिक्तात्मसिद्धिरित्यत आह—स इति । सः देहवृत्तित्वसाधको हेतुः अनपदेशः देहकार्यत्वस्य घटपटादौ सत्त्वेन तत्र देहाश्रितत्वाभावात् उक्तहेतोर्व्यभिचारित्वात्र प्रसिद्धेर्देहवृत्तित्वसि-द्धिरित्यर्थः ॥ ३ ॥

( भाष्यम् ) किं प्रसिद्धमिन्द्रियमात्मनो हेतुराहोस्वित्प्रसिद्धोऽर्थे इति । न वै खिल्वन्द्रियं न चार्थ आत्मनो हेतुः । यस्मात्— \* सोऽनपदेशः । येनापदिश्यते सोऽयमपदेशो हेतुर्छिङ्गमित्यनर्थान्तरम् । इन्द्रियेणार्थेन च न खल्वात्मा शक्यतेऽपदेष्टुमित्यात्मनोऽनपदेशोऽर्थश्चेन्द्रयं चेति।इन्द्रियार्थ प्रसिद्धिस्त्वपदेशः प्ररिद्धिद्धानं रूपमिति वा रस इति वा भवति । तत्त्वलु गुणः किञ्चित्रप्राध्यप्रदि रूपवत् । यचाश्रयति तत्र्व्यमात्मीत ॥ ३ ॥

#### कारणाशानाः ॥ ४॥

( जप० ) नन् तत्कार्यत्वं चैतन्यत्वावच्छित्रस्येव कार्यत्वं विवक्षितं प्रदीपादीनां च समस्तमेव चैतन्यं न कार्यमिति न व्यभिचार इत्याश-ङ्कयाह-कारणाज्ञानादिति । शरीरकारणानां करचरणादीनां तदवयवानां वा अज्ञानाज्ज्ञानशून्यत्वादित्यर्थः । पृथिव्यादिविशेषगुणानां हि कारणगुण-पूर्वकता दृष्टा । तथाच शरीरकारणेषु यदि ज्ञानं स्यात्तदा शरीरेऽपि संभाव्येत न चैवम् । नन्वस्तु इरिंग्कारणेष्विप चैज्ञन्त्रविदि चेन्न, ऐक-मत्याभावप्रसङ्गात्। नहि बहुनां चेतनानामैकमत्यं दृष्टम्, करावच्छेदे-नानुभूतस्य करच्छेदेऽस्मरणप्रसङ्गात् । यतो 'नान्यदृष्टं समरत्यन्यः' इति । किंच शरीरनाशे तत्कृतहिंसादिफलानुपभोगप्रसङ्गात् । नहि चैत्रेण कृतस्य पापस्य फलं मैत्रो भुङ्के ततश्च कृतहानिरकृताभ्यागमश्च स्यात् ॥४॥ ( विवृ० ) नतु ज्ञाननिष्ठं यदेहकार्यत्वं तदेव हेतुभीविष्यति व्यतिरेकेण घटादेर्देष्टान्तत्वसंभवादित्यत आह-कारणेति । कारणेषु देहकारणेषु अवय-वेषु अज्ञानाञ्ज्ञानाभावात् । तथाच ज्ञानं न शरीरविशेषगुणः, अपाकजत्वे सति अकारणगुणपूर्वकत्वात् शब्दवदित्यनुमानेन ज्ञानसामान्यस्य देहवृ-त्तित्वाभावसिद्धिः प्रागुक्तशरीरकार्यत्वहेतोरप्रयोजकत्वमेवेति भावः॥४॥ (भाष्यम् ) अस्तु तर्हि संघात इन्द्रियं वा प्रसिद्धेराश्रयः न-%

कीर्येषु ज्ञानात् ॥ ५ ॥

कारणाज्ञाचात् । न खल्विन्द्रियं संघातं वा प्रसिद्धिराश्रयति । न ह्येतेषां कारणेषु पृथिन्यादिषु ज्ञानमस्ति । कारणगुणपूर्वको हि कार्यगुण: पृथि-

( उप० ) ननु शरीरकारणेषु सूक्ष्ममात्रया ज्ञानमस्ति शरीरे तु स्फुट-मतो नाकारणगुणपूर्वकता । नचैकमत्यानुपपत्तिरित्याशङ्कवाह-कार्येष्विति। यदि हि शरीरमूलकारणेषु परमाणुषु चैतन्यं स्यात्, तदा तदा-रब्बेषु कार्येषु घटादिष्वपि स्यात् । किंच पार्थिवविशेषगुणानां सर्व-

व्यादौ दृष्ट इति ॥ ४ ॥

**१ कार्वेषुश्चानादशानाचेत्येकं** सूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

पार्थिववृत्तिताया व्याप्तेः कार्येष्विप घटादिषु चैतन्यं स्यान च तत्र चैत-न्यमुपलभ्यते इत्यर्थः ॥ ५ ॥

(विवृ०) ननु शरीरावयवेषु सूक्ष्मज्ञानक्रमेण शरीरे स्फुटतरं ज्ञानं कारणगुणपूर्वक्रमेव स्वीकार्यमतः प्रागुक्तहेतोः स्वरूपासिद्धत्वान्न देहावृत्ति-त्वसाधकत्वमत आह—कार्येष्विति । यदि शरीरे चैतन्यं कारणगुणपूर्वकं स्वीक्रियते तदा तत्परमाणुष्वप्यवश्यं ज्ञानं स्वीकार्यम् । तथाच शरीरनाशे तत्परमाण्वारब्वेषु कार्योन्तरेष्विप ज्ञानाष्ट्रामाण्वारब्वेषु कार्योन्तरेष्विप ज्ञानाष्ट्रामाण्वारब्वेषु कार्योन्तरेष्विप ज्ञानाष्ट्रामाण्यारब्वेषु कार्योन्तरेष्विप ज्ञानाष्ट्रामाण्यारब्वेष्ठ कार्योन्तरेष्विप ज्ञानाष्ट्रामाण्यारब्वेष्ठ कार्योन्तरेष्ट्रामाण्यारब्वेष्ठ कार्योन्तरेष्ट्रामाण्यारबिष्ठ कार्योन्तरेष्ट्रामाण्यारब्वेष्ठ कार्योन्तरेष्ट्रामाण्यायायस्वयायस्यान्तरेष्ट्रामाण्यायस्यायस्य स्वाविप्रस्यायस्य स्वाविष्ठ कार्यारब्वेष्ठ कार्याप्यस्य स्वाविष्ठ स्वाविष्ठ स्वाविष्ठ स्वाविष्ठ स्वाविष्ठ स्वाविष्ठ स्वाविष्ठ स्वाविष्ठ स्वाविष्ठ स्वाविष्यस्य स्वाविष्ठ स्वावि

( भाष्यम् ) अथापि खल्विन्द्रियसंघातकारणेष्वसती प्रसिद्धिः कार्येष्वि-निद्रयसंघातेषु प्राहुर्भविष्यति तच नैवं प्रतिपत्तुमहिति । कस्मात्— कार्येषु ज्ञानाद्ज्ञानाच । कचित् कार्ये ज्ञानमुपलभ्यते संघातादौ, कचिच नोपलभ्यते घटादौ । तत्स्मात्प्रतिपद्यामहे न खल्विप कारणे ष्वसङ्ज्ञानं कार्येषु-प्रादुर्भविति इति । कारणेष्वसचेत् कार्ये प्रादुर्भवेत्, सर्वत्राविशेषेण प्रादुर्भवेत्, नवा प्रादुर्भवेत्, न जात्विप कचित् प्रादुर्भवेत्, विशेषहेतुर्वा वक्तव्य इति । तदेवं नेन्द्रियं न चार्थो न खल्विप संघातः प्रसिद्धेराश्रयः । इन्द्रियमर्थश्रात्मनो न हेतुः ॥ ५ ॥

#### अज्ञानाच ॥ ६ ॥

(उप०) ननु घटादाविष सूक्ष्ममात्रया चतन्यमस्त्येवेत्याशङ्क्षयाह्—अ-ज्ञानाचेति । सर्वैः प्रमाणैरज्ञानात् कुन्भादौ न चैतन्यमित्यर्थः । सर्वप्रमा-णागोचरस्याप्यभ्युपगमे शशविषाणादेरप्यभ्युपगमप्रसङ्गः । निह् घटादौ चैतन्यं केनापि प्रमाणेन ज्ञायत इति ॥ ६ ॥

(विवृ०) नतु तत्तत्कार्येषु सूक्ष्ममेव ज्ञानं स्वीकार्यमतो नोपलिब्धिरित्यत आह्—अज्ञानाचिति। अज्ञानात्केनापि प्रमाणेन तत्तत्कार्ये तज्ज्ञानस्य ज्ञानाजननात् । तथाच निष्प्रमाणकत्वान्न तत्तत्कार्येषु ज्ञानमित्यर्थः। चकारो गौरवं समुचिनोति । तथाच नानावयवेषु नानाचैतन्यकल्पनापेक्ष्या चैतन्याधारत्या एकं द्रव्यान्तरमेव कल्पयितुमुचितमिति भावः। इदमुपल्रक्षणं देहे चैतन्यस्वीकारे बाल्येऽनुभूतस्य योवनादौ स्मरणानुपपित्ताक्ष्यः। इत्मुपल्रक्षणं देहे चैतन्यस्वीकारे बाल्येऽनुभूतस्य योवनादौ स्मरणानुपपित्ताक्ष्यः। एवमचाजात्वालकस्य स्तनपाने प्रवृत्तिर्न स्यात्। प्रवृत्तिजनकस्य इष्टसाधनत्वानुभवस्य तदानीमसंभवात् । एवं गर्भनिः-सरणदशायां वानरशिश्चनां शाखावलम्बने प्रवृत्तिरिप नोपपद्यते तदानीमि-

ष्टसाधनत्वानुभावकाभावात् । अतिरिक्तचेतनवादिमते च जन्मान्तरीयेष्ट-साधनत्वानुभवजनितसंस्कारवशात् स्मरणसंभवेन स्तनपाने शाखावल-म्बने च पूर्वोक्ता प्रवृत्तिर्नानुपपन्ना । नच जन्मान्तरानुभूतानामन्येषामपि स्मरणं कथं न भवतीति वाच्यम्, उद्घोधकाभावात् । अत्र त्वनायत्या जीवनादृष्टमेवोद्घोधकं कल्प्यते । अन्यथा शुष्ककण्ठतया उचपतनेन च बालस्य मरणप्रसङ्गादित्यादिकं दृष्टव्यमिति संक्षेपः ॥ ६ ॥

# अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः ॥ ७ ॥

( उप० ) नतु श्रोत्रादिभिः करंणैरिधष्ठाताऽनुमीयते इत्युक्तं तद्युक्तं, निह् श्रोत्रादिभिरात्मनस्तादात्म्यं तदुत्पत्तिर्वा, न च ताभ्यामन्तरेणावि-नामावसिद्धिः, न चाविनाभावमन्तरेणानुमितिरित्यत आह—अन्यदिति । हेतुः साध्यादन्य एव भवति न तु साध्यात्मा साध्याविशेषप्रसङ्गात् । तस्मा-त्तादात्म्यघटितो हेतुरहेतुरनपदेश इत्यर्थः ॥ ७ ॥

(विवृ०) ज्ञानस्य गुणत्वहेतुना द्रव्याश्रितत्वं कथं सिध्यति अतदा-त्मनस्तद्नुत्पन्नस्य वा तद्साधकत्वादिति सांख्यैकदेशिनामाशङ्कां निर-स्यति—अन्यदेवेति । अन्यदेव साध्यादन्यदेव वस्तु हेतुर्भवित । इति हेतौ यतः साध्यामिन्नोऽनपदेशः हेत्वामासः साध्यस्यासिद्धत्वेन तद्भिन्नस्याप्य-सिद्धत्वादिति भावः ॥ ७॥

(भाष्यम् ) कस्तर्हि हेतु:- अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः एवशब्दादि-न्द्रियमर्थे च व्यवच्छिनत्ति । इन्द्रियेभ्यश्चार्थेभ्यश्चान्यदेव हेतुरितीन्द्रियम-र्थश्चानपदेशोऽहेतुः । नैताभ्यामात्मा शक्योऽपदेष्टुमिति । किं पुनरन्यत् 'आत्मेन्द्रियार्थसंनिकर्षाद्यन्निष्पद्यते तदन्यत् '- इति वक्ष्यति ।। ६ ।।

## अर्थान्तरं हार्थान्तरस्यानपदेशः ॥ ८॥

( उप० ) ननु श्रोत्रादिभिरिन्द्रियैरात्मनो यथा न तादाल्यं तथा तदु-त्पत्तिरिप नास्ति । निह वहेर्घूम इव आत्मनः श्रोत्रादि करणमुत्पचते इत्यत आह—अर्थान्तरिनित । हि यतः कार्य धूमादि यथा रासभादेरर्थान्तरं तथा कारणाद्वह्वचादेरप्यर्थान्तरमेव । तथा चार्थान्तरत्वाविशेषात् धूमो रासमं न गमयति किंतु विह्नमेव गमयतीत्यत्र स्वभावविशेष एव निया-मकः । स च स्वभावो यदि कार्यादन्यस्यापि भवति तदा सोऽप्यपदेशो भवत्येव । तथाच कार्यमविविधितस्वभावभेदमनपदेशः । तथाच तादात्म्य-तद्वुत्पत्ती एवाविनाभावः तयोरेवाविनाभावपर्यवसानं ताभ्यां समानो- पायो वा, तदुभयमात्रमहाधीनमहो वेति स्वशिष्यव्यामोहनाय परिभा-षामात्रमिति भावः॥ ८॥

(विवृ०) ननु साध्यादनुत्पन्नस्य गुणत्वस्य कथमनुमापकत्वम्, तथा सति धूमादिना वह्नयादेरिव रासभादेरप्यनुमानापत्तेरित्यत आह—अर्था-न्तरमिति । हि हेतौ यतोऽर्थान्तरं वस्त्वन्तरमर्थान्तरस्य वस्त्वन्तरस्य अनपदेशः अहेतुः । रासभादेर्व्यापिशून्यो हि धूमादिः रासभादौ साध्ये हेत्वाभासः नतु वह्नयादौ, तद्वयाप्यत्वस्य तत्र सत्त्वात्।प्रकृते तु व्यापिस-त्त्वान्नागमकत्वमिति भावः ॥ ८॥

(भाष्यम्) कस्मादिन्द्रियमर्थश्चानपदेशः— अर्थान्तरं ह्यर्थान्तरस्यानपदेशः । यस्माद्र्थान्तरसर्यानपदेशो भवति न तेनासौ शक्यो-ऽपदेष्टुमिति । तत्र यादृगिदं भवति रूपमात्मनो हेतुरिति, वादृगेतद्भवति इन्द्रियमर्थश्चात्मनो हेतुरिति । अस्तु तिर्हं इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरात्मनोऽन-पदेशः । अर्थान्तरमिन्द्रियार्थप्रसिद्धिर्थान्तरं चात्मेति । तच नैवं भवति । प्रसिद्धिपूर्वकत्वादपदेशस्य । अप्रसिद्धो ह्यनपदेशः । तदेतत्तिस्थिति ययो-र्थान्तरभूतयोः प्रसिद्धिनीस्ति, तयोरेकमन्यस्यानपदेशः । ययोस्वित्ति प्रसिद्धित्तयोर्थान्तरमपदेशो भवत्वर्थान्तरस्येति । ज्ञानस्यात्मनश्चास्ति प्रसिद्धिति ज्ञानमात्मनोऽपदेशः । आत्मिन खल्वेतत्समवैति । इन्द्रिया-र्थाभ्यां न तस्य प्रसिद्धिरित्तान्द्रियमर्थश्चानपदेशः एवात्मन इति । ज्ञानं च खल्वेतदात्मनः कार्यं नात्यन्तमर्थान्तरभूतमिति । अर्थान्तरं तर्ह्यर्थान्तर-स्यानपदेशः एव ? यत्र प्रसिद्धिनीस्ति तत्रार्थान्तरसर्थान्तरस्यानपदेशः । यत्र त्वस्ति प्रसिद्धिस्तत्र भवत्यपदेशोऽर्थान्तरसर्थान्तरस्यानपदेशः । यत्र त्वस्ति प्रसिद्धिस्तत्र भवत्यपदेशोऽर्थान्तरसर्थान्तरस्यानपदेशः । यत्र त्वस्ति प्रसिद्धिस्तत्र भवत्यपदेशोऽर्थान्तरसर्थान्तरस्योन्तरस्यानपदेशः ।

# संयोगि समवाय्येकार्थसमवायि विरोधि च ॥ ९ ॥

( उप० ) संप्रत्यविनाभावस्य तदुभयव्यभिचारमेव स्फुटियितुमाह—सं-योगीति । शरीरं त्वग्वत् शरीरत्वादित्ययं हेतुः संयोगी । वृद्धिक्षयवहृत्य-सहजावरणं हि त्विगित्युच्यते । तच न शरीरस्य कार्यं कारणं वा, किंतु सहोत्पत्तिकमात्रं नियतसंयोगवत् । एवं समवायि यथाकाशं परिमाणव-हृव्यत्वाहुद्धादिः । अत्र परिमाणं साध्यं द्रव्यत्वेनाकाशसमवायिना धर्मेण साध्यते, यद्वा परिमाणतारतम्यं कचिद्विश्रान्तमित्यनेनाणुत्वं परिमा-णविशेषः सिद्धः । तेन तदाश्रयः परमाणुरनुमीयते । शब्दादिना त्वाका-शस्य,ज्ञानादिना त्वात्मानुमानं कार्येणैव कारणानुमानमिति नोदाहृतम्॥९॥ (विदृ०) ननु गुणत्वहेतौ व्याप्यत्वमि दुर्घटं व्याप्यत्वस्य तादात्स्य-तदुत्पत्तिनियतत्वाद्त्यत आह—संयोगीति । संयोगि संयोगानुयोगि छिङ्गिमिति सर्वशेषः । तथाच संयोगानुयोगि संयोगप्रतियोगिनो छिङ्गे व्याप्यं, कथमन्यथा अयं देशः सारिथमान् विछक्षणगतिमद्रथादिखादावनु-मितिः । साध्यतावच्छेद्कसंबन्धश्चात्र स्वसंयुक्तसंयोगः । एवं समवाय्यप्रि समवेतस्य छिङ्गं, कथमन्यथा पश्वाद्यवयवमात्रदर्शनद्शायां विशिष्टावय-वेनाऽवयविनः पश्वादेरनुमितिः । नचावयवच्छुःसंयोगद्शायामवयविन्यपि संयोगसत्त्वात् तस्यापि प्रत्यक्षं दुर्वारिभित्ते वाच्यं, तथापि सिषाधियष्या तादृशानुमानसंभवात् । तथाच सार्थ्यादिभिन्नस्य सार्थ्याद्वकार्यस्य च रथादेः सार्थ्यादेर्व्याप्यत्वात्, व्याप्यत्वं न तादात्म्यतदुत्पत्तिनियत-मिति भावः ।। ९ ॥

(भाष्यम्) किं पुनर्शान्तरमर्शान्तरस्यापदेशो छिङ्गं भवति, तदुच्यते—असंयोगि समवाय्येकार्थसमवायि विरोधि च। अर्थान्तरमर्थान्तरस्यापदेशः। ययोः खल्वर्थान्तरभूतयोः संयोगादिरस्ति, तयोर्थान्तरमश्रीन्तरस्य छिङ्गं भवति । इन्द्रियं तु नात्मनः संयोगि, न समवायि,
नैकार्थसमवायि, न विरोधीत्यनपदेश एवेति। एतेनार्थो व्याख्यातः। एभ्यआन्यत्रात्तुमानाभिमानः संभावनामूळो न खल्विप प्रमितात्रुपयुज्यते।
प्रमाणतो ह्युपळ्बेस्तथाभावो न्याय्यो न विपर्ययः। विपर्येति चान्यदतुमानमिति न तत्प्रमाणम्। कार्यं न कारणादत्यन्तमर्थान्तरभूतमिति नात्र
तयोरुपसंख्यानम्। यदर्थान्तरमपदेशो भवत्यर्थान्तरस्य, तत्खल्वत्रोपसंख्यायते। नवमे तु छैङ्गिकोपसंख्याने तद्युपसंख्यास्यर्ताति॥ ८॥

# कार्यं कार्यान्तरस्य ॥ १०॥

(उप०) एकार्थसमवायिनं सूत्रकृदुदाहरति—कार्यमिति । कार्यं रूपं कार्योन्तरस्य स्पर्शस्य लिङ्गम् । उपलक्षणं चैतत्, अकार्यमण्याकारोकत्व-माकारोकपृथक्त्वे लिङ्गम् । एवं परममहत्त्वे ॥ १०॥

(विवृ०) एकार्थसमवायिनो लिङ्गस्योदाहरणं स्वयमेव दर्शयिति—कार्य-मिति । कार्ये पृथिव्याः कार्ये गन्धादिकं कार्यान्तरस्य रसादेलिङ्गमिति होषः । एकार्थसमवायः समवायघटितसामानाधिकरण्यम् । एवं नित्यरसा-दिकमि नित्यरूपादेलिङ्गं द्रष्टव्यम् । तथाच गन्धादे रसाद्यभेदस्य रसादि-जन्यत्वस्य चाऽभावात् । व्यातेस्तदुभयनैयत्यं बाधितमेवेति भावः ॥१०॥ (भाष्यम्) एषासुदाहरणम्— क्ष्मार्यं कार्यान्तरस्य । कार्यं शरीर-संयोगि त्वयद्वयं कार्यान्तरस्य संयोगिनः शरीरद्वव्यस्य लिङ्गमर्थान्तरम्-तम् । सहजं खल्वावरणं शरीरस्य त्वगुच्यते । तचैतच्छरीरस्य न कार्यं न कारणं केवलं सहोत्पद्यमानं नियतसंयोगि शरीरेणेति । कार्यं खल्विप रूपं द्रव्यसमवेतं कार्यान्तरस्य समवायिनो लिङ्गं, कार्यं च शब्दः कार्या-न्तरस्याकाशस्य लिङ्गमिति । कार्यं खल्विप रूपं स्पर्शश्चेकस्मिन्नथें सम-वैति । तयोर्थान्तरमेकमर्थान्तरभूतस्यापरस्य लिङ्गमिति ॥ ९॥

# विरोध्यभूतं भूतस्य ॥ ११॥

( उप० ) विरोधिछिङ्गमुदाहरति—विरोध्यभूतमिति । अभूतं वर्षे भूतस्य वाय्वभ्रसंयोगस्य छिङ्गम् । एवं स्फोटादेविरोधी मन्त्रपाठः । तथाचाभूत-मनुत्पत्रं स्फोटादि भूतस्य मन्त्रपाठस्य छिङ्गम् ॥ ११ ॥

(विवृ ) विरोधिनो व्याप्यत्वमुदाहरति—विरोध्यभूतमिति । अभूतम् असंनिहितं विरोधि विरोध्यसंनिधानमिति यावत् । भूतस्य जातस्य स्थितस्य वा विरोधिनो लिङ्गमिति शेषः । अयमनुमानप्रकारः अयं काष्टो दाहवान् विह्नसंयुक्तत्वे सति मण्याद्यसंनिधानात् भस्मीभूतवस्त्वन्तरवत्, अयं देशो निर्भयाहिमान् अहिमत्वे सति नकुलशून्यत्वात्तादृशनिश्चितदेशान्तरविद्त्यादि ॥ ११ ॥

(भाष्यम्) अथ विरोधि—\*\*विरोध्यभूतं भृतस्य । अभूतं नास्तीत्यन-र्थान्तरम् । असत् खल्विप विरोधि सतो विरोधिनो लिङ्गम्। नकुलः खल्व-सन्नहेर्लिङ्गंभवति। निराकुला हि तत्र तस्यावस्थितिरवस्थित्युचितेदेशे॥१०॥

### भूतमभूतस्य ॥ १२ ॥

( उप० ) विरोधिलिङ्गस्योदाहरणान्तरमाह—भूतमिति । भूतं स्फोटा-दिकमभूतस्य मन्त्रपाठस्य लिङ्गम् । एवंभूतो वाय्वभ्रसंयोगोऽभूतस्य वर्षस्य लिङ्गम् । एवंभूतो दाहोऽभूतस्य मण्यादिसमवधानस्य लिङ्गम् । एव-मन्यदप्यूह्मम् ॥ १२ ॥

(विवृ०) विरोध्यन्तर्मुदाहरति-भूतमभूतस्येति। भूतमुत्पन्नं स्थितं वा अभूतस्य विरोधिनो विरोध्यसंनिधानस्य छिङ्गमित्यर्थः । यथायं काष्टो मण्याद्यसंनिहितो दाहवत्त्वात् । अयं देशो नकुछशून्यः भीतिरहिताहिम-त्त्वादित्यादि ॥ १२ ॥

(भाष्यम्) सच विरोधि विरोध्यन्तरस्यासतो लिङ्गम् । नकुलेन सता-ऽनुर्मीयते नास्त्यत्राहिरिति ॥ ११ ॥

#### भूतो भूतस्य ॥ १३॥

( उप० ) लिङ्गान्तरमुदाहरति–भूत इति । विद्यमानेनैव विरोधिना विद्यमानस्यैव विरोधिनः कचिद्नुमानं यथा विस्फूर्जन्तमिहं दृष्ट्वा झाटान्त-रितस्य नकुलस्य । अत्र हि विस्फूर्जन्नहिर्भूतो विद्यमानो झाटान्तरितो नकुलोऽपि विद्यमान एवेति भवति भूतो भूतस्य लिङ्गमित्यर्थः। वर्षवाय्वभ्र-संयोगयोस्तु नैकस्मिन् काले विद्यमानता न वा स्फोटमन्त्रपाठयोरिति॥१३॥

(विवृ०) सद्विरोधिनः सद्विरोधिलिङ्गत्वमुदाहरति–भूत इति । भूतो वर्तमानो विरोधी भूतस्य वर्तमानस्य विरोधिनो लिङ्गमित्यर्थः । यथा विस्फूर्जनवदहिद्र्भनेन गुल्माचन्तरितस्य विद्यमानस्य नकुळस्यातुमा-नम्॥ १३॥

(भाष्यम्) भूतो विरोधी भूतस्य विरोधिनो लिङ्गम् । गतिविशेषात्प्र-सर्पता नकुछेनानुमीयते अस्त्यत्राहिरछक्ष्य इति । तथाभूतेन वाऽहिना नकुलस्यानुमानम् ॥ १२ ॥

#### प्रसिद्धिपूर्वकत्वाद्पदेशस्य ॥ १४॥

(उप०) इदानीं परिगणनस्य प्रयोजनमाह-प्रसिद्धीति। प्रसिद्धिः समयमाणा व्याप्तिः, अपदेशो हेतुवचनं, तेन समर्यमाणव्याप्तिविशिष्टो हेतु-हेंत्ववयवेनोपनयावयवेन वोच्यते इति भवति प्रसिद्धिपूर्वकोऽपदेश इति । तथाच श्रोत्रादिना करणेनाथिष्ठातुः, ज्ञानादिना च गुणेन तदाश्रयस्या-त्मनो यद्नुमान्मुक्तं तत्र सर्वत्र व्याप्तिरस्ति, त्वया तु शरीरकार्यत्वेन हेतुना ज्ञानस्य यच्छरीरगुणत्वं साधितं तत्र नव्याप्तिरिति भावः। ननु केयं व्याप्तिर्न तावद्व्यभिचरितः संबन्धः अव्यभिचारस्य साध्यात्यन्ताभाव-सामानाधिकरण्यानधिकरणत्वस्य केवलान्वयिन्यप्रसिद्धेः साध्यानधिकरणा-निधकरणत्वस्यापि केवळान्वयिन्यसंभवात् । धूमादेरपि यर्तिंकचित्साध्यान-थिकरणाथिकरणत्वात् । नाप्यविनाभावः।स हि साध्यं विनाऽभावो वा हेतो:, अविना साध्यान्वये सति भावो वा । धूमस्यापि कचिद्रास-भाभावेऽभावात् रासभसत्त्वे सत्त्वाच । नियतव्यतिरेको नियतश्चान्वयो विवक्षित इति चेन्न, नियमस्यैव निरूप्यमाणत्वात् । नापि कार्त्सेन संबन्धः, स हि यदि ऋत्स्रस्य साध्यस्य साधनसंबन्धः, स विषमव्याप्ते धूमा-दाविप नास्ति। अथ कृत्स्नस्य साधनस्य साध्यसंबन्धः, सोऽप्येकस्य साध्यस्य कृत्स्नसाधने संबन्धाभावादनुपपन्नः। अथ कृत्स्नस्य साध्यस्य

क्रत्स्रेन साधनेन संबन्धः, एतद्प्ययुक्तं नहि क्रत्स्रेन साधनेन कचिद्पि कृत्ह्रस्य साध्यस्य संबन्धः संभवति, प्रत्येक्रमेव साध्यसाधनयोः संबन न्धात् विषमव्याप्ते चाव्याप्तेः । नापि स्वाभाविकः संबन्धः, स्वभावो हि स्वस्य भावो वा स्वमेव भावो वा, तत्र तज्जन्यत्वं चेत्तद्धितार्थः, तदा समवायलक्षणायां व्यापावव्याः । तदाश्चितत्वं चेत्तद्भितार्थः, तदापि सम-वायेऽज्याप्तिः । नहि समवायः कचिदाश्रितः । संयोगस्यापि हेतुधर्मधूम-त्वाद्यनाश्रितत्वात् हेतुभर्मभूमत्वाद्यजन्यत्वाच । नाप्यनौपाधिकः संबन्धः उपाधरेव दुर्वचत्वात्, सुवचत्वेऽपि दुर्प्रहत्वात्, सुप्रहत्वेऽप्यन्योन्यात्रयात् साध्यव्यापकत्वे सति साधनाव्यापकत्वादेव्याप्त्रिमहाधीनमहत्वात् । नापि संबन्धमात्रं व्याप्तिः, व्यभिचारिसंबन्धस्यापि देशविशेषकालविशेषगर्भ-तया व्याप्तिरूपत्वेऽपि तज्ज्ञानस्यानुमितावतन्त्रत्वात् । अनुमितिका-रणीभूतज्ञानविषयव्याप्नेरेव निरूपयितुमुचितत्वात् । नापि साधनवन्निष्ठा-त्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यसामानाधिकरण्यं व्याप्तिः वह्नेरपि धूमवन्निष्ठा-त्यन्ताभावप्रतियोगित्वात् । नहि धूमवति महानसे पर्वतीयवहेर्नात्यन्ता-भावः इदं संयोगि द्रव्यत्वादित्यादौ संयोगात्यन्ताभावस्य साधनसमाना-धिकरणत्वाद् व्यापकताप्रसङ्गात्प्रतियोगिविरुद्धस्वसमानाधिकरणात्यन्ताभा-वाप्रतियोगिसाध्यसामानाधिरण्यं व्याप्तिः संयोगात्यन्ताभावस्य प्रति-योगिविरुद्धत्वाभावादिति चेन्न । संयोगात्यन्ताभावस्यापि प्रतियोगिविरु-द्धत्वात् । अन्यथावच्छेदकभेदकल्पनावैयथ्यात् । नहि कृतकत्वानित्यत्व-योर्वृत्त्यर्थमवच्छेदकमेदः कल्यते, नापि साध्यवैयधिकरण्यानधिकरणत्वम्, केवलान्वयिनि साध्यवैयधिकरण्याप्रसिद्धेः साध्यानधिकरणाधिकरणत्वं हि तत्। नापि यत्संबन्धितावच्छेदकरूपवत्त्वं यस्य तस्य सा व्याप्तिः विह्नत्व-स्यापि धूमसंबन्धितावच्छेदकत्वात्, अधिकदेशवृत्तितया तन्न तथेति चेत् व्यापकतावच्छेदकस्याधिकदेशवृत्तेरप्यभ्युपगमात् धूमत्वस्यापि तिलावलिम्बधूमवृत्तितयाऽधिकदेशवृत्तित्वात् । अत एव तद्वारणार्थे विशे-षणिमिति चेत्तार्हं यद्याप्यतावच्छेदकं तदेव संबन्धितावच्छेदकत्वेना-भिमतमित्यभिमतं तथाचात्माश्रयः। एवंच यत्सामानाथिकरण्यावच्छेदक-रूपवत्त्वं यस्य तस्य सा व्याप्तिरित्यप्युक्तदोषाक्रान्तमिति चेदत्रोच्यते— अनौपाधिकः संबन्धो व्याप्तिः। अनौपाधिकत्वं तु यावत्त्वव्यभिचारिव्यभि-चारिसाध्यसामानाधिकरण्यं यावत्त्वसमानाधिकरणात्यन्ताभावप्रतियोगि-प्रतियोगिकात्यन्ताभावसमानाधिकरणसाध्यसामानाधिकरण्यं वा । याव-

त्सायनाव्यापकाव्याप्यसाध्यसामानाधिकरण्यमिति निरुक्तिद्वयार्थः। याव-त्साध्यन्यापकन्यापकत्वं वा, बहुत्रीहिणा दुर्भहमिदमिति चेत् अता एव तत्र भूयोद्र्शनापेक्षा तकापेक्षा च । यद्वा साधनसमानाध्य-करणात्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यसामानाधिकरण्यं व्याप्तिः । अत्यन्ता-भावश्च विद्वत्वादिसामान्याविच्छन्नप्रतियोगिताको विवक्षितः । तेन महा-नसीयधूमे पर्वतीयवह्र यत्यन्ताभावसामानाधिकरण्येऽपि न दोषः । धूम-वित विह्नर्नास्तीति प्रतीतेरनुद्यात्। द्रव्यत्वं तु संयोगित्वात्यन्ताभावास्न-मानाधिकरणमेव । नहि भवति द्रव्यं न संयोगीति प्रतीतिः । संयोगानाः प्रत्येकमन्याप्यवृत्तित्वेऽपि संयोगित्वसामान्यस्य न्याप्यवृत्तित्वात्तस्यैव 🖘 व्यापकत्वात्। नन्वनौपाधिकत्वमुपाधिविरहः उपाधिरेव दुष्परिकलनीय इति चेत्र। साध्यव्यापकत्वे सति साधनाव्यापकस्योपाधित्वात्। तदुक्तम् 'साधने सोपाधिः साध्ये निरुपाधिरुपाधिः'। ननु केवलसाध्याव्यापकोपाध्यव्यापक-मेतत् । यथा वायुः प्रत्यक्षः प्रत्यक्षस्पर्शाश्रयत्वादित्यत्रोद्भृतरूपवत्त्वम् , स्त इयामो मित्रातनयत्वादित्यत्र शाकपाकजत्वम् , नह्यद्भृतरूपवत्त्वं प्रत्यक्ष्र∸ त्वव्यापकम् आत्मनि गुणकर्मादौ च प्रत्यक्षे तद्भावात् । नापि शाकपा-कजत्वं इयामत्वव्यापकम् काककोकिळजळदजम्बूफलादौ इयामे तद्-भावादिति चेन्न । पर्यवसितसाध्यव्यापकत्वे सति साधनाव्यापकत्वस्य तथा विवक्षितत्वात् । पर्यवसितं च साध्यं यद्धर्मावच्छेदेनोपाधे-र्व्यापकत्वमभग्नं तद्वच्छिन्नम् । प्रकृते बहिर्द्रव्यत्वावच्छेदेन क्षत्वस्योद्भतरूपवत्त्वं अन्वयव्यतिरेकाभ्यां गृहीतम् व्यापकम्, औत्पत्तिकनरदयामत्वावच्छित्रं साध्यं प्रति चरकसुश्रुतादौ पाकजत्वस्य व्यापकत्वावधारणादेवमन्यत्राप्यूह्यम् । ननु नायमुपाधि-पद्वाच्यः यद्धमें ऽन्यत्र भासते स उपाधिः यथा स्फटिकादौ जवाकुस्-मादि विषमव्याप्तोपाधौ च व्याप्यत्वाभावात्तद्धर्मस्य साधनाभिमतेऽनव-भासनादिति चेत्सत्यं, समन्याप्त एवार्द्रेन्धनप्रभवविह्नमत्त्वादौ मुख्य उपा-धिपद्प्रयोगः अन्यत्र तु गौणः।गुणश्च व्यभिचारोन्नायकत्वम्। यद्धि यद्या-पकव्यभिचारि तस्य तद्यभिचारित्वनियमात्। भवति च साध्यव्यापकस्यो-पाधेर्व्यभिचारि साधनम् , अतः साध्यव्यभिचारीति । यद्यापकाव्यार्प्यं यत् तत् तद्व्याप्यमिति व्याप्यत्वासिद्ध्युन्नायकत्वं वा सत्प्रतिपक्षोत्थाप-कत्वं वा। पक्षादु(क्षेड)पाघेः साध्यव्यापकस्याभावात्साध्याभावसाधनात्, तदुक्तं ' वासुक्तसाध्यानियमच्युतोऽपि कथकैरुपाधिरुद्राव्यः पर्यवसितं

द्शकदालीकरक्षेत्रात्' इति उन्नीयते चायं वाधव्यभिचारानुकू-भितिकूछतकैः । यत्तु यद्यभिचारित्वेन साधनस्य साध्यव्यभिचा-भिचारिति तत्र तृतीया न करणे न हेतौ न प्रकारे न छक्षणे । भिचारित्वेन ज्ञातेन साधनस्य साध्यव्यभिचारित्वं ज्ञायते इति । अज्ञायमानोपाध्यव्यापनात्, स्फुटव्यभिचारस्थलोपाध्यव्याप-भिचारामां तुदुर्निक्षा, व्यभिचारोन्नायकत्वमव्यवस्थाप्य उपाध्यु-भितामां । पक्षेतरत्वं तु उपाधिलक्षणाकान्तमपि स्वव्याघातकत्वा-भिवा पक्षे संदिग्धानैकान्तिकत्वम् । यदि हि तत्र न संदेहस्तदा न पक्षता तदा संदेहस्यावश्यकत्या संदिग्धानैकान्तिकत्वन्नीव्यात्। भिक्षता तदा संदेहस्यावश्यकत्या संदिग्धानैकान्तिकत्वन्नीव्यात्।

🗢 ) ननूक्तस्थरेषु अनुमितिनै भवत्येव व्याप्तिविरहादित्यत िद्धिरिति । प्रसिद्धिर्व्याप्तिप्रमा तत्पूर्वकत्वात्तद्धीनत्वात् अपदे-दिनावनस्य तथा चोक्तस्थलेषु सत्र्यायप्रयोगस्य कथकसंप्रदाय-तन्निर्वाहकञ्याप्तिप्रमोपपादकञ्याप्तिस्वीकार आवश्यक इति **बा**प्रिश्च साध्यतावच्छेदकसंबन्धावच्छिन्नं यत् साध्यवत्त्वं तद्व-योगिताकस्यान्योन्याभावस्य स्वप्रतियोगितावच्छेदकवत्त्वबुद्धिवि-किसंबन्धेन यद्धिकरणं तन्निरूपितहेतुतावच्छेदकसंबन्धावच्छि-व्यच्छेदकहेतुतावच्छेदकधर्मवत्त्वम् । केवलान्वयिस्थले सत्तावा-दिस्थले च व्याप्तिभ्रमादेवाऽनुमितिः । आकाशादिहेतौ व्याप्तिर-्न्तुं पक्षधमत्वद्विधत्तद्वद्वद्वद्विद्वद्वद्वद्वत् रः । अथवा यादृशप्रतियो-कावच्छित्रसाध्यतावच्छेदकसंबन्धानवच्छित्रनिरूपकताकाधिक-**र** दवं हेतुतावच्छेदकसंबन्धावच्छिन्नहेतुतावच्छेदकावच्छिन्ननिरूप-उर्णतावतस्तन्निरूपितसाध्यतावच्छेदकताघटकसंबन्धावच्छिन्ना-इर्न्यं यत्साध्यतावच्छेद्कं तद्वच्छिन्ननिरूपकताकाधिकरण-चा यत् हेतुतावच्छेद्कं तद्वत्त्वं व्याप्तिः । गुरुधर्मस्य प्रतियो-क्तत्वस्वीकाराचं कम्बुप्रीवादिमत्त्वान् द्रव्यत्वादिखादौ नाति-छो घटवान् महाकालत्वादित्यादौ महाकालान्यत्वविशिष्टघटा-मोगितामादाय रुक्षणसमन्वयः । उक्तयोर्रुक्षणयोः संबन्धादि-**ा**न्तिः सुर्धीभिरूइनीया, विस्तरभयात्परित्यक्ताऽस्माभिः॥१४॥ अथापि खल्वेतदर्थान्तरमर्थान्तरस्यापदेशो न त्वन्यदिति ।

ज्यादिति बाँ. रा. आ. सो. ग्रं. पु. पाठः ।

कुत एतत् प्रतिपत्तव्यम् ?—\*\*प्रिटिस्ट्रिन्द्रस्य स्ट्रिस्ट्रिन्द्रस्य । प्रसिद्धिपूर्वकः खल्वपदेशो भवति । अस्ति चैतेषु प्रसिद्धिर्नियतसंबन्धात् । तस्मादेभि-र्यान्तरभूतैरप्यर्थान्तरभूतान्येतान्यपदिश्यन्ते इति भवन्त्येतेऽपदेशाः । अन्ये त्वनपदेशाः, न खल्वपि तेषु प्रसिद्धिरस्ति नियतसंबन्धस्या-भावात् ॥ १३ ॥

#### अप्रसिद्धोऽनपदेशोऽसन् संदिग्धश्रानपदेशः ॥ १५ ॥

( उप० ) इदानीं वृत्तानां वर्तिष्यमाणानां च हेतूनां हेत्वाभासाद्विवे-काय हेत्वाभासप्रकरणमारभमाण आह—अप्रसिद्ध इति। अप्रसिद्ध इति अव्या-स्रोडिश्ट्रिक्याक्षिक्वश्च विपरीत्व्यादिक्वश्च विरुद्धः। एतेन व्याप्यत्वादिद्धः विरुद्धः। एतेन व्याप्यत्वादिद्धः विरुद्धः। एतेन व्याप्यत्वादिद्धः विरुद्धः। स च कचित् स्वरूपविरहात् कचित् संदेहसिषाधियषयोरभावात् सिद्धसाधने । संदिग्ध इति पक्षे साष्याद्वद्बद्धद्दशेविद्धः इत्याद्धिक्षः। स च संशयः समानधर्मदर्श-नात् कचिद्साधारणधर्मदर्शनात् कचित् पक्ष एव हेतोः साध्यतद्भा-वसाहचर्यदर्शनात् । आदाः साधारणानैकान्तिकः, द्वितीयस्वसाधारणानै-कान्तिकः तृतीयोऽनुपसंहारी ।। १५ ।।

(विष्टु०) प्रसङ्गाद्धेत्वाभासं निरूपयति—अप्रसिद्ध इति । अप्रसिद्धः अप्रमितः व्याप्त्या पक्षचर्मत्या च । तथाच यत्र व्याप्तिः पक्षचर्मत्वं वा नास्ति स असिद्ध इति यावत् । असन् साध्यवतीत्यादि साध्यवदवृत्तिर्विन्द्धः इति प्रतिवार्थः । संदिग्ध इति यतः पक्षे साध्यक्षणे धर्म इत्यादिः । तथाच साध्यसंदेहजनकपक्षधर्मताज्ञानविषय इत्यर्थः । सव्यभिचार इति तु पिरत्तार्थः । चन्द्रामाद्द्राद्धः गौतमीयतन्त्रोत्त्रयोः सत्यितपक्षवाधिनत्योः संग्रहः । तथाच हेत्वाभासाः पञ्च, असिद्धविरुद्धसव्यभिचारसत्यन्तिपक्षवाधिताः । तादशपञ्चान्यतमत्वं हेत्वाभाससामान्यत्रक्षणमित्यर्थः । विरुद्धासिद्धसंदिग्धमित्रक्षं काश्यपोऽत्रवीत् इत्य(त्रा)प्युपलक्षणं ज्ञेयम् । एवमेव वृत्तिकारः । हेतुवदाभासन्ते इति व्युत्पत्त्या हेत्वाभासपदं दुष्ट-हेतुपरं, हेतोराभासा इति व्युत्पत्त्या तु हेतुदोषवोधकमेव तत् । तत्र दोषा अपि पञ्च, तत्र दोषसामान्यलक्षणं प्रकारान्तरमि संभवति । तथाहि अनाहार्याप्रामाण्यज्ञानानास्कन्दितनिश्चयवृत्तित्वविशिष्टयादृशविशिष्टविष-। यताव्यापिक पक्षः साध्यवान्, साध्यव्याप्यहेतुमांश्वेति समृहालम्बानान्।

१ अप्रसिद्धोऽनपदेश इति पृथक् सूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

मितित्वन्यापकप्रतिबध्यतानिरूपितप्रतिबन्धकता तादृशविशिष्टत्वं हेतुद्रोष-त्वम् । अत्र तादृशविशिष्टान्तराघटितत्वे सतीति विशेषणं देयं, तेन प्रमेयत्वविशिष्टव्यभिचारादौ नातिप्रसङ्गः। यद्यपि विशेषगुणसामान्याभाव-वान द्वितीयक्षणावच्छिन्नो घटो गुणसामान्याभाववानित्यादौ बाधघटि-ताया आश्रयासिद्धेरसंप्रहस्तथापि स्वावच्छिन्नविषयकत्वावच्छिन्नं यत्कि-चित्प्रतिबन्धकतावच्छेदकविषयिताकविशिष्टनिक्षितिविषयितात्वव्यापकस्वा-वच्छित्रनिरूप्यताकधर्मवन्त्वं हेतुदोषत्वमित्यस्य विवक्षितत्वात्र दोषः । लक्षणसङ्गमनादिकं तु सुवीभिः स्वयमूहनीयं विस्तरभयादुपेक्षितम-स्माभिः। निर्विहिः पर्वतो वहिमानित्यादौ तु हेतुदोषो न स्वीक्रियते अ-विज्ञाताख्यनिमहेणेव वादिनस्तत्र निम्रहात्। अथवा याद्दशविशिष्टविन षयकानाहार्योप्रामाण्यज्ञानानास्कन्दितनिश्चयोत्तरानुमितित्वव्यापकः विरो-पक्षविशेष्यतानिरूपितसाध्यप्रकारत्वतादृशविशेष्यता-धिविषयताप्रयुक्तः निरूपितसाध्यव्याप्यहेतप्रकारत्वोभयाभावः तादृशविशिष्टत्वं हेतुदोषत्वम् । अत्रापि निरुक्तवाधघटिताश्रयासिद्धिसंप्रहाय प्रमेयत्वादिविशिष्टदोषवारणा-य च स्वविषयताप्रयोज्यविशिष्टान्तरविषयत्वाप्रयोज्यताहकोभयाभावप्रयोन जकाभावाधिकरणताकत्वं विवक्षणीयम्। लक्ष्रणसङ्गमनादिकं सुधीभिः स्वय-महनीयं यन्थगौरवभयाद्विरम्यतेऽस्माभिः। तत्रासिद्धिदोषस्त्रिविधः स्वरूपा-सिद्धचाश्रयासिद्धिव्याप्यत्वासिद्धिभेदात्।पक्षे हेत्वभावः स्वरूपासिद्धिः।पक्षे पक्षतावच्छेदकाभाव आश्रयासिद्धिः। व्यर्थविशेषणघटितं हेतुतावच्छेदकम् . साध्ये साध्यतावच्छेदकाभावः, साधने साधनतावच्छेदकाभावश्य व्याप्य-त्वासिद्धिः। यत्र योऽसिद्धिस्तत्र तद्वचाप्योऽप्यसिद्धिरेव । तावदुन्यतमत्वम-सिद्धित्वम् । हेतौ साध्यसामानाधिकरण्याभावतद्वयाप्यौ साध्ये हेतुसामा-नाधिकरण्याभावतद्भ्याप्यौ च विरोधः।तदन्यतमत्वं विरोधत्वम्।साधारण्या-साधारण्यानुपसंहार्यभेदाद्यभिचारस्त्रिविधः । हेतौ साध्याभाववद्वत्ति-त्वतद्व याप्यौ साधारण्यं, साध्यव्यापकीभृताभावप्रतियोगिप्रकृतहेतुरसाधार-रण्यम्, अत्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यादिकं हेतौ व्यतिरेकव्याप्त्याभावश्चान-पसंहार्यम् । अत्रापि व्याप्यो विवक्षणीयः साधारण्यादित्रितयान्यतमत्वं व्यभिचारत्वम् । साध्याभाक्व्याप्यवान् पक्षः सत्प्रतिपक्षः । साध्याभाववान् पक्षो बाघः । असिद्धचादिपञ्चदोषान्यतमत्वं हेतुदोषत्वं, स्वज्ञानविषयप्रकृत-हेतुतावच्छेदकवत्त्वसंबन्धेन दोषवान् हेतुर्दुष्ट इत्यपि केचित् ॥ १५ ॥

( भाष्यम् ) यस्मात् प्रसिद्धिपूर्वको भवत्यपदेशस्तस्मात्- अप्रसिद्धो-

१४२

ऽनपदेशः । यत्र नास्ति प्रसिद्धिः, सोऽनपदेशः यत्रानुमीयते तत्र यो न भवति हेतुः, सोऽयमसन्ननपदेशः । संदिग्धश्च हेतुरनपदेशो-Sहेतुः । नैताभ्यां शक्यमपदेष्ट्रमिति । संदिग्धश्चानैकान्तिकः सञ्य-भिचार इत्यनर्थान्तरम् । व्यभिचारश्चैकत्राव्यवस्था । सोऽयमनैका-न्तिकः । साध्यं चैकोऽन्तः, तद्भावश्चैकोऽन्तः। यः खल्वेकस्मिन्नन्ते वर्तते स ऐकान्तिकः । विपर्ययादनैकान्तिकः यो द्वयोरप्यन्तयोर्वर्तते इति । तन्त्रान्तरे च, सव्यभिचारविरुद्धप्रकरणसमसाध्यसमातीतकालाः पञ्चान-पदेशा उक्ताः । सिद्धान्तमभ्युपेत्य तिद्वरोधी विरुद्धः । यस्मात्प्रकरण-चिन्ता स निर्णयार्थमपदिष्टः प्रकरणसमः । साध्याविशिष्टः साध्यत्वात् साध्यसमः । कालात्ययापदिष्टः कालातीतः इति । त इमेऽप्रसिद्धा असन्तः संदिग्धाश्चेति ॥ १४ ॥

#### यस्माद्विषाणी तस्मादश्वः ॥ १६ ॥

( उप० ) तत्र व्याप्यत्वासिद्धविरुद्धस्वरूपासिद्धानामुदाहरणमाह-य-स्मादिति । यत्र रासभिपण्डं पक्षीऋत्यायमसावश्वः विषाणित्वात् यस्तु नाश्वो नासौ विषाणी, यथा शशशृगालनरवानरादिरिति व्यतिरेकसहचा-रदर्शनाहितव्यामोहः प्रयुद्धे, तत्र व्याप्यत्वासिद्धस्वरूपासिद्धविरुद्धा-नामुदाहरणिमदम् ॥ १६ ॥

( विवृ० ) हेत्वाभासानामुदाहरणमाह-यस्मादिति । यत्र शशादिः पक्षः अश्वत्वं साध्यं विषाणित्वं हेतुस्तत्र पञ्चैव हेतुदोषाः सन्ति। तत्समन्वयः स्वयमूहनीय: ॥ १६॥

( भाष्यम् ) अनपदेशस्योदाहरणम्-श्रयस्माद्विषाणी तस्मादश्वः ।अश्व-विषाणिनोः प्रसिद्धिर्नास्तीत्यप्रसिद्धोऽनपदेशः । न चान्धे विषाणमस्तीत्य-सन्ननपदेशः । यश्च विषाणी नासावश्च इति संदिग्धश्चानपदेशः । अथापि खल्वश्वेऽपि दशनमस्ति गन्यपीति अप्रसिद्धः संदिग्धश्चानपदेशः । अश्वेऽपि कदाचित्रास्ति द्शनमित्यसंश्चानपदेश इति ॥ १५ ॥

# यस्माद्विषाणी तस्माद्रौरिति चानैकान्तिकस्योदाहरणम् ॥ १७॥

( उप० ) अनैकान्तिकमुदाहरति-यस्मादिति । यत्र महिषं पक्षयित्वा अयं गौर्विषाणित्वादिति साधयति तत्र साधारणानैकान्तिकता, यदा त्वा-कारं नित्यं राब्दाश्रयत्वादिति साधयति तदाऽस्यासाधारणानेकान्तिकता, एवं शब्दोऽनित्यः शब्द्त्वादित्याद्यप्यगृह्यमाणदशायामसाधारणानैकान्ति-

कमेव, यदा तु विपक्षबाधकतकीवतारात् पक्ष एव साध्यं सिध्येत् तदा स-पक्षवृत्तिताज्ञानद्शायां सद्धेतुरेव, पक्षस्यापि सपक्षत्वात्तत्र । व्याप्तपक्षधर्भ-तयाऽप्रमितोऽसिद्धः । स च त्रिविधः व्याप्यत्वासिद्धः स्वरूपासिद्धः आश्र-यासिद्धश्च । तत्रागृहीतव्याप्तिको व्याप्यत्वासिद्धः, सत्या एव व्याप्तेरप्रहात व्याप्तेरभावा<del>च</del> तेनानुकूलतर्काभावाद्योऽसिद्धभेदाः, स उभयथापि, चायमसमर्थविशेषणासमर्थविशेष्यासमर्थोभयसन्दिग्धासमर्थविशेषणसन्दि-ग्धासमर्थ विशेष्यसन्दिग्धासमर्थोभयभेदप्रपञ्चेन सहस्रधा भिद्यते । सर्वत्र चात्र सिद्धिविरह एवोद्भाव्यः । अत्रेदं तत्त्वम्-हेतुस्तावत् केवलान्वय्य-न्वयव्यतिरेकिकेवलव्यतिरेकिभेदात्रिवियः तत्र सर्वधर्मिगतो धर्मः केवला-न्वयी यंथा प्रमेयत्वाभिधेयत्वविशेष्यत्वविशेषणत्वनित्यद्रव्यात्यन्ताभावाश्रय नाशनाश्यगुणादिध्वंसात्यन्ताभावाद्यः । नहास्ति तादृशं किंचित्, यत्रैते धर्मा न विद्यन्ते, तथाच सर्वगतत्वमत्यन्ताभावाप्रतियोगित्वं वा केव-लान्वयित्वम् । एतेषां च स्वात्मवृत्तित्वेऽपि न दोषः।तदुक्तं "प्रमाणं शरणं वृत्तौ न भिन्नाभिन्नते यतः" इति । केवलान्वयिसाध्यको हेतः केवलान्वयी अस्य च पक्षसत्त्वसपक्षसत्त्वाबाधितत्वासत्प्रतिपक्षितत्वानि चत्वारि रूपाणि गमकत्वौपयिकानि, अन्वयव्यतिरेकिणस्तु हेतोर्विपक्षासत्त्वेन सह पञ्च, केवलव्यतिरेकिणः सपक्षसत्त्वव्यतिरेकेण चत्वारि, तथाच यस्य हेतोर्या-वन्ति रूपाणि गमकतौपयिकानि तदन्यतररूपहीनः सं हेत्राभासः। एवं च गमकतौपयिकान्यतररूपशून्यत्वं हेत्वाभासत्वं, तेनान्यतररूपशून्यत्वस्य निश्चयवत्संदेहोऽप्यनुमितिप्रतिबन्धकः वादिहेतोरसाधकतासाधकश्च । न च केवलान्वयिकेवलञ्यतिरेकिणोर्हेत्वोरन्यतररूपरान्यतया हेत्वाभासत्वापत्तिः। केवलान्त्रयिनि विपक्षासत्त्वस्य केवलव्यतिरोक्तिणि सपक्षसत्त्वस्य गमकः त्वौपयिकत्वाभावात् । एवंचाश्रयासिद्धस्वरूपासिद्धभागासिद्धानां पक्षसत्त्व-रूपविरहादाभासत्वम् , व्याप्यत्वासिद्धविरुद्धसाधारणानैकान्तिकानां विप-क्षासत्त्वरूपवैकल्यात्, असाधारणानैकान्तिकानुपसंहारिणोः सपक्षसत्त्व-वैकल्यात्, बाधितसत्प्रतिपक्षितयोरबाधितत्वासत्प्रतिपक्षितत्वविरहात्। एवं सोपाधिकत्वाप्रयोजकत्वयोरपि विपक्षासत्त्वनिश्चयाभावादगमकत्वम्, अनुकू-ळतकीभावप्रतिकूळतकेयोरपि विपक्षासत्त्वनिश्चयविरहात्। एवं साध्यवि-कलसाधनविकलोभयविकलदृष्टान्ताभासानां यदि हेत्वाभासविधया दोषत्वं तदा सपक्षसत्त्वानिश्चयात्, यदि स्वातन्त्र्येण दृष्टान्ताभासतया तथापि द्वारं हेतोः सपक्षसत्त्वानिश्चयं एव, अनुपद्दिातान्वयानुपद्दिातव्यतिरेकवि- परीतोपदर्शितान्वयविपरीतोपद्र्शितव्यितरेकास्तुन्यूनाप्राप्तकालानिप्रह्स्थाप्रवसन्ना एव । आत्माश्रयान्योन्याश्रयचक्रकानवस्थास्तु व्याप्तिनिश्चयं विघटयन्तः सपक्षसत्त्वविपक्षासत्त्वान्यतरूषविकला एव हेत्वाभास्तामासादयनित, तत्र पक्षे साध्यसदसत्त्वकोटिकसंशयजनकोहेत्वाभासः सव्यभिचारः,
पक्षे साध्याभावनिश्चयफलको हेत्वाभासो विरुद्धः, व्याप्तिपक्ष्यधर्मताप्रमितिविरहोऽसिद्धः, बाधसत्प्रतिपक्षौ तु काइयपीये मते न स्वतन्त्रौ तत्र बाध
आश्राकृतिकृत्वन्त्रकृतिके वा पर्यवस्यति । तदुक्तं "बाधायामपक्षधर्मो हेतुरनेकान्तिको वा " इति सत्प्रतिपक्षोऽप्यन्यतस्त्र व्याप्त्यादिसंशयमापादयन अनैकान्तिकाद्यवेव पर्यवस्यति । हिन्दिक्तिकः "अप्रसिद्धोऽनपदेशोऽसन् सन्दिग्धश्चानपदेशः " इति सूत्रस्थचकारस्य बाधसत्प्रतिपक्षसमुचयाथतामाह । तेन "सव्यभिचारविरुद्धप्रकरणसमसाध्यसमातीत्वकालाः पश्च
हेत्वाभासाः " इति गौतमीयमेव मतमनुधावति । परन्तु " विरुद्धासिद्धसनिद्ग्धसिल्क्षं काद्यपोऽष्ठवित् " इत्याद्यभिधानात्सूत्रकारस्त्रसो हेत्वाभासानां वित्वे, चकारस्त्कसमुच्यार्थ इति तत्त्वम् । अन्यगौरवभयात्
प्रपन्नो न कृतो मयून्वे विस्तरोऽन्वेष्टव्यः ॥ १७ ॥

(विवृ०) सन्यभिचारस्योदाहरणमाह—यसमादिति। अत्र यदिगोपिण्डस्य पक्षतां तदा वाषः सत्प्रतिपक्षश्च नास्ति यदि महिषपिण्डादिः पक्षः तदा ताविष विद्येते। अत्र गोत्वाभाववद्धृत्तिविषाणित्वं साधारण्यम् । गोत्वन्यतिरे-स्थाप्त्यमाववद्धिषाणित्वं मनुपसंहार्यम् । असाधारण्यं तु अत्र नास्ति एवं गोत्वन्याप्त्यमाववद्धिषाणित्वं न्याप्यतासिद्धिरप्यत्र न्वति । हेत्वाभास-विद्येषाणां स्थाणमुदाहरणं च स्वयमूद्धं विस्तरभयात्त्यक्तमस्माभिः ॥ १७ ॥ (भाष्यम्) यस्माद्धिषाणी तस्माद्ध इति चार्थः । तस्याख्यातम् गवि यद्धिस्थ्यणं विषाणं न तस्य प्रतिसंधानेन हेतुः प्रवतिते । विषाणमात्रस्य स्वभिसंधानमिति ॥ १६ ॥

आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्पाद्यनिष्पद्यते तदन्यत् ।। १८॥

( उप० ) इदानीं हेत्वाभासिववेचनस्य फल्रमाह—आत्मेन्द्रियार्थेति । आत्मेन्द्रियार्थेसिक्षकर्षात्तावज्ज्ञानमुत्पद्यते तचात्मिन लिङ्गम् । असिद्धविरुद्धा-नैकान्तिकेभ्योऽन्यत् अनाभासित्यर्थः । तथाहि ज्ञान्नमात्मन्युभयथा लिङ्गम्, ज्ञानं कचिदाश्रितं कार्यत्वाद्रूपादिवदिति वा, प्रात्यभिज्ञारूप-तया वा योऽहमद्राक्षं सोऽहं सप्टशामीति, तत ज्ञानगतं कार्यत्वं नासिद्धं

यन्निष्पद्यत इत्यभिधानात्, न विरुद्धं सामान्यतोद्दष्टेऽत्र विरोधाभावात्, न चानैकान्तिकम्, तत एव। तथाच स्वगतकार्यत्वगुणत्वद्वारा सामान्यतो-दृष्टेन ज्ञानमेवात्मनि लिङ्गम्, प्रत्यभिज्ञानं तु भिन्नकर्तृकेभ्यो व्यावर्त-मानमेककर्तृकतायां पर्यवस्यति । न च बुद्धिचैतन्येऽपि कार्यकारणभाव-निबन्थनमेव प्रतिसंधानम्, शिष्यगुरुबुद्धयोरिप प्रतिसंधानप्रसङ्गात् । उपादानोपादेयभावस्तव नास्ति । स च प्रतिसन्धानप्रयोजक इति चेदुपान दानत्वस्य द्रव्यधर्मतया बुद्धावसंभवात्, संभवे वा बुद्धीनां क्षणिकतया पूर्वानुभूतप्रतिसंधानानुपपत्तेः । निह पूर्वबुद्धचा उत्तरासु बुद्धिषु कश्चित् सं-स्कार आधीयते स्थिरस्य तस्य त्वयाऽनभ्युपगमात्, क्षणिकबुद्धिभारारूपस्य च काळान्तरस्मृतौ प्रतिसन्धाने वाऽसामर्थ्यात्। आळयविज्ञानसन्तानः प्र-वृत्तिविज्ञानसन्तानाद्न एव स्मर्ता च प्रतिसंघाता चेति चेत् स यदि स्थिरः तदा सिद्धं नः समीहितम्, क्षणिकबुद्धिधारारूपश्चेत् तदा पूर्वदोषान-तिवृत्तेः। नहि तत्रापि स्थिरः कश्चित् संस्कारः । किंच प्रवृत्तिविज्ञाना-तिरिक्ते तत्र प्रमाणाभावः । अहमिति बुद्धिधारैव प्रमाणमिति चेत् भवतु तत्र यदि प्रवृत्तिविज्ञानान्यालयविज्ञानमेव चेदुपादत्ते तदा प्रवृत्तिविज्ञाना-नामुपादानताविरहे निमित्तताऽपि न स्यात् । उपादानताव्याप्तत्वान्निमित्त-तायाः । माऽस्तु निमित्तताऽपीति चेत् तर्हि सत्त्वमपि गतम्, अर्थिकि-याकारित्वस्य सत्त्वलक्षणत्वात् । प्रवृत्तिसन्तानालयसन्तान भ्यां संभूय संतानद्वयमुपादीयत इति चेत् तर्हि किमपराद्धमक्यविसंयोगादिभिः, व्या-सञ्यवृत्तितायास्त्वयाप्यभ्युपगमात् । तस्माञ्ज्ञानेनाश्रयतयाऽनुमितमात्मानं प्रतिसंघानं स्थिरत्वेन साधयतीति न किंचिदनुपपन्नम्। यद्वा नित्या बु-द्धिर्नात्मानं कारणत्वेन गमयितुमहतीति सांख्यमतिनरासाय सूत्रमिद्मुप-तिष्ठते ' आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षाद्यान्निष्पद्यते तदन्यत् ' बुद्धितत्त्वं यत्त्व-योच्यते तज्ज्ञानमेव, बुद्धिरुपलन्धिर्ज्ञानमिति हि पर्यायाभिधानं तचात्मादिसान्निकर्षादुत्पन्नम्, अन्यदेव त्वद्भ्युपगतादन्तःकरणादित्यर्थः । तथाच भवति तदात्मनो लिङ्गमिति भावः ॥ १८॥

(विवृ०) आत्मिन प्रमाणान्तरमि द्शेयित, यद्वात्मसाथको हेतुने हेत्वा-भास इत्याह—आत्मेन्द्रियार्थेति। आत्मरूपो य इन्द्रियार्थस्तत्र यः सिन्नकर्षः अर्थान्मनसः आत्ममनःसंयोग इति यावत्। तस्मात् यञ्ज्ञानमुत्पद्यते अहं सुखीत्याद्याकारकं तद्न्यत् तत् ज्ञानम् अनुमानाद्न्यत् आत्मिन प्रमाण-मिति शेषः। आत्ममनःसंयोगजन्यज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वज्ञापनाय एवं वक्रोक्तिः इन्द्रियार्थसान्नेकषोंत्पन्नं ज्ञानमिति प्रत्यक्षलक्षणात्। यद्यपि तादशप्रत्यक्षं न शरीरादिभिन्नात्मसाधकं तथाप्यात्ममात्रसाधकत्याद्वाद्व निरावाधतैवेति भावः। अथवा यन्निष्पद्यते इत्यन्तेन ज्ञानमेव प्रतिपाद्यते तदन्यदित्यस्य च तज्ज्ञानम् आत्मानुमापकं हेत्वाभासादन्यत् इत्यर्थः। तथाच ज्ञानं द्रव्या- श्रितं गुणत्वादित्यस्माकं य आत्मसाधको हेतुः स न हेत्वाभासः किंतु ज्ञानं शरीराश्रितं तत्कार्यत्वादित्यादिना त्वयोद्धावितो हेतुरेव हेत्वाभास इति भावः॥ १८॥

(भाष्यम् ) अन्यदेव हेतुरिति यद्न्यदात्मनो हेतुरित्युक्तं, तद्न्यदिदान्नीमिभिधीयते—अअत्मिन्द्रियार्थसिन्निकर्षाद्यनिष्णयते तद्न्यत् । आत्मना इन्द्रियस्य तस्य चार्थेन सिन्निकर्षाद्यदुत्पद्यते तद्ग्यत् । किं पुनरात्मेन्द्रियार्थसिन्निकर्षादुत्पद्यते ? ज्ञानमुपलिधवांध इति । तचैतदात्मनो हेतुः नित्वन्द्रियमर्थश्च । कार्यभूतं खल्वेतत्कारणभूतस्यात्मनोऽपदेश इति । न वै खिल्विन्द्रियं ज्ञानेन शक्यमपदेष्टुम् । कस्मात् ? दर्शनस्पर्शनाभ्यामेकार्थम्ह-णात् । यः खल्वर्थो दर्शनेन गृहीतः स्पर्शनेनापि सीऽथों गृह्यते। यमहमद्राक्षं चक्षुषा तमेवतिर्हि स्पर्शनेन स्पृशामि, यं चास्प्राक्षं स्पर्शनेन तमेवतिर्हि चक्षुषा पश्यामीति । तावेतावेकविषयौ प्रत्ययावेककर्तृकौ प्रतिसंधीयेते । तत्र योऽसौ चक्षुषा स्पर्शनेन चैकमर्थ गृह्वात्येककर्तृकौ च प्रत्ययौ प्रतिसंघत्ते, सोऽयमर्थान्तरमात्मा । इन्द्रियं खलु स्वं स्वं विषयम्बहणं प्रतिसंघत्ते, सोऽयमर्थान्तरमात्मा । इन्द्रियं खलु स्वं स्वं विषयमहणं प्रतिसंघत्ते, सोऽयमर्थान्तरमात्मा । इन्द्रियं खलु स्वं स्वं विषयमहणं प्रतिसंघत्ते, सोऽयमर्थान्तरमात्मा । इन्द्रियं खलु स्वं स्वं विषयमहणं प्रतिसंघत्ते, सोऽत्यम्ति न त्विन्द्रियान्तरस्य विषयान्तरमहणमिति । संघातोऽप्यवस्थाभेदाद्विद्यमानो नैक इति न भिन्निनिमितौ विभिन्नकालीनौ प्रत्ययावेककर्तृकौ प्रतिपत्तमहिति, योऽहं बाल्ये पितरावन्वभवं स एवाहमेतिर्हि प्रणमृन्तस्यामीति। तस्मादिन्द्रियेभ्योऽधेभ्यः संघाताचार्यान्तरमात्मीति ॥ १८॥

# मृद्यिनिवृत्ती च मत्यगात्मिन हुष्टे परत्र लिङ्गम् ॥ १९ ॥

( उप० ) आत्मन्यनुमानमभिधाय इदानीं परमात्मानुमानमाह—प्रवृत्तीति । प्रत्यगात्मनीति स्वात्मनीत्यर्थः, इच्छाद्वेषजनिते प्रवृत्तिनिवृत्ती प्रयत्नविशेषौ । ताभ्यां च हिताहितप्राप्तिपरिहारफळके शरीरकर्मणी चेष्टाळ-क्षणे जन्येते । तथाच परशरीरे चेष्टा दृष्ट्वा इयं चेष्टा प्रयत्नजन्या चेष्टात्वात् मद्श्यिचेष्टावत्, स च प्रयत्न आत्मजन्यः आत्मनिष्टो वा प्रयत्नत्वात् मद्श्यिप्रयत्नविदिति परात्मानुमानम् ॥ १९॥

इति शांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे तृतीयाध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

(विवृ०) परात्मानि प्रमाणमाह-प्रवृत्तीति। प्रवृत्तिरुत्तर्वर प्रमान्यः प्रयत्न विशेषः, निवृत्तिरुत्तरद्वेषजन्यो यत्नविशेषः। ते च प्रत्यगात्मानि स्वात्मानि दृष्टे साक्षात्कृते परत्र परात्मानि लिङ्गमिति सौत्रमेकवचनम्। परात्मसाधकानुमिनिसंपादिके इत्यर्थः। चैत्रशरीरादिगता चेष्टा चेतनप्रयत्नसाध्या चेष्टात्वात् मच्छरीरचेष्टावदित्यनुमाने साध्यतावच्छेद्ककोटौ परात्मनः सिद्धेरिति। यद्यपि गमनाद्विद्विद्याद्यां प्रवृत्तिरेव हेतुर्दृश्यते नतु निवृत्तिरिति तथापि हिंसादिनिवृत्तितो गन्तव्यदेशावस्थितानां क्षुद्रजन्त्वनां व्यजनादिना अपसारणादिरुपा चेष्टाऽपि दृश्यत एवति नानुपानिद्याद्य संक्षेषः॥ १९॥ इति श्रीजयनारायणतर्कपञ्चाननभट्टाचार्यकृतायां कणादस्त्रविवृत्तौ वृत्तीयाध्यायस्याधमाहिकम्। (भाष्यम्) चेष्टया परस्य प्रवृत्तिं निवृत्तिं चानुमाय ताभ्यां रागद्वेष्वाननुमिनोति। ताभ्यामपि सुखदुःखहेतुभावज्ञानस्य। तेन च परात्मनो-ऽनुमानम्। तदेवं चेष्टानुमिता प्रवृत्तिर्तिवृत्तिश्च परत्रात्मनि लिङ्गं भवति इति।। १९॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये तृतीयस्याध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

# तृतीयाध्याये द्वितीयाहिकम्।

आत्मेन्द्रियार्थसित्नकर्षे ज्ञानस्य भावोऽभावश्च मनसो लिङ्गम् ॥१॥ ( ७प० ) हेतुहेत्वाभासिववेकः आह्निकार्थः । इदानीमात्मपरीक्षाद्येषं वर्तयिष्यस्रुद्देशकमलङ्कनेन मनःपरीक्षामवतारयन्नाह—आत्मेन्द्रियार्थेति । मनोगातिमात्मनो लिङ्गं वक्ष्यति । तद्यदि मनो ज्ञानकरणत्वे मूर्तत्वेन च परीक्षितं भवति तदा यत्येरितं मनः इन्द्रियान्तरादिभमतविषययाहिणि इन्द्रिये संबध्यते स आत्मेति सिद्धं भवतीत्येतद्धे कमलङ्कनम् । आत्मेन्द्रि-यार्थसित्रिकर्षे सित यसिन् इन्द्रियसित्रिकष्टे ज्ञानस्य भावः उत्पादः, असन्त्रिकृष्टे ज्ञानस्याभावोऽनुत्पादस्तन्मन इत्यर्थः। नतु मनोवैभवेऽपि करणधर्मत्वादेव ज्ञानासमवायिकारणसंयोगाधारत्वादात्मवः, स्पर्शात्यन्ताभावव-त्वादाकाशवदित्यादि वैभवसाधकं प्रमाणिमिति चेत् मैवं, यदि मनो विभु-स्यात्तदा सर्वेन्द्रियसित्रकृष्टात्ततः सर्वेन्द्रियक्षकेकमेव ज्ञानं स्यात्। कार्यविर्यात्तदा सर्वेन्द्रियसित्रकृष्टात्ततः सर्वेन्द्रियक्षकेकमेव ज्ञानं स्यात्। कार्यविर्यात्त्वामिति चेत्र, निह सामग्री विरोधाविरोधमाकल्यति येन चाक्षुपत्व-रासनत्वादिवरोधाय विभ्येत्, चित्रकृपवत् चित्राकारमेव वा स्यात्। भव-रासनत्वादिवरोधाय विभ्येत्, चित्रकृपवत् चित्राकारमेव वा स्यात्। भव-रासनत्वादिवरोधाय विभ्येत्, चित्रकृपवत् चित्राकारमेव वा स्यात्। भव-

त्येव दीर्घशकुलीभक्षणस्थले इति चेन्न, तत्रापि व्यासङ्गद्रशनाकमानुमा-नात् । तर्हि रूपरसगन्धस्पर्शान् युगपत्प्रत्येमीति कथमनुव्यवसाय इति चेन्न, शीवसंचारिमनोजनितेषु पञ्चसु स्मृत्युपनीतज्ञानेषु यौगपद्याभिमानात् । व्यासङ्गोऽपि करणधर्माधीन इति चेन्न, उक्तोत्तरत्वात् । ब्रुभुत्साधीनो व्यासङ्ग इति चेन्न, सर्वबुभुत्सायां सर्वविषयकसर्वोदयप्रसङ्गात्, बुभुत्साया अपि अभिमतार्थप्राहीन्द्रियमनःसंबन्धमात्रफलकत्वात् । तस्माज्ज्ञानायौगप-चान्यथानुपपत्त्या सिध्यति अणु मनः। ततो धर्मिप्राहकमानबाधिताः वैभव-हेतवः । किंच मनोवैभवे पादे में सुखं शिरास में वेदनेति प्रादेशिकत्वं सुखादीनां न स्यात् विभुकार्षाणाः स्टाहारिकारणाटा व्यवस्थिते उत्पाद-नियमात् । तवापि सुखादीनामणुदेशापात्तिरिति चेन्न, असमवायिकारणं विभुकार्यं स्वदेशे जनयत्येवेति नियमात् । तथाच निमित्तचन्दनाद्यवच्छे-दाद्धिकदेशेऽपि जननाविरोधात्, ममापि निमित्तसमवधानानुरोध इति चेत्र, उक्तनियमभङ्गप्रसङ्गात् । किंचात्मना विभुनो मनसः संयोगोऽपि कथं स्यात अजोऽसाविति चेन्न, विभागस्याप्यजत्वप्रसङ्गात् । अवच्छेद्भेदेनो-भावप्यविरुद्धाविति चेन्न, संयोगविभागयोरवच्छेदभेदस्य स्वकारणार्धान-त्वात् । अजयोस्तु तद्भावादिति दिक् ॥ १ ॥

(विवृ०) आत्मपरीक्षाशेषसंपादकं मनोनिक्पणमारभते—आत्मेति। आत्मा च इन्द्रियं चार्थश्च ते आत्मेन्द्रियार्थास्तेषु यः सन्निकर्षस्तिस्मिन् सर्तात्यर्थः । अन्त्रात्मानि इन्द्रिये च मनसः संयोगक्षः सन्निकर्षः । अर्थे च रूपादौ चक्षुरादेः सन्निकर्षो बोध्यः । तथाच चक्षुर्मनोयोगद्शायां सत्यां रासनप्रत्यक्षसामप्र्यां चाक्षुषमेव भवति न रासनादिकमिति तन्नियामकतयाऽवश्यं अणु मनः स्वीकार्यम् । तथाच मनसोऽणुतया नैकदा द्वाभ्यामिन्द्रियाभ्यां योगः किंतु येन योगस्तदेव प्रत्यक्षं जनयति नेतरत् । न च ज्ञानसामान्यं प्रति त्वक्र्यन्नोयोगस्य हेतुत्वया चक्षुप्रनोयोगद्शायां कथं त्वक्र्यनोयोग इति वाच्यं, त्वािनद्रयस्य देह्व्यापित्वेन मनसश्चक्षुषा संयोगदशायां त्वचापिसंयोगसं-भवात्। न च चाक्षुषकालेत्वाचपित्तितिवाच्यं, त्वाचं प्रति चाक्षुषसामप्र्यापितवन्यकत्वस्यानायस्या कल्पनात् चर्ममनःसंयोगस्यैव ज्ञानमामान्यं प्रति हेतुतायाः पक्षथरमिश्रादिसंमतत्वेनोक्तापस्यसंभवाचेति संक्षेपः ॥ १ ॥ (भाष्यम्) मनोगतिरात्मनो लिङ्गमिति वक्तुं मनः परीक्ष्यते—अग्रतिनित्र्यार्थसंत्रिकर्षे ज्ञानस्य भावाभावश्च मनसो लिङ्गम् । स्मृत्यनुमानागम-संश्रयस्वक्रिकर्षे ज्ञानस्य भावाभावश्च मनसो लिङ्गम् । स्मृत्यनुमानागम-संश्रयस्वक्रकानोहसुखादिप्रत्यक्षाद्यश्चिति चार्थः । आत्मना इन्द्रियाणां

तैश्चार्थस्य सन्निकर्षे सत्यपि न युगपदुत्पद्यन्ते सर्वेन्द्रियनिमित्तानि ज्ञानानि । किंत किंचिदिन्द्रियानिमित्तमेव ज्ञानमुत्पद्यते। तेनानुमीयते,अस्ति किंचिन्नि-मित्तान्तरं यस्यासन्निधानाज्ज्ञान नोत्पद्यते संनिधानाचीत्पद्यते इति।सोऽयं ज्ञानस्य भावोऽभावश्च मनसो लिङ्गम् । तचैतत् येनेन्द्रियेण सन्निकृष्यते तदिन्द्रियनिमित्तं ज्ञानमुत्पचते, येन त्विन्द्रियेण न संनिकृष्यते तदिन्द्रिय-निमित्तं ज्ञानं नोत्पद्यते इति। स्मृत्याद्यश्च न ब्राणादिनिमित्ताः ब्राणाद्य-परमेऽपि गन्धादिस्मृत्याद्युपलब्धेः । न चानिमित्ताः समृत्यादय इति यदेषां निमित्तं तन्मन इति । सुखाद्युपछिच्यः खल्विप करणजन्या भिवतुमहित रूपाद्यपलिब्यवत् । तच करणं मन इति । यथा व्राणेन रसो न गृह्यते इति करणान्तरं रसनं, घाणरसनाभ्यां रूपं न गृह्यते इति करणान्तरं चक्षुः । एवं सर्वत्र । तथा ब्राणादिभिः सुखाद्यो न गृह्यन्ते इति करणान्तरं मनः । तत्प्रत्याख्याने सर्वत्रवं प्रसङ्गः । अथ सुखाद्युपळच्येः करणं प्रत्याख्यायते, गन्धाद्यपलब्धेरपि करणान्यविशेषाच्छक्यन्ते प्रत्याख्यातुमिति प्रत्याख्यानं प्रसञ्यते । नियमश्च निरनुमानः । यश्च नियमो गन्धाद्यप-लिबः करणनिमित्ता न सुखाद्यपलिबरिति, सोऽयं निरनुमानः । नात्र किंचिद्नुमानमस्ति यतो नियमप्रतिपत्तिभेवति । ज्ञातुज्ञीनसाधनवत्त मन्तुर्भतिसाधनोपपत्तिः। यथा ज्ञातुर्ज्ञानसाधनानि व्राणादीनि तथा मन्तु-मीतिसाधनं मन इति । घाणेन खल्वयं ज्ञाता गन्यं जानीते, रसनेन रसं, चक्षुषा रूपमित्यादि यथाविषयं वेदितव्यम् । एवं मनसा सर्वे मन्यते इति । तचैतत्सर्वविषयं मनः, घाणादिकं तु प्रतिनियतविषयमिति ॥ १ ॥

तस्य द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ २ ॥

( उप० ) ननु सुलाद्युपलियः करणसाध्या क्रियात्वात् रूपोपलिय-विद्रियाद्यनुमानात् युगपञ्ज्ञानानुत्पत्त्या वा यन्मनः सिद्धं तत्करणतया। तथाच तस्य द्रव्यत्वं नित्यत्वं च कृत इत्यत् आह्—तस्येति । यथाऽवयिव-द्रव्यानुमितो वायुपरमाणुर्गुणवत्त्वात् क्रियावत्त्वाच द्रव्यम्, तथा युगप-च्ज्ञानानुत्पत्त्याऽनुमितं मनो गुणवत्त्वाद् द्रव्यं, निह तस्य इन्द्रियसंयोग-मन्तरेण ज्ञानोत्पादकत्वं येन गुणवत्त्वं न स्यात् । किंच सुखादिसाक्षा-त्कारः इन्द्रियकरणकः साक्षात्कारत्वात् रूपादिसाक्षात्कारविद्तिनिद्रय-त्वेन मनः सिद्धम् । इन्द्रियत्वं च ज्ञानकारणमनःसंयोगाश्रयत्वमित्ययत्व-सिद्धमेव मनसो द्रव्यत्वम् । नित्यत्वं च तस्यानाश्रितत्वात्, तस्यावयवक-रूपनायां प्रमाणाभावादनाश्रितत्विति ॥ २॥ (विष्टु०) ननु भवतु मनसः सिद्धिस्तथापि मनसो नित्यत्वं द्रव्य कथं स्वीकर्तव्यमित्यत आह्—तस्येति । यथा वायवीयपरमाणौ आर संयोगादिरूपगुणवत्त्वाद्र्व्यत्वं तद्वयवकल्पनायां प्रमाणाभावान्नित्यत् ज्ञानजनकसंयोगादिरूपगुणवत्त्वात् तदुत्पद्धिद्वान्यः प्रमाणाभावाद्यस्यपि द्रव्यत्वं नित्यत्वं चेत्यर्थः ।। २ ।।

( भाष्यम् ) श्रतस्य द्रव्यत्यनित्यत्वे वायुना व्याख्याते । मनो हि त्पन्नसदा विमोक्षमनुर्वतेते ।। २ ॥

# पयत्नायीगपद्याज्ज्ञानायीगपद्याचैकम् ॥ ३ ॥

(उप०) तत् किं प्रतिइद्योद्याद्याद्यां वेति संदेहे निर्णायव प्रयत्नेति । मनः प्रतिशरीरमिति शेषः । यद्येकैकसिमन्नि शरीरे मनांसि स्युस्तदा ज्ञानप्रयत्नानां यौगपद्यं स्यात् । यत्तु नर्तकीकरच लीषु युगपत् कर्मदर्शनायुगपदेव बहवः प्रयत्ना उत्पद्यन्ते इति मतं र मनसः शीघसंचारादेव ततुपपत्तेः । आवनश्यदः प्रयत्ना तत्ति तेषां चतुः पश्चानां तत्तिदिन्द्रयसंयोगे द्वे त्रीणि चत्वारि पश्च वा । युगपज्ञायन्ते इति मतं निरस्तं, कल्पनागौरवप्रसङ्गात्। यौगपद्याभि समर्थित एव । रसनेन्द्रियावच्छेदेन त्विगिन्द्रियसंबन्धेन मनसितः इति ज्ञानद्वययौगपद्यापत्तिरिप करणधर्मत्वादेव नास्ति, द्वित्रिच्छि भुजगादाविप अवयवद्वये कर्म, खङ्गाद्यभिघाताद्वा, मनस आशु संतदानीमेवादृष्टेन पण्डमनोन्तरप्रहणाद्वा । यत्तु मनोऽवयव्येव जल्तत्संकोचिकाशाभ्यां ज्ञानयौगपद्यायौगपद्य इति तत् तद्वयवकः स्वप्रतिहत्तमिति दिक् ॥ ३ ॥

(विवृ०) प्रतिशरीरं मनस एकत्वं व्यवस्थापयति प्रयत्नेति । मनसः संयोगो यदा भवति तदा तद्द्वावच्छेदेन प्रयत्न उत्पद्यते द च्छेदेन । एवं च मनसो नानात्वे एकदाऽद्वृद्वयेनापि एकैकस्य संयोगसंभवात् प्रयत्नद्वयमुत्पद्येत । न च विंशत्यङ्कुल्यवच्छेदेन विंशतिः प्रयत्ना उत्पद्यन्ते कथमन्यथा एकदैव तेषां क्रिया उत्पद् वाच्यम् , उत्पर्णपत्रशतव्यतिभेद इव तासु यौगपद्यप्रतीतेर्भ्रमरूष् मनस आशुसंचारादेव भिन्नभिन्नक्षणेषु वासामुत्पादात् । एवं नानात्वे युगपदेव घाणरसनादिभिः सह वेषामेकैकस्य संयोग व्राणक्षदादानाद्याद्याद्याप्य युगपदुत्पाद्यपत्तिरतः प्रतिशरीरं मन एकमेव न तु नानेत्यर्थः । नतु छिन्नवृश्चिकादिखण्डद्वय एव क्रियाद्र्शनान्मनसो नानात्याद्यव्यक्ष्यति चेन्न, तदानीमदृष्ट्यशेन मनोन्तरसिन्नवेशादेव तत्सं-भवात् ।अन्यत्र प्रयत्नायोगपद्यस्य ज्ञानायोगपद्यस्य चप्रामाणिकत्वेन मनसो नानात्वस्वीकारस्य कर्नुष्यव्यक्ष्याच्याद्यिति । कूर्मञ्जण्डाडिवन्मनसः संको-चिकाशाभ्यामेव प्रयत्नानां ज्ञानानां चयोगपद्यायोगपद्ययोनिर्वाहः ।वस्तुत एकमेवैकस्मिन् शरीरे मन इति केचित्, तद्पिन मनोरमम्, अनन्तावयवानां तत्प्रागभावानां तत्प्रध्वंसानामनन्ततत्परमाणूनां च कल्पने महत्व्यद्याद्यिति संक्षेपः । एकमित्वनेन प्रथमसूत्रस्थस्य मनस इत्यस्य विभक्तिविपरिणामेन प्रथमान्तत्याऽन्वयः ॥ ३ ॥

(भाष्यम्)तचैतन्मनः-अध्यक्तायौग्यस्याच्चान्यस्यापदाचिकम् । न युग-पत्प्रयत्ना उत्पद्यन्ते, न युगपञ्ज्ञानान्युत्पद्यन्ते, यस्य संनिधेरसन्निभेश्च तयो-रुत्पत्तिरनुत्पत्तिश्च, तन्मनः प्रतिशरीरमेकं न नाना । न खल्विप ज्ञानस्य भावाभावेनानुमितं मनो नाना भवितुमर्हति । नानात्वे तु मनसोऽनेकैरिन्द्रियै-रेकदा संनिधानोपपत्तेर्युगपज्ज्ञानानि प्रयत्नाश्चोत्पचेरन् । नानैव मनांस्ये-कैकस्मिन्निति तेषां द्वित्राणां सिन्नधेर्द्वित्राणि ज्ञानानि कदाचिदुत्पद्यन्ते र्दु प्रेम्प्युद्धिमञ्जूष्ट्रीमञ्ज्ञणादाविति प्रावादुकानां दृष्टिमिः शिष्या न मुह्येरिन्निति त्वाचार्यस्य प्रवृत्तिरिति । युगपद्नैकक्रियोपरुब्धेर्नेति चे*ारा हुः हुः हुः* नवत्तदुपळिबराग्धुसंचारात्। एका खलु नर्तकी करचरणादीनि चालय-ति गायति भ्रमति भृणोत्यातोद्यजान् शब्दान् समरति गेयं पदं नृत्यं चा-भिमतमिति नैषां कमो गृह्यते, कमस्याग्रहणात् युगपदेताः क्रिया इति । तच नैवम् । कस्मात् ? यस्माद्छातस्य संभ्रमतः खल्वाशुसंचाराद्विद्यमानः क्रमो चऋवद्वद्विभेवति । यथा न गृह्यते, क्रमस्याग्रहणाचाविच्छेद्बुद्धया एवं मनसोऽप्याग्रुसंचाराद्वुद्धीनां क्रियानां च विद्यमानः क्रमो न गृह्यते क्रम-स्यामहणाद् युगपद्भवन्तीत्यभिमन्यते । तस्मादुत्पल्ञातपत्रभेदवन्नर्तकी-करचरणादिषु क्रियायौगपद्योपछिचिरिति । छिन्नवृश्चिकादिशकछानां च या क्रिया, सेयं खड्गार्चाभ्यकाह्यसम्बे न प्रयत्नादिति । एतेनावैभवं व्याख्यातम् । आत्मप्रतिपत्तिहेतृनां मनसि संभव इति चेत्, ज्ञातुर्ज्ञानसाय-नवन्मन्तुर्मेतिसाधनोपपत्तेः संज्ञाभेदमात्रम् । ये खल्वात्मनः प्रतिपत्तौ हेतवस्ते मनसि संभवन्तीति मन एवात्मा स्यात् । एवमपि यथा ज्ञातुर्ज्ञा-

नसाथनानि घाणादीनि, तथा मन्तुर्मतिसाधनमन्यदुपपद्यते । तस्मात्सं-ज्ञाभेदमात्रं न त्वर्थे विवादः । येयं मन् पादादां ज्ञा सा न मृत्यते, मनः-संज्ञा त्वभ्यनुज्ञायते । या च मतिसाधनस्य मनःसंज्ञा सा न मृत्रयते मति-साधनसंज्ञा त्वभ्युपेयते इति ॥ ३ ॥

# पाणापाननिमेषोन्मेषजीवनमनोगतीन्द्रियान्तरविकाराः सुख-दुःखेच्छाद्वेषपयत्नाश्चात्मनो लिङ्गानि ॥ ४ ॥

( उप० ) इदानीं ऋमलङ्गनप्रयोजनमाद्शीयन्नेवात्मपरीक्षाशेषं वर्तयि-ष्यन्नाह-प्राणेत्यादि । प्रसिद्धिर्ज्ञानमेव केवलमात्मनो लिङ्गमिति न म-न्तव्यं प्राणाद्योऽपि सन्ति आत्मनो लिङ्गानि । तथाहि शरीरान्तश्चा-रिणि समीरणे प्राणापानलक्षणे ऊर्ध्वाधोगती उल्क्षेपणावक्षेपणे मुसलादा-विव प्रयत्नं विनाऽनुपपद्यमाने यस्य प्रयत्नाद्भवतः स नूनमात्मा । नहि तिर्यगामनस्वभावस्य वायोरेवं स्वभावविपर्ययो विना प्रयत्नात । न च विरुद्धदिक्षिययोर्वाच्वोः सिललयोरिवोर्ध्वगतिः स्यादिति वाच्यम्, एवं सत्यू-र्ध्वगमनमेव स्यात्र त्वधोगमनं फूत्कारादौ वा तिर्य्यगमनम्। तथाचास्ति कश्चित् ? यः प्रयत्नेन वायुमुर्ध्वमधो वा प्रेरयति । सुषुप्तिदशायां कथं प्राणापानयोरुर्घाधोगती इति चेन्न, तदानीं योग्यप्रयत्नाभावेऽपि प्रयत्ना-न्तरस्य सद्भावात् । स एव जीवनयोनिः प्रयत्न इत्युच्यते । एवं निमेषो-क्ष्मणोः संयोगजनकं कर्म । उन्मेषस्तयोरेव विभागजनकं कर्म । एते च कर्मणी नोदनाभिघातादिदृष्टकारणान्तरमन्तरेण निधन्त्रधुद्धावाने प्रयत्नं विना नोत्पद्येते । यथा दारुपुत्रकनर्तनं कस्यचित्प्रयत्नात् तथा-ऽक्षिपक्ष्मनर्तनमपि । तेन प्रयत्नवाननुमीयते । एवं जीवनकार्ये वृद्धि-प्यात्मलिङ्गम् । तथाहि जीवनपरेन लक्षणया क्षतभग्नसंरोहणादि रुक्षयति । तथाच यथा गृहपतिभग्नस्य गृहस्य निर्माणं करोति, लघीयो वा गृहं वर्धयति तथा देहाधिष्ठाता गृहस्थानीयस्य देहस्याहारादिना वृद्धिमुपचयं करोति क्षतं च भेषजादिना प्ररोहयति भग्नं च करचरणादि संरोहयति । तथाच गृहपतिरिव देहस्याप्यथिष्ठाता सिध्यतीति । एवं मनोगतिरप्यात्मिङ्कम् । तथाहि मनस्तावन्मूर्तमणु चेति पूर्वप्रकरणे साधितम् । तस्य चाभिमतविषयप्राहिणि इन्द्रिये निवेशनमि-च्छप्राणधानाधीनम् । तथाच यस्येच्छाप्रणिधाने मनः प्रेरयतः स आ- त्मेत्अनुमीयते । यथा गृहकोणावस्थितो दारकः कन्दुकं लाक्षागुटकं वा गृहाभ्यन्तर एव इतस्ततः प्रेरयति । ननु दारु हद्वद्विधितः गृहपतिर्दारको वा न शरीरादन्यो यो दृष्टान्तः स्यात्, किंच शरीरमेव चैतन्याश्रयः अहंकारास्पद्त्वात् । भवति हि गौरोऽहं स्थूलोऽहमित्याद्यहंकारसामानाधि-करण्येन प्रत्ययः। यत्तु बाल्येऽनुभूतं यौवने वाधके वा स्मरति तत्र चैत्रमै-त्रवच्छरीरभेदेऽपि स्मरणं न स्यात् ' नान्यदृष्टं स्मरखन्यः ' इति । तत्र चैत्रमैत्रयोभिन्नसन्तानत्वेन प्रतिसंधानं माऽस्तु बाल्यकौमारभेदेऽपि संता-नैकत्वात् कार्यकारणभावेन प्रतिसंधानमुपपतस्यत इति । तत्र ब्रूमः पित्रा-Sनुभृतस्य पुत्रेणापि स्मरणप्रसङ्घः, तत्र शरीरभेदमहो बाधक इति चेत वृद्धेन बालशारीराद्भेदेनैव स्वशरीरस्य महात् प्रतिसंधानानुपपत्तेः,अनुपलन्ध-पितृकस्य बाल्रस्य शरीरभेदामहस्यापि सत्त्वात्। मम शरीरमिति ममकार-सामानाधिकरण्येनाहंकारस्य भानान्ममात्मेत्यत्रापि तथेति चेन्न,तत्र ममका-रस्यौपचारिकत्वात् । राहोः शिर इतिवद्भेदेऽपि षष्टश्रुपपत्तेः । हिंसादिफर्ल च कर्तरि न स्यात्, शरीरस्यान्यान्यत्वात्, पातकमिच्छतो भूतः अदिहत्त्व कृतहानमकृताभ्यागमश्च दोष इति दिक्। इन्द्रियान्तरिकारात्वस्विप दृश्यते हि नागरङ्गस्य चिरबिल्वस्य वा रूपविशेषसहचरितं रसविशेषमन्भय पुनस्तादृशं फल्रमुपलभमानस्य रसगर्द्धिप्रवर्तिनो(तो?) दन्तोदकसंप्रवः। स च नाम्छरसानुमितिमन्तरेण, अनुमितिर्न व्याप्तिस्मृतिमन्तरेण, सा च न संस्कारं विना, स च न व्यास्यतुभवमन्तरेण, स च न भूयोद्दीनमन्तरेण, इतीयं ज्ञानपरम्परा नैकं कर्तारमन्तरेण कार्यकारणभूता संभवतीति। तथाच गौतमीयं सूत्रम् 'इन्द्रियान्तरविकारात् 'इति । सुखादयश्च ज्ञानवदेवात्म-लिङ्गानि दृष्ट्वाः। तथाहि सुखादिकं कचिदाश्रितं द्रव्याश्रितं वा कार्य-वस्तुत्वात् गुणत्वाद्वा रूपादिवदितीतरवाधसहकृतं सामान्यतोदृष्टमेव अष्ट-द्वयातिरिक्तद्वयाश्रितत्वं विषयीकरोति । नहि पृथिव्याद्यष्टकानाश्रिता इच्छा द्रव्याश्रितेति प्रतिज्ञा अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितत्वं प्रकारमनादाय पर्यवस्यति । यत्र तु प्रथमं न बाधावतारस्तत्राष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रि-तत्वं व्यतिरेकिसाध्यमिति विभागः। व्यापकतावच्छेदकप्रकारिकैवानुमिति-रिति तु तुच्छम्, येन विना प्रतीतिर्न पर्यवस्यति तस्यैव तत्र प्रकारत्वात् । अन्यूथा व्यणुकं कार्यानाश्रितं सत् कचिदाश्रितम् अवयित्वादित्यादाव-कार्याश्रितत्वप्रकारिकानुमितिर्ने स्यात् ॥ ४ ॥

१ पुरोवर्तिन इति बाँ राम् आमसो पुर पाठः।

( विवृ० ) आत्मसाधकानि छिन्नन्तराण्यापै सन्तीत्याह-प्राणेत्यादि । प्राणादयोऽपि आत्मनो लिङ्कानि । तथाहि तिर्थग्गमनस्वभाववायुविशेषस्य प्राणस्योर्ध्वगमनमपानस्याधोगमनं वा चेतनप्रयत्नसाध्यम् ऊर्ध्वगतित्वाद्-अधोगतित्वाद्वा छोष्टासूर्ध्वाधोगतिवत् इत्यनुमानेनात्मसिद्धिः। न च सुपुप्ती प्रयत्नाभावेन तदानीन्तनतादृशिकयायामंशतो बाध इति वाच्यम्। तदानीमपि जिट्टिटोदिटत्नस्य सत्त्वात् । एवमक्षिपक्ष्मणोः संयोगजनकं कर्म निमेषः तयोर्विभागजनकं कर्म उन्मेषस्तयोरिप दारुपुत्रकनर्तनदृष्टान्ते चेतनप्रयत्न-साध्यत्वानुमानं बोध्यम् । तथा जीवनं देहस्य वृद्धिक्षतसंरोहणादिकं जीवनकार्यमित्यर्थः । तचाधिष्ठातारमनुमापयति यथा गृहाधिष्ठाता हस्वं गृहं वर्षयति भग्नं च संस्कुरुते तथा देहस्याहारादिना वृद्धि जनयति च करचरणादिकमौषधादिना संरोहयति कश्चिचेतनोऽधिष्ठा-तेति । एवमणुतया व्यवस्थितस्य मनसोऽभिल्षितज्ञानसाधनेन्द्रिये गतिरपि साप्यात्मनि छिङ्गम् । यथा गृहकोणावस्थितो चेतनाभिलाषाधीनेति बालकः कन्दुकादिकं गृहमध्य एव इतस्ततः प्रेरयति तथात्माऽपि देहाव-स्थिते इन्द्रिये मनः प्रेरयतीति । ननु इन्द्रियेष्वेव चैतन्यं स्वीकार्य देहा-थिष्ठातृत्वमपि तेषामेवेखत आत्मन इन्द्रियातिरिक्तवं साधयति इन्द्रियान्तर विकारा इति । चिरबिल्वाद्याम्लद्भव्ये दृष्टे तद्रसस्मरणात् दन्तोदकसंप्रवरूप-रसनेन्द्रियविकारादिन्द्रियव्यतिरिक्त आत्मा सिध्यतीत्यर्थः । सुखादीनां पञ्चानामात्मलिङ्गत्वं ज्ञानवदेव बोध्यम् ॥ ४॥

(भाष्यम्) सति च मनसि— अप्राणापाननिमेषोन्मेषजीवनमनोगतीन्द्रियान्तरिकाराः सुखदुः खेच्छाद्वेषप्रयत्नाश्चात्मनो छिङ्गानि । शरीरान्तश्चारिणो वाधोधव्याप्य चाननं तेनानुमीयते अस्त्यात्मा यस्त्यिग्ममनस्वभावं
वायुमूर्ध्वमधश्चानयतीति । संमूच्छेनादिति चेन्नापाने तद्भावात् । अथ
मन्येत, संमूच्छितः खल्वान्तरो वायुक्ष्व्वमनितीति । तच नैवं मन्तव्यम् ।
कस्मात् ? अपाने तद्भावात् । अथः खल्वेषोऽनिति नोर्ध्वम् । न चैतद्रयत्नमन्तरेणोपपद्यते इति । अक्षिपक्षमणी येन संयुज्येते तदुन्मेषः, येन
च संयुक्तयोस्तयोर्विभागः तन्निमेषः । ते खल्वेते निमेषोन्मेषकर्मणी यस्य
प्रयत्नादुत्पद्येते, सोऽयमर्थान्तरभूत आत्मा । अचेतनस्य द्राक्पुत्रकस्य नर्तनं
चेतनकारितं दृष्टमिति । जीवनं चाध्यात्मिकवायुसंबन्धो विधनद्वद्वर्यावादासमनोहेतुः । न खल्वन्यत्र शिलादौ तदुपल्बिशिति । जीवनकार्य खल्विप
वृद्धिक्षतसंरोहणादिकमचेतनेष्वदृष्टं चेतनस्यानुमितौ हेतुर्भवति । मनस-

श्चेन्द्रियविशेषे योऽयं सित्रिधिर्ज्ञानोत्पत्तिहेतुः स मनसो गतिविशेषादुत्प-द्यते । प्रणिधाय खल्वयं ज्ञाताऽभिमतेष्विन्द्रियेषु मनः प्रेरयति, उद्वसि-तान्तःपृथुक इवाभिमतप्रदेशेषु कन्दुकम्, अथाभिमतं जानीते इति शरी-रेण च खल्वात्मनः संबन्धे सति पुरुषः प्राणिति अपानिति निमिषत्यन्मि-षति जीवति मनश्चाभिमते प्रदेशे गमयति । आत्मनस्त संबन्धस्यापगमे न प्राणिति नापानिति न निमिषति नोन्मिष्ति न जीवति न मनो गम-यति । तस्मादेभिरनुमीयते अस्त्यात्मा यत्संबन्धादेते भवन्तीति । खल्वपि कस्यचिदम्लरसस्य फलस्य गृहीतसाह-इन्द्रियान्तरविकारः चक्षुषा घाणेन वा गृह्यमाणे चर्चे रूपे गन्धे वा रस्य रसनस्य योऽयं विकारः नियतसहचरितेन रूपेण गन्धेन वा गृह्यमाणेन रसानुस्मृतौ रसगर्धिप्रवर्तितो दन्तोद्कसंप्लवः प्रवर्तते तदात्म-नो लिङ्गम् । गृहीतसाहचर्ये रूपं गन्धं वा गृह्णन् खल्वयमात्मा रसमनुस्म-रति । तं चानुस्मरतो रसगर्धिः प्रवर्तते । ततो रसनस्य विकार इति । अथे-न्द्रियाणि चेतयन्ते, नायिमिन्द्रियान्तरिवकार उपपद्यते । न खल्वन्यदृष्ट-मन्यः स्मरतीति । संघातोऽपि न पूर्वापरयोरेकोऽस्तीति । सुखदुःखेच्छा-द्वेषप्रयत्नाश्च ज्ञानवद्याख्याताः॥ ४ ॥

## तस्य द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ५ ॥

( उप० ) ननु सिध्यतु आत्मा स्थिरः स तु नित्य इति कुतः कुतश्च द्रव्यमित्यत आह्—तस्येति । यथा वायुपरमाणोरवयवकल्पनायां न प्रमाण-मतो नित्यत्वं तथात्मनोऽपि, यथा गुणवत्त्वाद्वायुपरमाणुर्द्रव्यं तथात्मा-ऽपीत्यर्थः ॥ ५ ॥

(विवृ०) सिद्धे इन्द्रियादिव्यतिरिक्ते आत्मिन तस्य नित्यद्रव्यत्वम-तिदेशेन साधयति—तस्येति । यथा वायुपरमाणोर्निरवयवत्वात् गुणवक्त्वाच नित्यद्रव्यत्वं तथात्मनोऽपीत्यर्थः ॥ ५॥

( भाष्यम् ) अतस्य द्रव्यत्वनिखत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ५ ॥

यज्ञदत्त इति संनिकर्षे प्रत्यक्षाभावा हुष्टं लिङ्गं न विद्यते ।। ६ ।।
( उप० ) पूर्वपक्षमाह—यज्ञदत्त इति । संनिकर्षे सति अयं यज्ञदत्त इति चेत् प्रत्यक्षं नास्ति तदा दृष्टं प्रत्यक्षतो गृहीतव्याप्तिकं लिङ्गं नास्ति । यथा विद्वना प्रत्यक्षेण सहचरितो गृहीतो धूमो वही दृष्टं लिङ्गं तथात्मसा-धकं लिङ्गं दृष्टं नास्तीलर्थः ।। ६ ।।

( विवृ० ) पूर्वोक्तमात्मानुमानमाक्षिपति—यज्ञदत्त इति । यज्ञदत्तशरीरे चक्षरादिसन्निकर्षे सत्यपि तद्धिष्ठातुरात्मनश्चाध्रुषाद्यभावात् दृष्टं व्याप्य-त्वेन प्रत्यक्षवि षयीभूतं लिङ्गं नास्तीत्यतः कथमात्मानुमानं सुघटम् । वह्नचादौ सन्निकर्षे तत्प्रत्यक्षानन्तरं तद्र्याप्तिप्रत्यक्षाद्वह्नचाद्यनुमानं तु

निराबाधमेवेति भावः॥ ६॥

(भाष्यम्) तदेवं सिद्धमात्मनोऽनुमानम् । अतः परं प्रावादुकानां दृष्ट्यः प्रदृश्यन्ते । तत्रात्मनोऽनुमानमसंभवं मन्यमानः कश्चिदाह । न वै खल्वात्मा शक्योऽनुमातुम्। यस्मात्— \* यज्ञदत्तद्दति संनिकर्षे प्रत्यक्षाभा-वादृष्टं लिङ्गं न विद्यते। यदा वै यज्ञदत्ते चक्षुः संनिकृष्यते, तदाऽपि नात्मनः प्रत्यक्षं भवति । अतो नास्ति दृष्टं लिङ्गं येनायमात्मे त्यनुमीयेत ॥ ६ ॥

### सामान्यतोदृष्टाचाविशेषः ॥ ७॥

( उप० ) ननु प्रत्यक्षदृष्टव्याप्तिकस्य दृष्टलिङ्गस्याभावेऽपि सामान्यतो-दृष्टमेव लिङ्गं भविष्यति, निह ततो न्छितिहिस्य शङ्क्य पुनः पूर्वपक्षी आह—सामान्यत इति । सामान्यतोदृष्टमिप लिङ्गं भवति न तु तत आत्मत्वेन अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्यत्वेन वा स्यादात्मसिद्धिः किंतु तेनेच्छादीनां कचिदाश्रितत्वमात्रं सिध्येत्, तच नात्ममननौपयिकमित्यर्थः । तदेतदाह-अविशेष इति ॥ ७॥

( विवृ ) ननु द्रव्यत्वरूपेण द्रव्यान्तरस्य प्रत्यक्षाद्र्व्याश्रितत्वव्या-प्यत्वस्य गुणत्वादौ प्रत्यक्षसंभवादात्मानुमानं न दुर्घटं सामान्यथर्माव-च्छिन्नच्याप्यत्वज्ञानाद्पि इतरबाधादिस्थले विशेषधर्मप्रकारेणानुमितिसंभवा-दित्यत आह-सामान्यतोदृष्टाचेति । सामान्यतोदृष्टात् सामान्यधर्मावच्छि-न्नव्याप्यत्वग्रहात् अविशेषः विशेषधर्मप्रकारेण नानुमितिः व्यापकतावच्छेद-रास्टाहरू है हा नुमितिविधेयतावच्छेदकत्वे तन्त्रत्वादित्यर्थः ॥ ७ ॥

( भाष्यम् ) न च राष्ट्राच्छत्तेत्र ।। हिन्तदयमात्मेत्यनुमानं संभवती-त्याह-\*सामान्यतोदृष्टाचाविशेषः। अस्ति किंचिद्रस्विति शक्यमनुमातुं न त्वस्त्यात्मेति ॥ ७ ॥ 🦈

#### तसाद्रहाहाडाः ॥ ८ ॥

( उप० ) तत् किं योऽपहतपाप्मा स आत्मा इत्याद्यागमोऽनर्थक एवे-त्याशङ्कर्यं स एवाइ-तस्मादिति । आगममात्रसिद्ध एवात्मा नत्वनुमेयः दृष्ट<u>्या प्रस्तित्र स्ट्रोटि</u>्योरभावात् । तस्मात् सम्यगुपनिषदां श्रवणात्

१ पर्वपक्षमाहित बाँ रा. आ. पु. पाठः ।

तत्त्वसाक्षात्कार उत्पद्यते न तु मननप्रणालिकया । तथाच मननप्रयोजन-कमिदं तन्त्रमतन्त्रम्, दृष्टं हि भूबद्धश्टळाद्धिर्द्धाद्यहुपदेशमात्रादेव साक्षात्कारि ज्ञानम् ॥ ८॥

(विवृ०) पूर्वपक्षी उपसंहरति—तस्मादिति। आगमिक इत्यस्य आत्मे-त्यादि यतो गृहीतव्याप्तिकलिङ्गाभावादात्मनोऽनुमितिर्न संभवति अत आत्मा आगममात्रप्रमाणक इत्यर्थः। तथा चात्ममननार्थमेतच्छास्रं विफल्सिति भावः॥ ८॥

( भाष्यम् ) प्रतिषेधस्त्वस्य वायुपरीक्षायामुक्तः ॥ ८ ॥ अहमितिशब्दस्य व्यतिरेकान्नागमिकम् ॥ ९ ॥

( उप० ) तदेवं त्रिभि: सूत्रै: पूर्वपक्षे सिद्धान्तवाद्याह—अहमितीति । नागममात्रं प्रमाणमात्मनि कित्वहमितिपदमात्मपदं वा साभिधेयं पद्त्वात घटादिपदवत् इत्यनुमानादप्यात्मसिद्धेः । ननु पृथिव्याद्येव तद्भिधेयं स्या-दित्यत आह-व्यतिरेकादिति । पृथिव्यादितोऽहमितिपदस्य व्यतिरेकाट्या-वृत्तेरित्यर्थः । नहि भवत्यहं पृथिवी अहमापः अहं तेजः अहं वायुः अह-माकाराम् अहं कालः अहं दिक् अहं मन इति व्यपदेशः प्रत्ययो वा । शरीरे भवतीति चेन्न, परशरीरेऽपि तत्प्रसङ्गात् । स्वशरीरे भवतीति चेन्न, स्वस्यात्म-भिन्नस्यानिरुक्तेः,मम शरीरमिति वैयधिकरण्येन प्रत्ययाच।नन्विद्मपि सामा-न्यतोदृष्टमेवतच विशेषापर्यवसन्नमिति दूषितमेवेति चेन्न, अहंपदेऽहंत्वमात्म-त्वमेव प्रकारः । तथाच पक्षधर्मताबलादेवाहंत्वस्य प्रवृत्तिनिमित्तत्वं पर्यवस-न्नम् । तचानन्यसाधारणमेवेति विशेषसिद्धेः । एवं सामान्यतोदृष्टाद्पि बाधसहकृताद्विशेषसिद्धिः । यचोक्तं अवणादेव साक्षात्कारः किमनेनेति तद्युक्तम्, नहि मननमन्तरेण सङ्कशुकस्याश्रद्धामलक्षालनम्, न च तदन्त-रेण तत्र निदिध्यासनाधिकारः नच निदिध्यासनमन्तरेण सवासनमिथ्या-ज्ञानोन्मूळनश्चमस्तत्त्वसाक्षात्कारः, अभ्यासादेव हि कामातुरस्याकस्मात् कामिनीसाक्षात्कारः । नहि शाब्दमानुमानिकं वा ज्ञानं मिथ्याज्ञानोन्मू-लनक्षमं दिङ्मोहादौ दृष्टमिति भावः । ननु तथापि परोक्षे आत्मनि कर्यं संकेतमहः? दृष्टोह्ययं घटपदवाच्य इति प्रत्यक्षे संकेतमह इति चेत् क एवमाह नात्मा प्रत्यक्ष इति, किंतु मनसा संयोगप्रत्यासत्त्यात्म प्रहात् । कथमन्यथाऽहं सुखी जानामीच्छामि यते द्वेष्मीत्यादिप्रत्ययः नद्ययमवस्तुकः संदिग्धवस्तुको वा, नीलादिप्रत्ययवदस्यापि निश्चितव- स्तुकत्वात् । नच छैङ्गिकः, छिङ्गज्ञानमन्तरेणापि जायमानत्वात् । नापि शाब्दः, तद्नुसंधानाननुविधानात् । प्रत्यक्षाभासोऽयमिति चेत् र्तार्हे कचिदनाभासविषयोऽपि, नह्यप्रमितमारोप्यते इत्यावेदयिष्यते ॥ ९ ॥

( विवृ० ) समाथत्ते—अहमितिशब्दस्येति । आगमिकमिति आत्मवस्तु इति शेष: । आत्मरूपं वस्तु न आगमिकम्, आगममात्रप्रमाणकमहमिति-शब्दस्य व्यतिरेकात् पृथिव्यादिषु अष्टसु द्रव्येषु अप्रयोगात् । तथाचाहमिति पदं सप्रवृत्तिनिमित्तकं साधुपद्त्वात् घटपद्वदित्यनुमानादहंपदे आत्म-त्वावच्छिन्नशक्तत्वस्य सिद्धौ आत्मापि सिध्यतीत्यर्थः । न चात्रापि सामान्य-धर्मे व्यापकतावच्छेदकत्वमहाद्विरोषधर्मप्रकारेण कथमनुमितिरिति वाच्यम्। इतरबाधादिस्थले व्यापकतावच्छेदकत्वेनागृहीतस्यापि विशेषधर्मस्य विधे-यतावच्छेदकत्वस्वीकारात् अन्यथा महानसीयवहीतरवह्रचभाववान् पर्वत इत्यादीतरवाधसहकृतेन वह्निपरामर्षेन जनिताया अनुमितेर्भ्रमत्वानुपपत्ते-रिति संक्षेपः । इद्मुपलक्षणं पूर्वोक्तानि ज्ञानादिलिः कान्यनुमानान्यपि दर्शितरीत्यात्मनि प्रामाणानि वेदितव्यानि ॥ ९॥

(भाष्यम्) आत्मनः प्रत्यक्षाभावममृत्र्यन्नपर आह-\*अहमितिशब्दस्य व्यतिरेकान्नागमिकम् । अहमिति योऽयं प्रत्ययस्तत्र शब्दस्य व्यतिरेको भवति । शब्दात्खस्वसौ व्यतिरिच्यते । तस्मादहमिति यज्ज्ञानं नैतदाग-मिकं भवति । सोऽयं प्रत्यक्ष एवात्मा नागमिको न खल्वप्यनुमेय इति ॥९॥

## यदि दृष्टमन्वक्षमहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति ॥ १०॥

(उप०) एवंचेत् किमनुमानेनेति पूर्वपक्षवादी आह-यदीति । इतिशब्दो ज्ञानप्रकारमाह । दृष्टमिति भावे क्तप्रत्ययान्तम्, अन्वक्षमित्यध्यक्षं तेनायमर्थः अयं देवदत्त: अयं यज्ञदत्त इतिप्रकारकं दृष्टं दर्शनमध्यक्षमेवास्ति यदि किम-नमानप्रयासेनं, निह करिणि दृष्टे चीत्कारेण तमनुमिमतेऽनुमातारः॥१०॥

( विवृ ) ननु मनःसंयोगस्यस्टिहर्सेण आत्मनो स्वैक्टित्सादस्यस्यः-क्षमेवात्मनि प्रमाणमस्तीति प्रमाणान्तरगवेषणं व्यर्थमित्याशङ्कते-यदीति । अन्वक्षं प्रत्यक्षं दृष्टं दर्शनं ज्ञानिमति यावत् , भावे निष्ठाप्रत्ययात् । तथाच अहं देवदत्तः अहं यज्ञदत्तः सुखी दुःखीवेत्याद्याकारकं प्रत्यक्षमेव ज्ञानं यदि वर्तते तदा भवतामनुमानप्रयासः किमर्थमिति समुदितार्थः । सिद्धिद्शायां सिषाधयिषयानुमितेः संभवेऽपि तस्या अनावश्यकत्वात् तत्रेच्छैव नोदेति । तदुक्तं तात्पर्यटीकायां वाचस्पतिमिश्री:-नहि करिणि दृष्टे चीत्कारेण तम-नुमिमतेऽनुमातार इति ॥ १० ॥

(भाष्यम्) अथापि खल्वयमात्मा प्रत्यक्षोऽप्यनुमेयः स्यादित्यत आह— अयदि दृष्टमन्वक्षमहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति । यदि इन्द्रियेणासौ गृह्यते अहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति प्रत्यात्मं, न तद्यात्मन इदानीमनुमानं भवति । यदि प्रत्यक्षोऽयमात्मा किं तत्रानुमानेनेति । अथापि खाल्वात्मा नाम द्रव्यं नागमिकम् । कस्मात् ? अहमितिशब्दस्य व्यति-रेकात् । किंत्वहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इत्यन्वक्षं दृष्टमिति । अथापि खल्वात्मद्रव्यमहमितिशब्दस्य व्यतिरेकान्नागमिकम् । यदि अहं देवदत्तोऽहं यज्ञ-दत्त इत्यन्वक्षं दृष्टमात्मा नाम द्रव्यं, कथमिदानीमागमिकं स्यादित्यपरो हेनुस्तत्रैव प्रवर्तते । महत्खल्वेतद्वचसो वैचित्र्यमाचार्यस्येति । अथास्य प्रतिषेधः न वै खल्वयमात्मा प्रत्यक्षः ॥ १०॥

दृष्ट आत्मिन छिङ्के एक एव दृढहाहुएहुः क्षवत्प्रत्ययः ॥ ११ ॥

( उप० ) अत्र सिद्धान्त्याह-दृष्ट इति । दृष्टे प्रत्यक्षेण गृहीते आत्मिनि छिद्गे संभूतसामग्रीके सित एक एव एकवेषयिक एव प्रत्ययः । प्रत्यय इति निरस्तसमस्तविभ्रमाशिद्धत्वमाह । कुत एविमत्यत आह्—हढत्वात् प्रमाणसंप्रवेनान्यथाभावशङ्कानिवर्तनपटुत्वात् । अत्र दृष्टान्तमाह प्रत्यक्षविति । यथा दूरात्तोयप्रत्यक्षे सत्यि संवादार्थे बलाकाछिद्गेनापि तदनुमानम् । तदुक्तम् 'प्रत्यक्षपरिकलितमप्यर्थमनुमानेन बुभुत्सन्ते तर्करिसकाः' इति । इद्मत्राकृतम्—यद्यात्मा कदाचित्प्रत्यक्षे चैतसे भासत एव तथापि अहं गौरः अहं कुश इत्यादिविरोधिप्रत्ययान्तरितरस्त्रतो न तथा स्थेमानमासाद्यिति विद्युत्संपातसंजातज्ञानवत्, तत्र लिङ्गेन अनन्यथासिद्धेन ज्ञानान्तरमुत्पद्यमानं पूर्वज्ञानविषयमेव स्थिरीकरोति। किंच 'श्रोतव्यो मन्तव्यः' इत्यादिविधिवोधितस्यात्ममननस्य इष्टसाधनत्वावगतावनुमित्सयाऽवश्यमात्मानुमानप्रवृत्तिः, तद्यतिरेकेनिदिध्यासनासंभवेसाक्षात्काराभावेऽपवर्गासंभवादिति भावः । अहं देवदन्तोऽहं यज्ञदन्त इति प्रतीतिद्वयाभिधानमात्मनः प्रत्यात्मवेदनीयत्वं सूचियतुम् ॥ ११॥

(विवृ॰) आशङ्कां निरस्यति—दृष्ट इति । दृष्टे मनसा गृहीते आत्मनि लिङ्गे अनुमाने सति प्रत्यक्षवत् प्रत्यक्षसमानाकारक एक एव मुख्य एव प्रत्ययः, भवतीति शेषः । मुख्यत्वं कुतः दृढत्वात् अप्रयाद्धाः निवर्तनक्ष-मत्वात् । मुख्यत्वं च गृहीतप्रामाण्यकत्वम्, यथा दूरस्थे सरोवरादिसलिछे दृष्टेऽपि मरीचिकादिसंदेहात्तादृशप्रत्यक्षेऽप्रामाण्यशङ्का उदेति, ततो वला-

कादिलिक्देन तदनुमाने सात संवादेन तत्र प्रामाण्यवहात्तादृशशङ्का निवर्तते, तथात्मनि दृष्टेऽपि विपरीतसंभावनादिना तज्ज्ञानेऽप्रामाण्य-शङ्का संजायते ततोऽनुमाद्रेदाहरानि गृहीते संवादेन तत्र प्रामाण्यप्रहाद-प्रामाण्यशङ्कानिवर्तनक्षमत्वरूपं दृढत्वं तादृशप्रहस्य सुघटमेव । तदुक्तं मिश्रै:-प्रत्यक्षपरिकलितमप्यनुमानेन बुभुत्सन्ते तर्करसिका इति ॥ ११ ॥ (भाष्यम्) किंतु-%दृष्ट्यात्मिन लिङ्के एक एव दृढत्वात्प्रत्यक्ष्वत्प्रत्ययः। यदिद्मात्मानि लिङ्गं दृश्यते ज्ञानप्रभृतिकम्, तस्मिँलिङ्गे सति अनुमान-मेक एव प्रत्ययो भवति, न् प्रत्यक्षमनुमानं चेति द्वयमात्मनि प्रवर्तते। स खल्वयं दृढत्वात्प्रत्यक्षवद्वभासते, न त्वेतत्प्रत्यक्षमिति । विप्रतिपत्त्य-पल्रुबेश्चाप्रत्यक्षः । नायमात्मा प्रत्यक्षः । कस्मात् ? विप्रतिपत्त्युपलब्धेः । उपलभ्यते खल्वात्मनि विप्रतिपत्तिरस्ति नास्तीति । येऽप्यहंप्रत्ययमा-स्थिषत तेऽपि केचित्रास्तित्वमात्मनः संघातव्यतिरिक्तस्य प्रतिजानते । न खल प्रत्यक्षे कश्चिद्विप्रतिपद्यते इदमस्ति नास्तीति । तस्माद्हमन्घोऽहं विधरोऽहं स्थुलोऽहं गौर इति संघात एवाहंप्रत्ययविषयो न तद्यतिरिक्त आत्मा। योऽपि 'अहमिहैवासिम सदने जानानः' इति प्रत्ययः, सोऽपि व्याप-कस्यात्मनः प्रादेशिकत्वानुपपत्तेगीरोऽहं जानामीतिवत्संघातालम्बनो भ्रम एव । तत्रेव ज्ञानमपि कयाचिद्विवक्षया मन्यते इति । बाल्यस्थाविरशरी-रभेदेऽपि यत्सोऽहमिल्वेकत्वप्रतिसंधानम्, तद्पि स एवायं हस्त इतिवत्सं-घातविषयमेव कयाचिद्विवक्षयेति । परीक्षकाश्च खल्वेतदात्मविषयं प्रति-संधानं मन्यन्ते न छौकिकाः, ते हि संघातमेव तथा प्रतियन्ति इति । भवन्नप्ययमात्मनि प्रत्ययो न पृथिव्यादिवदात्मानं गोचरयति । योऽयं प्रतीयते सोऽयं संघात इन्द्रियमन्यो वेलाहंप्रलयवतामपि विमर्शोपलच्छे: । तस्मादनुमेय आत्मा न प्रत्यक्ष इति। यथा खल्वर्थे दूरादुपलभमानो नावधा-रयति जलाशयो वा मरीचिका वा इति । ततो बलाकादिलिङ्गेनानुमिनोति योऽयं दूरादुपलभ्यते जलाशयोऽसाविति । तत्र यदनवधारणं ज्ञानं जलाशयों वा मरीचिका वेति न तत्प्रत्यक्षं, तथैवाहमिति जानानो नाव-बारयति संघातं वा इन्द्रियाणि वा तब्यतिरिक्तं वोपलभे इति । तदेतदन-वबारणं ज्ञानं न प्रत्यक्षमिति । तदुक्तम् 'तत्रात्मा मनश्चाप्रत्यक्षे ' इति। " इन्द्रियार्थसंनिकर्षोत्पन्नं ज्ञानमञ्यपदेश्यमञ्यभिचारि व्यवसा-वात्मकं प्रत्यक्षम् "-इति तन्त्रान्तरे चोक्तमिति । तचैतदात्मनः प्रत्यक्षं निरूपितेरभावादसकर्षं नात्रभवान् सूत्रकारो मर्शया व्वकार इति।। ११॥

तो गच्छित यज्ञदत्तो गच्छतीत्युपचाराच्छरीरे प्रत्ययः॥१२॥ उप 🔾 ) नन् यदि यज्ञदत्तोऽहमित्याकारः प्रत्यय आत्मनि तदा यज्ञदत्तो ािति गमनसामानाधिकरण्यभानमनुपपन्नमित्यत आह—देवदत्त इति। हि अहं गौर: अहं स्थूल इति प्रत्ययः, अस्ति च मम शरीरमिति यद्यः । तत्र देवदत्तो गच्छतीति गतिसामानाधिकरण्यानुभवो व्यवहारश्च , ममेति प्रत्ययस्य यथार्थत्वात् । यद्यपि देवद्त्तत्वं शरीरवृत्तिर्जाति-विद्ना गच्छतीति मुख्य एव प्रयोगी यथार्थ एव च प्रत्ययः तथापि पर्दे तद्वच्छित्रात्माने प्रयुक्तं चेत् तदौपचारिको बोद्धव्यः ॥ १२ ॥ वेच् ) नन्वहं यज्ञदत्त इत्यादिप्रत्यक्षं यद्यात्मविषयकं तदा यज्ञ-ाच्छातीति प्रत्ययः कथं स्यादात्मिन गतिमत्त्वस्याभावादित्यत आह-। इति । देवदत्तो गच्छतीति वाक्यजन्यप्रत्ययो देवदत्तादिपदस्य छध्यणायहाद्भवति, देवदत्तो जानाति इच्छति करोति द्वेष्टीत्यादि-मुख्यतया देवदृत्तादिपद्स्य विजातीयश्रीरावच्छिन्नात्मनि वदयकत्वात्तद्र्थे भूरिप्रयोगसत्त्वेन गौरवस्याकिंचित्करत्वात्। गच्छ-।ार्ड्यातस्य यत्नार्थकत्वे तादशप्रयोगस्य मुख्यत्वमपि संभवतीत्यपि म ।। १२॥

माष्यम्) यश्च प्रत्ययोऽहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति सोयम्— \*\*देवदत्तो ते यज्ञदत्तो गच्छतीत्युपचाराच्छरीरे प्रत्ययः। हारीरं खल्वेकसमादेशा-तरं गच्छति। उपचर्यते च देवदत्तो गच्छति यज्ञदत्तो गच्छतीति। गोऽयं प्रत्ययोऽहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इति सोऽयं हारीरे प्रत्ययो न नि । हारीरे हि देवदत्तत्वादेरपचार इति। देवदत्तत्वादिकं ख्छु गञ्जयति नत्वात्मानम्। तस्माद्हं देवदत्त इत्येवमादिकः प्रत्ययः भवतीति॥ १२॥

#### संदिग्धस्तूपचारः ॥ १३ ॥

उपा ) अत्र शङ्कते—संदिग्ध इति । तुशब्दः पूर्वपक्षद्योतकः । आत्म-शोस्तावदहमितिप्रत्ययः प्रयोगश्च दृश्यते तत्र क मुख्यः क वौपचा-ति संदेहः ॥ १३ ॥

वेच्य ) नतु देवदत्तो जानातीति प्रयोगस्यौपचारिकत्वं देवदत्तो । उप-तित्यस्य वेत्यत्र किं विनिगमकिमत्याशङ्कते—संदिग्ध इति । उप-संदिग्धः देवदत्तादिपदस्यात्मिन शरीरे वौपचारिकत्विमिति संदेहः । अगद्याङ्काद्योतकः ॥ १३ ॥ (भाष्यम्) अत्रापर आह— \* संदिग्धस्तूपचारः। योऽयं शरीरे देवदत्त-त्वादेरुपचारो नात्मनीति, स तु संदिग्धः। किमात्मनि चोपचारः शरीरे च, किंवा शरीर एवेति न निर्णयहेतुरस्ति। यथैव प्रतीयते देवदत्तो गच्छतीति तथैव प्रतीयते देवदत्तो जानातीति। संदेहाचानिर्णयस्तत्त्वस्य।। १३॥ अहमिति प्रत्यगात्मनि भावात् परत्राभावाद्धीन्तरप्रत्यक्षः।।१४॥

( उप० ) समाधत्ते-अहमितीति । अर्थान्तरमात्मस्वरूपं प्रत्यक्षं यत्र प्रत्यये स प्रत्ययोऽर्थान्तरप्रत्यक्षः। अयमर्थः-अहमितिप्रत्ययस्य प्रत्यगात्मनि स्वात्मानि भावात् परत्र परात्मानि अभावात् अर्थान्तरे स्वात्मन्येव मुख्यः कल्पयितुमुचितः । यदि तु शरीरे मुख्यः स्यात् तदा बहिरिन्द्रियजः स्यात् । नहि शरीरं मानसप्रत्यक्षं मानसश्चायमहमिति प्रत्ययः, बहिरिन्द्रियव्या-पारमन्तरेणापि जायमानत्वात्, अहं दुःखी अहं सुखी जाने यते इच्छा-म्यहमिति योग्यविशेषगुणोपहितस्यात्मनो मनसा विषयीकरणात् । नायं **लैङ्गिको लिङ्गानुसंधानमन्तरेणापि जायमानत्वा**् । न शाब्दः शब्दाकलन-मन्तरेणापि जायमानत्वात् । तस्मान्मानस एव, मनसञ्च बहिरस्वातन्त्र्येण शरीरादावप्रवृत्तेरिति भावः । किंच यदि शरीरे स्यात् परशरीरे स्यात्, स्वात्मनि यदि स्यात् तदापि परात्मनि स्यादिति चेन्न, परात्मनः परस्याती-न्द्रियत्वात्, तद्विरोषगुणानामयोग्यत्वात्, योग्यविरोषगुणोपप्रहेण योग्यत्वात्। न् केवलमात्मन इदं शीलं किंतु द्रव्यमात्रस्य। द्रव्यं हि योग्यवि-रोष्गुणोपप्रहेणैव प्रत्यक्षं भवति । आकाशमपि तर्हि शब्दोपप्रहेण प्रत्यक्षं स्यादिति चेत्, स्यादेवं यदि श्रोत्रं द्रव्यग्राहकं भवेत्, आकाशं वा रूपवत् स्यात् । आत्मनोऽपि नीरूपत्वं तुल्यमिति चेत्, बहिर्द्रव्यमात्र एव प्रत्य-क्षतां प्रति रूपवत्त्वस्य तन्त्रत्वात् । प्रत्यगित्ययं शब्दोऽन्यव्यावृत्तमाह ।।१४।।

(विवृ०) समाधत्ते—अहमितीति । अहं यज्ञदत्तः सुखीत्यादिव्य-वहारः अर्थान्तरप्रत्यक्षः अर्थान्तरस्य शरीरादिभिन्नस्य प्रत्यक्षं ज्ञानं यस्मात्; शरीरादिभिन्निहिष्टप्रकृत्वाह्नद्द्रोधजनक इति फलितार्थः । तथा च शरीरादिभिन्न एवात्मनि तादृशप्रयोगो मुख्यः शरीरे त्वौपचारिकः । कुत एवमत आह—प्रत्यगात्मनि स्वात्मनि भावात् अर्थात् सुखादेः सत्त्वात् परत्र शरीरेऽभावात् सुखादेरसत्त्वात् । तथा च भूरिप्रयोगस्यात्मन्येव सत्त्वा-त्तन्नैव तादृशप्रयोगस्य मुख्यत्वं शरीरादावौपचारिकत्वमिति न संदेह-गन्धोऽपीति । न चाहं सुखीत्यादाववच्छेदकतासंबन्धेन सुखादेवैंशिष्टां शरीर देरखंब शक्तय

न्तरप्रद्र शरीराद भावाच्च न भवर्त देवद्

च शरी गच्छती आभिमा इत्याद्य (विद

रप्रत्यक्तः तथा चा रीरप्रतिष् यदुक्तं ता दिभूरिप्रा धिकरणा

(भा वच्छरीर रीरप्रत्यप्ट जानामी स्थूलोऽहं

् उप नक्ति । तत्रापि : शरीरे भासत इति वाच्यम्, करोऽहं सुखीत्वादेरिप प्रमाण्यापत्तेः कराने देरप्यवच्छेदकतासंबन्धेन सुखादिमत्त्वात्, अहमित्यसमच्छब्दस्यात्मन्येव शक्तत्या शरीरादौ तद्भेदस्यासंभवाच ॥ १४ ॥

(भाष्यम्) तस्मात्— अइमिति प्रत्यगात्मिन भावात्परत्राभावाद्र्थी-न्तरप्रत्यक्षः । अइमिति योऽयं प्रत्ययः स खल्वर्थोन्तरप्रत्यक्षः । यत्खलु शरीराद्र्थीन्तरमात्मा तत्प्रत्यक्षः । कुत एतत् ? प्रत्यगात्मिन भावात्परत्रा-भावाच । अहं जानामीति खल्वयं प्रत्ययः प्रत्यगात्मिन भवति शरीरे च न भवतीति ।। १४ ।।

देवदत्तो गच्छतीत्युपचारादभिमानात्तावच्छरीरप्रत्यक्षोऽहंकारः १५॥

( उप० ) पुनः शङ्कते—देवदत्त इति । अहंकारोऽहमितिप्रत्ययः । स च शरीरप्रत्यक्षः, शरीरं प्रत्यक्षं विषयो यत्र स शरीरप्रत्यक्षः । देवदत्तो गच्छतीत्युपचारात्तावत्प्रयोगः प्रत्ययो वा त्वया समाहितः । स चोपचार आभिमानिकः यतोऽहं गौरः, अहं कृशः, सौभागिनोऽहं पुनरुक्तजन्मा, इत्यादयः प्रत्ययाः प्रयोगाश्चोपचारेण समर्थयितुमशक्या इत्यर्थः ॥ १५॥

(विवृ०) पुनराक्षिपति—देवदत्त इति । अहंकारः अहमितिप्रयोगः शरी-रप्रत्यक्षः शरीरस्य प्रत्यक्षं प्रतिपत्तिर्यस्मात् सः शरीरप्रतिपादक इति यावत् । तथा च यज्ञदत्तोऽहमिति सामानाधिकरण्यानुभवाद्यज्ञदत्तादिपदमपि श-रीरप्रतिपादकमेव। तावदिति हेतौ । तस्मात् यज्ञदत्तो गच्छतीत्युपचारादिति यदुक्तं तद्मिमानात्, नतु तद्वास्तवं भवितुमहिति । अहं गौरः अहं स्थूछ इत्या-दिभूरिप्रयोगाणां शरीरपरताया आवश्यकतया अस्मच्छब्दस्य तत्समाना-धिकरणयज्ञदत्तादिशब्दस्य च शरीरे शक्तत्वादिति पर्यवसितार्थः ॥ १५॥

(भाष्यम्) अस्य प्रतिषेधः— \*\*देवदत्तो गच्छतीत्युपचाराद्भिमानात्ता-वच्छरीरप्रत्यक्षोऽहंकारः । योऽयमहंकारोऽहमितिप्रत्ययः स तावच्छ-रीरप्रत्यक्षो नात्मप्रत्यक्षः। कस्मात् ? दवदत्तो गच्छतीत्युपचारात्। यचाहं जानामीति प्रत्येति, तद्प्यात्मनो धर्म ज्ञानं तत्संबन्धाच्छरीरेऽभिमन्यते। स्थूलोऽहं सुखीतिवत्।। १५।।

#### संदिग्धस्तूपचारः ॥ १६ ॥

( उप० ) सिद्धान्तमाह—संदिग्ध इति । तुराब्दोऽयं सिद्धान्तमभिव्य-नक्ति । उपचारोऽयमाभिमानिकः किंतु शरीर एवायमहंप्रत्यय इति यदुक्तं तत्रापि संदेह एवेत्यर्थः। तथाच प्रत्ययस्योभयत्रापि कूटसाक्षित्वेन विशे षावधारणाय यतितन्यम् । तत्र यत्ने क्रियमाणे निर्मालिताक्षस्याप्यहमिति-प्रत्ययद्शेनाच्छरीरभिन्ने बहिरिन्द्रियागोचरे वस्तुनि स मन्तन्यः । शरीरे भवन् परशरीरेऽपि स्यात् , चक्षुनैरपेक्ष्येण चं न स्यात् । अहं कृशः स्थूलो वा सुखीति कथं सामानाधिकरण्यमिति चेन्न, सुखाद्यवच्छेदकत्वेनापि तत्र शरीरभानसंभवात् सिंहनादवदिदं गहनमितिवत् । अहन्त्वमात्रं शरीरे समारोप्यते मनसोपस्थितम् , त्विगिन्द्रियोपनीतमौष्ण्यम् , उष्णं जलम् , उष्णं शरीरमित्यादिवत् ।। १६ ।।

( विवृ ) आशद्धां निरसितुमाह—संदिग्ध इति । उपचारः संदिग्धः, किं यज्ञदत्तो गच्छतीत्यत्रोपचारः उत यज्ञदत्तोऽहं सुखीत्यत्र, शरीरे आत्मनि च भूरिप्रयोगस्याविशिष्टत्वेनैकशेषस्य कर्तुमशक्यत्वादित्यर्थः ।

तुशब्दः सिद्धान्तचोतनार्थः ॥ १६ ॥

(भाष्यम्) पुनरपर आह— \*\*संदिग्धस्तूपचारः। देवदत्तो गच्छतीति किं शरीरसंबन्धादात्मिनि गतेरुपचारः, आहोस्विद्गच्छिति शरीरे आत्मसंबन्धादेवदत्तत्वादेरुपचार इति । सोऽयं संदेहान्न तत्त्वनिर्णयाय करुप्यते इति । सोऽयमनिर्णयहेतुं संदेहमसकृदुपन्यस्यन्नहंप्रत्ययगोचरं चात्मानं प्रतिजानानोऽनवधेयवचनो भवतीत्युपेक्षितवानाचार्यः । निर्माछिताक्षस्योपछन्थे-रात्मनीति चेन्नान्यन्नापि तदुपछन्थेः । अथ निर्माछिताक्षरेप्रप्रदेपरुप्यते सते, सा चेयमुपछन्धिरात्मिनि विज्ञायते इति । तच न । यथा खल्वयं पुरुषो निर्माछिताक्ष उपरुभते जानाम्यहमिति, तथैव खल्वयमुपरुभते स्थूरुोऽहमिति। तस्मात् नेयमुपरुन्थिरात्मन्येव शक्या विज्ञातुमिति। १६॥

न तु श्रीरिविशेषाद्यद्वद्विष्णुमित्रयोद्गीनं विषयः ॥ १७॥ (उप०) सिद्धान्तमुपवृंहयन्नाह—नेति । ज्ञानमिति योग्यं मुखदुःखा-दिकमात्मगुणमुप्रक्रस्यति । यथा यज्ञद्वतिष्णुमित्रयोः शरीरं परस्परित्रं तथा ज्ञानसुखादिकमपि भिन्नमेव । तथाच यथा यज्ञद्वत्तस्यं शरीरं तथा यज्ञद्वस्य ज्ञाने मुखादौ वा संमुत्पन्ने अहं मुखी जाने यते इच्छामीति ज्ञानादिकं विषयो भवति योग्यशरीरिविषयकत्वेन तदीयरूपादिवत्तदीयज्ञानादीनामपि प्रत्यक्षत्वसंभवात् । न च संभवति, तस्मात् ज्ञानसुखादीनां शरीरादन्य एवाश्रयो वक्तव्य इति भावः । शरीरिविशेषात् शरीरस्य भेदा-दित्यर्थः । तथाच शरीरभेदं प्राप्य ज्ञानं न तु विषय इति । स्यव्छोपे पश्चमी ॥ १७ ॥

रेच स्वादिति बाँ. रा. आ. सो. पु. पाठः । २ अनुत्पन्न इति मु. पु. पाठः ।

(विदृ०) ननु संदेह एव किं भवतां सिद्धान्तः, किंच यज्ञद्तो गच्छतीयत्रोपचारो भविद्धः पूर्वमभिहितस्तत्र प्रतिज्ञाहानिस्तद्वस्थैवेत्यत आह—
त्विति । नतु निह शरीरिवशेषात् शरीरिवशेषविषयकत्वात् यज्ञद्त्ताविष्णुहेट्ट्योहीट्टिपि विषयो भवित शरीरसाक्षात्कारे इत्यर्थः।ज्ञानपदं योग्यात्मवेशेषगुणसामान्यपरम् , तथाच यथाऽस्माकमात्मसाक्षात्कारे ज्ञानादिकं
वियो भवित अहं जानामि इच्छामि यते सुखी दुःखी द्वेष्मीत्याद्यनुभवस्य
विसिद्धत्वात् । तथा शरीरचाक्षुषादाविप ज्ञानादेभीनं स्याद्यदि शरीरमहंद्वाच्यं ज्ञानादिगुणकं च स्यात् , निह स्थूलो यज्ञदत्तोऽहं जानामीति
। श्रुषप्रत्यक्षं कस्यचिद्धवित, तस्माच्छरीरेऽहमादिव्यवहार औपचारिक
वेति नास्माकं प्रतिज्ञाहानिरिति भावः ॥ १७ ॥

( भाष्यम् ) अस्त तर्हि यत्र मुक्तसंशयं प्रत्यक्षं तदेव शरीरमात्मा, भ्रुषा होतद्गृहाते इत्यत आह-अन्तु शरीरविशेषाद्यज्ञद्त्तविष्णुमित्रयो-नं विषयः । न वै खल शरीरविशेषाद्यज्ञदत्त्विष्यमित्रयोज्ञीनं विशे-ा बध्यते विशिष्यते इति । ज्ञानं यदि शरीरगणः स्यात , शरी-वेशेषात्तत्र विशेषो भवेत् । शरीरगुणस्य रूपादेः खलु शरीरविशेषा-होषो दृष्टः, न त्वेतत्त्रथा भवति । यथा खल्वेको रूपं रूपमिति जानीते, रं रस इति, परोऽपि तथेति नैतत् शरीरस्य गुणः किंत्वर्थान्तरस्यात्मन ते । स खल्वविशेषः सर्वेत्रेति न तस्य गुणे विशेषः संभवति । असिद्ध-तिचेन्न कारणवंशात । ज्ञानं खल्वपि यज्ञदत्त्विष्ण् भित्रयोविशिष्यते, हृद्त्तः खल्वयं प्रभूततरं जानाति शास्त्रं, स्मरति स्मर्तव्यस्य, शको-चोहापोही कर्तु; विष्णुमित्रस्तु न जानाति शास्त्रं, न समरति स्मर्त-स्य, न शकोत्यूहापोहौ कर्तुमिति । तत्रैवं सति यज्ञदत्तविष्णुक्षिट्रहोर्हा विशिष्यते इत्येतद्सिद्धमिति। तच नैवं मन्तव्यम्। कस्मात् ? कारण-ग़ात्। यद्यं विष्णुमित्रो न जानाति शास्त्रं न स्मरति स्मर्तेव्यस्य न कोत्यृहापोहौ कर्तुमिति, करणदोषादेतद्भवति । कुत एतत्प्रातिपत्तव्यम् ? ानात् । दृश्यते ह्यपदेशविशेषाद्यतमानः खल्वयमेव शक्तोति शास्त्राणि तुं समर्तव्यस्य समर्तुमृहापोही च कर्तुमिति । कुतश्चिच कारणादुपहत-एंगो यज्ञदत्तोऽपि तत्कालं न शकोति शास्त्राणि ज्ञातं स्मर्तव्यस्य स्मर्त्-जुपोहौं च कर्तुमिति । तदेवमुत्तममध्यमाधमकरणवशाज्ज्ञानतारतम्यं न ात्मस्वभावभेदादिति । अथापि खल्वात्मधर्मो ज्ञानं शरीरप्रहणे न गृह्यते, रीरथर्मरतु रूपादिकं गृह्यते, तस्मात्र शरीरमात्मा । ज्ञानं खल्वेवं शरी-

रस्य ग्रहणे रूपवद्गृद्येत इति । तदेवं संघातादर्थान्तरमात्मा । न तत्र प्रत्यक्षं नो खल्वप्यनुमानम् । प्रत्यक्षपूर्वकं खल्वनुमानमिष्यते । सामान्य-तोदृष्टाचाविशेषः । तस्मादागमिकोऽयमात्मेति ॥ १७ ॥

अहमिति ुख्ययोग्याभ्यां शब्दवद्यतिरेकाव्यभिचाराद्विशेष-सिद्धेर्नागमिकः ॥ १८॥

( उप० ) नन्वात्मा न प्रत्यक्षः नीरूपद्रव्यत्वात् निरवयवद्रव्यत्वाद्वा आकाशवत्, तथाचाहं कृशो गौर इति बुद्धेः शरीरमेव विषयो वाच्यः, काचिद्हं सुर्खात्यादिधीरपि यद्यप्यस्ति, तथाप्याश्रयमन्तरेण भासमानानां सुखादीनां शरीरे समारोप इत्येव कल्पयितुमुचितं यथोष्णं सुरभि जल-मित्याश्रयमन्तरेण प्रतीयमानयोरीष्ण्यसौरभयोर्जले समारोपः। न त्वेतद-नुरोधेन जलप्रत्ययस्यापि प्रसिद्धजलमन्तरेणान्यविषयत्वम् , तथाऽह-मित्यहन्त्वं शरीर एव वास्तवम्, सुखादिकं तु कदाचित्तत्रारोप्यते तेनात्मनि प्रत्यक्षाकारं ज्ञानं नास्त्येव । सुखाद्याधारत्वेन यत् कल्पनीयं तदागमसिद्धं भवतु न तत्रापि ग्रह इत्यत आह—अहमितीति । अयमर्थः— अहं सुखी अहं दुःखीति प्रत्ययो नागमिको न शाब्दो नापि लैङ्गिकः शब्द्लिङ्गयोरनुसंधानमन्तरेणापि जायमानत्वात् । प्रत्यक्षत्वे च नीरूपत्वं निरवयवत्वं च यद्वाधकमुक्तं तद्वहिरिन्द्रियप्रत्यक्षतायां भवति तत्र हि मानसप्रत्यक्षता च तद्-रूपवत्त्वानेकद्रव्यवत्त्वयोः **।** प्रयोजकत्वात् , न्तरेणापि । ननु स्यादेवं यद्यात्मनि प्रमाणं स्यात् तदेव तु नास्तीत्यत आह–शब्दवद्यतिरेकाव्यभिचाराद्विशेषसिद्धेरिति द्रव्येषु शब्दस्य व्यतिरेकोऽव्यभिचारी नियतस्तेन तदाश्रयस्याष्टद्रव्याति-रिक्तस्याकाशरूपविशेषस्य सिद्धिः एवमिच्छायाः पृथिव्यादिषु व्यतिरेक-स्याव्यभिचारात् तदाश्रयेणापि अष्टद्रव्यातिरिक्तेन द्रव्येण भवितव्यम् । नन्वे-तावताऽप्यानुमानिक एव आत्मा न तु प्रत्यक्ष इत्यत आह—अहमिति । मुख्ययोग्याभ्यामिति। अहमितीतिकारेण ज्ञानाकारमाह-तेनाहमिति। ज्ञानं शब्दलिङ्गानुसंधानमन्तरेण निमीलिताक्षस्य यदुत्पद्यते तन्मुख्येन अहन्त्व-क्ता योग्येन प्रमाणसिद्धेन उपपादनीयम्, न तु शरीरादिना, तत्रेच्छाया व्यतिरेकाव्यभिचारात् । मुख्ययोग्याभ्यामित्यनन्तरमुपपादनीयमिति पूरणीयम्। आत्मनि प्रमाणानि बहूनि प्रन्थगौरवभिया त्यक्तानि मयूखेऽन्वे-ष्ट्रव्यानि ॥ १८॥

(विवृ०) वेदान्तिनस्तु नित्यविज्ञानमेवात्मा 'अविनाशी वाऽरेऽयमात्मा तत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मं इतिश्रुतेः। स च वस्तुगत्या एकोऽपि मायाकार्याणां व्रन्तःकरणरूपोपाधीनां भेदात्रानेव प्रतिभाति 'एकमेवाद्वितीयम्' इति 'एक-तथा सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो वभूव' इत्यादिश्रुतेरित्याहु-त्तन्मतं दूषयत्ति—अहमितीति । प्रत्ययविषय इति शेषः । तथाचाहं सुखी-यादिलैकिकमान्तसप्रत्यक्षविषयः न आगमिकः 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ' ट्याद्यागमप्रतिपाद्येश्वराभिन्नः । अत्र हेतुमाह मुख्ययोग्याभ्यामित्यादि । उच्यं सत् यत् योग्यं सुखं दुःखं च ताभ्यां विशेषसिद्धेरीश्वरभेद्सिद्धेः छेषु सुखस्य मुख्यलम्, अन्येच्छानधीनेच्छाविषयत्वात् । दुःखस्य तु द्धेष्ठेषु मुख्यत्वमन्यद्वेषानधीनद्वेषविषयत्वात्।योग्यत्वं च प्रत्यक्षविषयत्वम्। रतत् कथनं च हेत्वसिद्धिशङ्कानिरासार्थमीश्वरे नित्यसुखाङ्गीकारपक्षे व्यभि-त्रारवारणार्थे च नित्यसुखस्यायोग्यत्वात् । तथाच जन्यं सुखं दुःखं च तीवस्येश्वरभेद्साधकम् । उपलक्षणं चैतत् जन्या ज्ञानेच्छायत्ना द्वेषश्च ෛ প্রদেশব্দাঘকা द्रष्ट्रच्याः । नन्बह्मिति प्रत्यक्षविषय आत्मा ईश्वरमिन्नः नन्यसुखवत्त्वादित्यादौ दृष्टान्ताभावेन अन्वयसहचाराप्रहाद्याप्तिज्ञानं हुर्घेटमत उक्तं व्यतिरेकाव्यभिचारादिति । व्यतिरेकव्याप्नेरित्यर्थः । प्रयो-न्यत्वं पञ्चम्यर्थस्तस्य च विशेषसिद्धावन्वयः। तथाचान्वयदृष्टान्ताभावेऽपि ज्यतिरेकेण ईश्वरस्य दृष्टान्तत्वसंभवेन व्यतिरेकसहचारप्रहाधीनव्यतिरे-क्रव्याप्तिमहादेवोक्तस्थलेऽनुमितिः संभवतीति भावः। ननु व्यतिरेकव्यास्ये-ध्वरभेद्साधकत्वं न दृष्टचरमित्याशङ्कानिरासायोक्तं शब्दवदिति, शब्दा-देवेत्यर्थः । आकाशस्य यथा शब्दरूपाद्वेतोर्व्यतिरेकव्याप्तिप्रकारेण ज्ञाय-नानादीश्वरभेद्सिद्धिस्तथात्मनो जन्यसुखादिमत्त्वात्तत्सिद्धिरित्यर्थः॥१८॥

(भाष्यम्) तदेवं प्रावादुकानां दृष्टीरुपन्यस्य सिद्धान्तमाह, — अह-मिति मुख्ययोग्याभ्यां शब्दवद्यतिरेकाव्यभिचाराद्विशेषसिद्धेनांगमिकः । गोऽयमहमिति प्रत्ययस्तस्य मुख्य आश्रय आत्मैव भवति आत्मसंबन्धाचु द्यार्गमिप तस्य कदाचिदाश्रयो व्यपदिश्यते, पादे मे वेदना मुखं वपुषी-त्वत् । योग्यश्र्यास्य प्रत्ययस्यात्मा न शरीरादिः । आत्मा खल्वेतस्य प्रत्य-प्रस्याश्रयो युज्यते न शरीरादिः। कस्मात् ? तथा स्वभावात् । तथाहि स्वभावः द्यारादेयदेतदेतस्य प्रत्ययस्याश्रयो भवितुं न योग्यं, तथाच स्वभाव आत्म-नो यदेष योग्य द्वति । कारणाज्ञानात्कार्येषु ज्ञानाद्ज्ञानाच न शरीरादिकं प्रत्ययस्याश्रयो भवितुमहिति । तदेवमहमितिप्रत्ययद्गुमीयते अस्त्यात्मा- ऽर्थान्तरभूत इति । तत्र दृष्टान्तः शब्दविदिति । यथा खल्वाकाशं शब्दस्य मुख्यं योग्यं चाश्रयः न पृथिव्यादिकमेवमात्मा अहंप्रत्ययस्येति । कुत ए-तत्प्रतिपत्तव्यम्? व्यतिरेकाव्यभिचारात्। यथा खलु शब्दः पृथिव्यादिष्वनु-पल्रब्धेः पृथिव्यादिव्यतिरेकं न व्यभिचरति,तथाऽहमितिप्रख्योऽपीति।यया खळु शन्दः पृथिन्यादिष्वनुपलन्धेः पृथिन्यादिन्यतिरिष्टरशहगरारशस्यनुमितौ हेतुः, तथैवाहमितिप्रत्ययोऽपि व्यतिरिक्तमात्मानमनुमापयतीति । यथा च शब्दोऽव्यभिचारात् कारणभूतस्य वायोरनुमितौ हेतुः, तथा खल्वहामिति-प्रत्ययोऽप्यन्यभिचारात् कारणभूतस्यात्मनोऽनुमाने हेतुर्भवतीति । तदे-वमहमितिप्रत्ययो नात्मानं गोचरयति, अनुमितौ त्वात्मनो हेतुर्भवतीति । अहमितिप्रत्ययात्रात्मा गम्यते इति ब्रुवाणमुपहसन्निवाहमिति मुख्ययो-म्याभ्यामित्याह । सोऽयमहमिति प्रत्ययो निदर्शनमात्रम् । प्रत्ययमात्रा-त्त्वात्मा अनुमीयते । तस्मान्नागमिक आत्मा इति ॥ १८ ॥

# सुखदुःखज्ञाननिष्पत्त्यविशेषादैकात्म्यम् ॥ १९ ॥

( उप०)आत्मपरीक्षाप्रकरणं समाप्य इदानीमात्मनानात्वप्रकरणमारभते । तत्र पूर्वपक्षसूत्रम्-सुखेति। एक एव आत्मा चैत्रमैत्रादिदेहभेदेऽपि । कुतः? सुखदुःखज्ञानानां निष्पत्तेरुत्पत्तेरविशेषात् । सर्वशरीरावच्छेदेन सुखदुःख-ज्ञ नानामुत्पत्तिरविशिष्टैव। यतः यद्यात्मभेदसाथकं लिङ्गान्तरं भवेत्तदा सिध्येदात्मभेदः। न च तदस्ति, यथा तत्तत्प्रदेशावच्छेदेन शब्दनिष्पत्तावपि शब्दलि ाविशेषादेकमेवाकाराम्, रौगपद्यादिप्रत्ययलिङ्गाविशेषादेक एव कालः, पूर्वापरादिप्रत्ययलिङ्गाविशेषादेकैव दिक् ॥ १९ ॥

(विवृ०) ननु 'एकमेवाद्वितीयम्', 'तत्त्वमसि श्वेतकेतो' इत्यादि श्रुतिषराज्योवे वरपारमेदोऽवक्यं स्वीकार्यः। नचोक्ता माना बेद्सिद्धिरिति वाच्यं, सुखदुःखादीनामन्तःकरणभर्मत्वेन स्वरूपासिद्धत्वात् । तथा च श्रुति:-काम: संकल्पो टिटिटिक्स अद्धाऽश्रद्धाधृतिरधृतिहींधीर्भी-रेतत् सर्वे मन एव' इति । अत्र कामशब्दस्य सुखपरत्वाद्धीशब्दस्य वृत्ति-रूपज्ञानपरत्वाच दुःस्वस्यापि सुस्वसामानाधिकरण्येन प्रतीतेरात्मधर्मत्वा-भावादित्याशङ्कते—सुखेत्यादि । सुखदुःखज्ञानानां निष्पत्त्या निश्च-येन अञ्जिलाहीद्यात्मनः ईश्वरभिन्नत्वासिद्धेः । उक्तश्रुत्या मनस्येन तेषां सिद्धत्वेन आत्मन्यसिद्धत्वादिति भावः ॥ १९॥

( भाष्यम् ) स खल्वयमर्थान्तरभूत आत्मा किं सर्वेशरीरेष्वेक आहो-

स्वित् प्रतिशरीरं भिन्न इति । कुतः संशयः ? उभयथोपपत्तेः । यदप्रत्यक्षं छिङ्केनानुमीयते, तत् खलु लिङ्कस्याविशेषे न विशिष्यते, एकस्यैवानुमानं भवति। अथापि खल्वेकः सुखी एको दुःखी कश्चिदिभ्यः कश्चिद्रङ्कः कश्चि-दनूचानः कश्चिजाल्मः कश्चित् जायते कश्चिन्त्रियते चेति विरुद्धधर्माणा-मुपळच्चेः प्रतिशरीरमात्मनो भेदः स्यात् । सेयमुपळव्चिययथाऽत्मभेदादुपप-चते तथैकस्यात्मनः प्रदेशभेदादुपपचते । स्फटिकः खल्वेकोऽपि महान् तैस्तै-रुपाधिभिरुपरज्यमानस्तेषु तेषु प्रदेशेषु छोहितनीलपीताद्यनेकप्रकारमुपलन भ्यमानो दृष्ट इति । सेयं विरुद्धोपलिब्धः कालभेदवद्देशभेदेनैकस्मिन् युग-पद्भवन्ती न शक्याऽपलपितुमिति । यथैकस्मिन् शरीरे घनसारकण्टकयोः संभेदात् देशभेदेन सुखदुःखयोरुपल्लियः। मनस्तत्रैकमिति विद्यमानस्य क्रमस्याग्रहणाद्युगपदुपलब्ध्यभिमानो भ्रमः । शरीरभेदे तु मनसो भेदान्न खल्वपि युगपदुपलब्धिन भवति । मनसः खल्वेते धर्मास्तद्नुबन्धान्मिथ्या-ज्ञानाचात्मन्यवभासन्ते । सोऽयं संयोगो नाश्रयं व्याप्य भवतीति । तदेव-मुभयथोपपत्तेर्न ज्ञायते किमियमेकस्यात्मनः शरीरभेदादुपाधिनिमित्ता वि-रुद्धोपल्रन्थिरथानेकस्यात्मनः पारमार्थिकीति । उपाधिनिमित्तेयमुपलन्धिः । कस्मात् ? यस्मात्— \* सुखदुः खज्ञाननिष्यत्त्यविशेषादैकात्म्यम् । सुखादीनां निष्पत्तिरात्मनो लिङ्गम्। तच न विशिष्यते। यथा खलु सदितिलिङ्गा-विशेषाद्विशेषिङ्काभावाचैको भावः, शब्दलिङ्काविशेषाद्विशेषिङ्काभावाचै-कमाकाराम् । तथैव सुखदुःखज्ञाननिष्पत्तिलिङ्गाविरोषाद्विरोषलिङ्गाभावाचैक आत्मा सर्वत्रेति। यच व्यवस्था विशेषिङ्किमिति मन्यते तच नैवम् , एकस्यापि व्यवस्थोपपत्तेः। तब्राख्यातम् । दृष्टं खल्वेकमाकाशं तेषु तेषु प्रदेशेषु तत्तच्छव्दादीनां सद्भावासद्भावाभ्यां तेन तेनोपाधिना भिन्नं परमार्थतो न भिद्यते इति । तदेतत् तत्त्वम् ॥ १९ ॥

#### व्यवस्थातो नाना ॥ २०॥

( उप० ) सिद्धान्तमाह—व्यवस्थात इति । नाना आत्मानः । कुतः ? व्यवस्थातः । व्यवस्था प्रतिनियमः यथा कश्चिदाढ्यः कश्चित् रङ्कः, कश्चित्स्युःखीं, कश्चिदुःखीं, कश्चिदुःखीं, कश्चिदुःखीं, कश्चिदुःखीं, कश्चिदुःखीं, कश्चिदुःखीं, कश्चिदुःखीं, कश्चिदुःखीं, कश्चिद्धःचान्त्रः, कश्चित्रं जाल्म इतीयं व्यवस्था आत्ममेद्मन्तरेणानुपपद्यमाना साधयत्यात्मनां भेदम् । न च जन्ममेदेन बाल्यकीमारवार्षकमेदेन वा एकस्याप्यात्मनो यथा व्यवस्था तथा चैत्रमेत्रादिदेहमेदेऽपि स्यादिति वाच्यं, काल्येदेन विकद्धधर्माध्याससंभवात् ॥ २० ॥

(विवृ०) आशङ्कां निरस्यति—व्यवस्थात इति । नाना नात् जीवात्मान ईश्वरभिन्ना इति यावत्। कुतः? व्यवस्थातः । व्यवस्था नि तस्याः सुखदुःखज्ञानानामात्मनीति शेषः। निह सुखादयो मनसो धर्मा महत्त्वाभावेन सुखादीनामप्रत्यक्षत्वापत्तेः । ज्ञानायोगपद्यनियामकत्त्या सोऽणुत्वस्यावश्यमङ्गीकार्यत्वात् । कामः संकल्प इत्यादिश्रुतिस्तु 'अ तम्' इत्यादिवत् मनसः कामादिजनकत्वमवगमयति नतु तदाधारत्वं त वेति ॥ २०॥

(भाष्यम् ) व्यवहारभूमिकायां खलु-क्रव्यवस्थातो नाना । तदे तभाष्यं पुरस्तादिति ॥ २० ॥

### शास्त्रसामध्यीच ॥ २१ ॥

( उप० ) प्रमाणान्तरमाह—शास्त्रेति । शास्त्रं श्रुतिः, तयाप्या भेदप्रतिपादनात् । श्रूयते हि ' द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये ' इत्यादि 'द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते' इत्यादि च ॥ इति श्रीशक्क्षे कणादसूत्रोपस्कारे वृत्तीयाध्यायस्य द्वितीयाहिकम् ।

( विवृ ) इतोऽपि जीवस्येश्वरभिन्नत्वमित्याह-शास्त्रसामध्याि शास्त्रस्य श्रुतेः सामर्थ्यात् जीवेश्वरयोर्भेदबोधकत्वात् । तथाहि ब्रह्मणी वेदितव्ये ' ' द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं पिप्पलं स्वाद्वत्ति अनश्रन्नन्योऽभि परिषस्वजाते । तयोरन्यः शीति ' इत्यादिश्रुतेः जीवेश्वरयोभेदोऽवश्यमङ्गीकार्यः । नच ' तत्त श्वेतकेतो । ब्रह्मविद्वह्मैव भवति ' इत्यादिश्वतीनां का गतिरिति वान ' तत्त्वमिस ' इति श्रुतेस्तद्भेदेन तदीयत्वप्रतिपादनेनाभेद्भावनापर 'ब्रह्मविद् ब्रह्मैव' इति श्रुतिश्च निर्दुःसत्वादिनेश्वरसाम्यं जीवस्या नत तद्भेदम् ' निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति ' इतिश्रुतेर्गत्यन्तरासंभ अस्ति हि छौकिकवाक्येषु संपदाधिक्ये पुरोहितोऽयं राजा संवृत्त दिषु सादृत्र्यपरेषु अभेदोपचारः । नच मोक्षद्शायामज्ञाननिः भेदो जायते इति वाच्यं, भेदस्य नित्यत्वेन नाशायोगात्, भेद ङ्कीकारेऽपि व्यक्तिद्वयावस्थानस्यावस्थकत्वाचेति संक्षेपः । भेदसाः युक्त्यन्तराणि श्रुत्यन्तराणि च प्रन्थगौरवभिया परित्यक्तानि ॥ २ इति श्रीजय नारायणतर्कपचाननकृतायां कणादसूत्रविवृतौ तृतीयाच्यायस्य द्वितीयमाहि ( भाष्यम् ) 'एकमेवाद्वितीयं, एको देवः सर्वभूतेषु गूढः, द्वितीया

भवति, ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति, सर्व आत्मान एकीभवन्ति, तद्य इह रमणि यचरणाः, एतस्मादात्मनः सर्व आत्मानो व्युचरन्ति, द्वासुपणीं इत्यादिशास्त्र- सामर्थ्याच प्रतिपद्यामहे एक एवात्मा व्यवहारभूमौ भिद्यते इति । 'एक एव हि भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः । एकधा बहुधा चैव दृश्यते जलचन्द्रवत्' स्मृतयक्ष्रैवमाद्या भवन्तीति ॥ २१ ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये तृतीयस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

।। समाप्तश्च तृतीयोऽध्यायः ॥

## चतुर्थाध्याये प्रथमाह्निकम्।

#### सदकारणविन्नत्यम् ॥ १ ॥

( उप० ) पृथिव्यादीनां नवानामुँदेशलक्षणपरीक्षं निर्वर्य प्रकृते-मूलकारणतां सांख्याभिमतां निराचिकीर्षुः परमाणूनां मूलकारणत्वं पृथि-व्याद्यन्तर्भावं च सिषाधयिषुर्नित्यत्वसामान्यलक्षणं तावदाह—सदिति । न कारणविद्त्यकारणवत् पदसंस्कारात् । तदेवं घटादीनां व्यवच्लेदः । तथा-पि प्रागभावेऽतिव्याप्तिरित्यत आह—सदिति । सत्तायोगीत्यर्थः । समवाय-विशेषपदार्थयोः सत्तैकार्थसमवाय एव सत्तायोगः, सामान्यान्तरस्य, सत्ता-याश्च सत्प्रत्ययविषयतेव सत्तायोगः, स च प्रत्ययो क्रह्यक्ष्याव्यविद्यम् इत्यन्यदेतत् । न चान्यत्रापि तथैवास्तु किं सत्तयेति वाच्यम्, अनुगतमते-स्तासिद्धेशक्तत्वात् ॥ १ ॥

(विवृ०) यः शंकरोऽपि प्रलयं करोति स्याणुस्तथा यः परपूरुषोऽपि । उमागृहीतोऽप्यनुमागृहीतः पायादपायात् सिंह नः स्वयंभूः।। असतः. सज्जायते इति केचिद्वदन्ति तेषामयमभिप्रायः बीजादिर्ना- क्षुरादिकार्यजनकः तथा सित कुश्लस्थर्बान्त्रान्तेस्प्रह्मुग्रास्तेः । किंतु क्षेत्रादौ स्थितस्य बीजस्यावयविभागेन प्रध्वंसानन्तरमेवाङ्करोत्पादाद्वी- जादिप्रध्वंस एवाङ्करादेः कारणिमिति । तथाच गौतमीयं पूर्वपक्षसूत्रम् अभाषाद्वावोत्पत्तिनीनुपमृद्य प्रादुर्भावात् ? इति । तदेतन्मतं निराक्किवेत्रेव परमाण्वादिक्रमेणारम्भवादं द्रदयित-सिदिति । सत् भावरूप

१ उद्देशं लक्षणपरीक्षामिति मुद्रितपु. पाठः, उद्देशं लक्षणपरीक्षमिति बाँ. रा. सो. पाठ. । २ नचात्रेति बाँ. रा. सो. पु. पाठः ।

किंचित्, अकारणवत् अजन्यं, नित्यं विद्वाह्याग्रदिष्टोगि वस्तु, अवयविनां मूलकारणं नासदित्यर्थः । प्रध्वंसस्य कारणत्वे चूर्णीकृताद्पि बीजादङ्करा-यत्तेरिति भावः ॥ १॥

(भाष्यम् ) परीक्षितानि द्रव्याणि । तेष्वेव कश्चिद्विचारः प्रवर्तते । तत्र सद्नित्यमित्यादिना अनित्यमिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेष इत्युक्तम्। सर्वे चेदिनत्यं यदेषां कारणं तदिनत्यं तस्यापि यत्कारणं तद्प्यनित्य-मेवं तत्र तत्रेत्यव्यवस्था प्राप्नोति इत्यत आह-क्षसद्कारणवन्नित्यम् । यत् सद्कारणवच भवति तन्नित्यमाख्यायते । सद्धि नात्यन्तमुच्छिद्यते रूपान्तरेणावस्थानात् । सच खलु स्वेन रूपेण प्रागसद्पि रूपान्तरेण सदेवोत्पद्यते । यचैतेषां कारणानां कारणं तत्त्वलु सदेव न कदाचिद्सत् । कस्मात् ? कारणाद्नुत्पत्तेः । यद्धि कारणादुत्पद्यते तत्कारणात्मना सद्पि कार्यात्मना भवत्यसत्कदाचित्। यत्तु कारणान्नोत्पद्यते अस्ति च, तत्त्वछ र्सवदैव सन्न कदाचिदसत् । तचैतत्कारणानां कारणं निमित्तविशेषात्तेन तेन रूपेण विपरिणममानं कार्यबुद्धिविषयः । तदेतत्यागुत्पत्तेरुत्पद्यमानं नासन्न सन्न सद्सद्सत्सतोर्वेधम्यीत् । बुद्धिसिद्धं तु तद्सत् । द्धि खल्वयं निष्पाद्यिष्यन्क्षीरमुपाद्त्ते । तच प्रयत्नेन तथा परिणमयति । अथ द्धि निष्पद्यते । सोऽयमतिशयः क्षीरदृष्ट्रोरेव न दृष्टिपयसोरिति । तदेतद्व-टकपालादौ यथाविषयं वेदितव्यम् । तचैतत्क्षीरे केनचिद्रूपेण सद्पि द्धि-रूपेण त्वसदेवोत्पद्यते । बुद्धचा खल्वेतित्सध्यति । तदेवं कार्यकारणयोः संबन्धः कार्यस्योत्पत्तिश्चेति द्वयमुपपद्यते न त्वन्यथा । असंबन्धोत्पत्तौ सर्वत्र सर्वोत्पत्तिप्रसङ्गः । यश्च मन्यते, कार्ये खल्वेतन्न कारणेन संबध्यते तत उत्पद्यते चेति । तस्यासंबन्धाविशेषात्सर्वत्र सर्वस्योत्पत्तिः प्रसज्यते । शक्तिविशेषे चाभ्यनुज्ञा । अथ मन्येत वस्तुशक्तिरेवैतादृशी यक्तिंचितिंवि-दुत्पाद्यति न सर्वे सर्विमिति । एवं सति शक्तिविशेषे अभ्यनुज्ञा प्राप्नोति। ओमिति ब्रुवतश्चाभ्युपगमविरोधः । तस्माद्धटकपालादावुपलब्धेः कारण-विपरिणामः कार्यमिति । मृत्पिण्डं हि तेन तेन रूपेण विपरिणममानं घटबुद्धिमुत्पाद्यत् दृष्टमिति । तैलं खल्विप सदेव निष्पीड्यमानात्तिलादु-त्पचते, तन्तवश्च तेन तेन रूपेणावस्थिताः पटमुत्पाद्यन्तीति । अनि-त्यमिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेष इत्येतच मूलकारणं द्रव्यं विहाय मन्तव्यम्। परमात्मानं चापेक्य सदप्यसद्भवतीति ॥ १ ॥

## तस्य कार्ये किङ्गम् ॥ २ ॥

( उप० ) नित्यसामान्यमभिथायेदानीं परमाणुमधिकृत्याह-तस्येति ॥ तस्य परमाणोः कार्ये घटादि, लिङ्गम् । तथाच गौतमीयं सूत्रम् "व्यक्तात् व्यक्तस्य निष्पत्तिः प्रत्यक्षप्रामाण्यात् " इति अवयवावयविप्रसङ्गस्तावद्नु-भूयते स यदि निरवधिः स्यात्तदा मेरुसर्षपयोः परिमाणभेदो न स्यात्, अनन्तावयवारब्धत्वाविशेषात् । न च परिमाणप्रचयविशेषाधीनो विशेषः स्यादिति वाच्यं, संख्याविशेषाभावात्तयोरप्यनुपपत्तेः प्रलयाविधः स्यादिति चेत् अन्त्यस्य कस्यचिन्निरवयवत्वे प्रलयस्यैवानुपपत्तेः अवयवविभागविना-शयोरेव द्रव्यनाशकत्वात् । विभागश्च नावधिः तस्यैकाश्रयत्वानुपपत्तेः । तस्मान्निरवयवं द्रव्यमवधिः स एव परमाणुः । न च त्रसरेणुरेवावधिः, तस्य चाक्षुषद्रव्यत्वेन महत्त्वादनेकद्रव्यवत्त्वाच, महत्त्वस्य चाक्षुषप्रत्यक्षत्वे कारणत्वमनेकद्रव्यवत्त्वमादायैव, अन्यथा महत्त्वमेव न स्यात् कस्य कार-णत्वं भवेत्, न च त्रसरेणोरवयवा एव परमाणवः, महद्भव्यारम्भकत्वेन तेषामपि सावयवत्वानुमानात्तन्तुवत्, कपाळवच्च । तस्मात् यत् कार्य-द्रव्यं तत् सावयवम्, यच सावयवं तत् कार्यद्रव्यम् । तथाच यतोऽवयवात् कार्यत्वं निवर्तते तत्र सावयवत्वमपीति निरवयवपरमाणुसिद्धिः । तदुक्तं प्रशस्तदेवाचार्थैः 'सा च द्विविधा नित्या चानित्या च' इति ॥ २ ॥

( विवृ० ) नतु तादृशे मूलकारणे किं मानमत आह-तस्येति । तस्य मूलकारणस्य, कार्ये त्रसरेण्वादिकार्यद्रव्यम्, लिङ्गमनुमापकम्, तथाहि अवयवावयविधाराया अनन्तत्वे मेरुसर्षपयोरपि साम्यप्रसङ्गः अनन्तावय-वारब्धत्वाविशेषात् , अतः कचिद्विश्रामो वाच्यः । नच त्रसरेणौ विश्रामः, त्रसरेणुः सावयवः चाश्चषद्रव्यत्वाद्भटवदित्यनुमानेन द्वर्यणुकरूपतद्वयव-सिद्धेः । नापि द्वचणुक एव विश्रामः, त्रसरेणोरवयवाः सावयवा महद्-वयवत्वात् कपालवदित्यनुमानेन द्वचणुकावयवस्य परमाणुरूपस्य मूलका-रणस्य सिद्धेः। नचैवं क्रमेण तद्वयवधाराऽपि सिध्येत्, अनवस्थाभ-येनानुकूछतकीभावेन च तत्कल्पनाया असंभवात् । मम तु अनेकद्रव्य-वत्त्वप्रयोज्यं त्रसरेणोर्जन्यमहत्त्वमेवानुकूळतर्कसंपादकमिति संक्षेपः ॥ २ ॥

( भाष्यम् ) अथापि खल्वस्ति किंचित्कारणं यस्य विपरिणामेनैतानि कार्योणीति । कुत एतस्प्रतिपत्तव्यम् ? लिङ्गादित्याह—तस्य कार्ये लिङ्गम् कार्येण हि लिङ्गेन कारणमनुमीयते इति । यच परमं कारणं यदेतत्कार्य-

कारणभावप्रसङ्गस्यावधिभूतं तित्ररवयवम्। सावयवानि खलु कार्याणि भव-न्तीति। यथैतल्लोष्टस्य खलु प्रविभज्यमानावयवस्याल्पमल्पतरमल्पतममुत्त-रमुत्तरं भवति। स चाल्पाल्पतरप्रसङ्गो यस्मान्नाल्पतरमस्ति यः परमो-ऽल्पस्तत्र निवर्तते। सोऽयं परमाणुरिति । स खल्वयं परमाणुर्मूर्तिमान् परिच्छिन्नो भवति द्वाभ्यां चाणुभ्यां पार्श्वद्वये संयुज्यमानस्तयोव्यवधानं करोति । सोऽयं स्पर्शवानणुरुण्वोर्व्यवधानहेतुरिति भागभक्तिरिति । स्पर्शवत्त्वाद्णुर्याभ्यामणुभ्यां संयुज्यते तयोर्व्यवधानहेतुरिति तस्य भागभ-क्तिभवति।। २।।

कारणभावात् कार्यभावः ॥ ३ ॥

( उप० ) इदानीं परमाणी रूपादिसिद्धये प्रमाणमाह-कारणेति । रू-पादीनां कारणे सद्भावात् कार्ये सद्भावः, कारणगुणपूर्वका हि कार्यगुणा भवन्ति घटपटादौ तथा दर्शनादित्यर्थः ॥ ३॥

(विवृ०) अभावस्य मूळकारणत्वे बाघकमाह—कारणभावादिति। कार-णस्य मूळकारणस्य भावात्कार्याणामवयविनां भावः सत्ता, अन्यथा मृदु-पादानकस्य मृण्मयत्ववद्सदुपादानकत्वेन कार्याणामवयविनामसत्त्वप्रसङ्गा-दित्सर्थः ॥ ३॥

(भाष्यम्) अणुसंयोगो हि नाश्रयं व्याप्य भवतीति । यदि कारणा-त्मना कार्यस्यावस्थानं, मूलकारणं नित्यमिति सर्वे नित्यं स्यात्, ततःश्चानित्यमिति द्रव्यगुणकर्मणामिवशेषो नोपपद्यते इत्यत आह— क्षकारणभावात्कार्यभावोऽनित्य इति । योऽयं कारणभावो भावानां स स्रलु नित्यः । कारणभावं चापेक्ष्य योऽयं कार्यभावः सोऽयमनित्य इति । अतः कार्यभावविवक्षया अनित्यमिति द्रव्यगुणकर्मणामिवशेष इत्युक्तमिति ॥ ३॥

अनित्य इति विश्लेषतः प्रतिषेथेभावः ॥ ४ ॥

(उप०) इदानीं सर्वानित्यतावादिनिराकरणायाह—अनित्य इति। विशेष्यत् इति षष्ठयन्तात्तसिः । तथाच विशेषस्य नित्यस्य प्रतिषेधस्तदा स्यात् यद्यनित्य इति प्रत्ययः शब्दप्रयोगश्च न स्यात्। नव्य उत्तरपदार्थनिषेधार्थत्वात् तत् कथं नित्याभावेऽनित्य इति स्यात्। भवति च ततो नित्यमस्तीति सि-द्यम्। यद्वा अनित्य इति न नित्यः परमाणुरित्यनेन प्रकारेण नित्यस्य त्वया

१ चन्द्रकान्तरतत्तरसृत्रमस्मादविभक्तं पठति ।

प्रतिषेधः कर्तव्यः । अनेन च प्रकारेण प्रतिषेधो न सिध्यति सिद्धचसिद्धि-प्रतिहतत्वात । सूत्रं चैवं योजनीयम्-अकारः स्वतन्त्र एव प्रतिषेधवचनः 'अमानोनाः प्रतिषेधवचनाः' इति । तथाचानित्य इति न नित्य इत्यर्थः । प्रतिषेधभावः प्रतिषेधस्वरूपं, तेन न नित्य इति विशेषस्य नित्यस्य प्रति-षेधस्त्ररूपम् , तच न संभवतीति रोषः ॥ ४ ॥

( विवृ ) सर्वमेवानित्यं निह किंचिद्पि नित्यमिति मतं निरस्यति-अनित्य इति । अ इति नञ्समानार्थकमन्ययम् । तथाच न नित्य इति प्रतिषेधस्य भावो भवनं विशेषतः वस्तुविशेषमाश्रित्य, तथाचावयवी न नित्य-इति प्रतिषेधो भवति । नतु सर्वः पदार्थों न नित्य इति सामन्यतः प्रति-षेधः संभवति, प्रतियोगिनो नित्यस्य सिद्धःयसिद्धिभ्यां पराहतत्वादिति समुदितार्थः ॥ ४ ॥

( भाष्यम् ) यश्च विशेषतः कारणभावप्रतिषेधो भावानां कार्यं न जात्विप कारणात्मना सिदति, सोऽयं प्रतिषेधभावेऽविद्या भ्रान्तिरिति । तदेवमाचार्यप्रवृत्तिज्ञीपयति अस्ति कारणभावः कार्यभावश्च भावानां, तयोः पूर्वो नित्य उत्तरश्चानित्य इति कारणस्य विपरिणामः कार्यमिति ॥

अथेयमपुरा योजना-असद्कारणवित्रत्यमिति नित्यं मूलकारणमाह । इतिकार्ये गन्वासुपलब्धेः कारणेऽपि तद्नुमिनोति । अअनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधभाव इति अस्ति किंचिन्नित्यमित्यभ्यनुजानाति। अअविद्या इति सर्वमनित्यमिति प्रवादं प्रत्याचष्टे इति। अथापि खलु यो विशेषत एकान्ततः प्रतिजानीते सर्वमेवानित्यं नास्ति किंचिन्नित्यमिति, तस्यैतत्स्यात, अ-नित्यमिति विशेषतः प्रतिषेधभावोऽविशेति ॥ ४ ॥

#### अविद्या ॥ ५ ॥

(उप०) नतु परमाणुर्न नित्यः मूर्तत्वात् ,घटवत् एवं रूपवत्त्वरसवत्त्वादयः प्रत्येकं हेतव उन्नेयाः, एवं षट्केन युगपद्योगात् परमाणोः षडंशता, तथाच सावयवत्वात् अव्याप्यवृत्तिसंयोगाश्रयत्वात् । किंच परमाणोर्मध्ये यद्या-काशमस्ति तदा सच्छिद्रवेनैव सावयवत्वम्, अथ नास्ति तदाकाशस्यासर्व-गतत्वप्रसङ्गः। किंच छायावत्त्वात् आवृत्तिमत्वात् (?) । अपिच यत् सत् त्तत् क्षणिकमित्यादिक्षणिकत्वसाधकानुमानाद्पि परमाणोरनित्यता, तथा चैतावती चेदनुमितिपरम्परा तदा कथमुच्यते परमाणुर्नित्य इत्यत आह-

अविद्येति । गृह्माणोद्दिनित्यद्वादिद्या सर्वोप्यनुमितिः अविद्या भ्रमरूपा आभासप्रभवत्वात् आपाततो धर्मिप्राहकमानबाधः सर्वत्र विपक्षबाधकप्रमा-णरीॄत्यत्वाद्याप्यत्वासिद्धिः कचित् स्वरूपासिद्धिरित्यादि समानतन्त्रे--ऽन्वेष्ट्रव्यम् ॥ ५ ॥

( विवृ० ) ननु परमाणुर्नित्यः द्रव्यत्वात्, मूर्तत्वात्, रूपवत्त्वात्, साक्यक्ताद्व्याप्यवृत्तिसंयोगाश्रयत्वाद्वा घटवदित्याद्यनुमानसाम्राज्यात्पर-माणोरनित्यत्वं सेत्स्यतीत्यत आह्-अविदेति । अविद्या अप्रमा । अर्थात् यरमाणारेनित्यत्वानुमितिः दुष्टहेतुजन्यत्वात्पूर्वोक्तानां हेतूनामनैकान्तिक-त्वादिति भावः ॥ ५ ॥

(भाष्यम् ) यद्वै खल्वेतत्कारणानां कारणं, कुत एतन्नोपलभ्यते । नैतद्नेकद्रव्यवत् । न चैकस्मिन्संस्कृतं रूपम् । तस्मान्नोपलभ्यते । यतः— महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद्रूपाचोपलब्धः महत्युपलब्धिनं सूक्ष्मे सा चोपलब्धिर-नेकद्रव्यवत्त्वाद्रूपाच संस्कृताद्भवति न त्वन्यथा । यच कारणानां कारणं तदेतन्नानेकद्रव्यवत् । न च तत्र रूपमस्त्यभिव्यक्तम् । अतो नोपछभ्यते । महत्त्वात्सिद्धिरिति चेत्तुल्यम् । अथ मन्येत, महत्त्वादुपलब्धिः सिध्यति इत्यनेकद्रव्यवत्त्वमहेतुरूपळब्बाविति । तच नैवं मन्तव्यम् । तुल्यं खल्वे-तद्भवति । यथा महत्त्वादुपलन्धिसिद्धिरित्यनेकद्रन्यवत्त्वमहेतुरेवमनेकद्रन्य-वत्त्वादुपल्जिथसिद्धिरिति महत्त्वमहेतुरिति । तुल्यत्वाचोभयं हेतुर्भवति । न खल्विदं हेतुर्नेद्मिति शक्यमध्यवसितुमिति । तद्भावाचोपलब्धेः । दूरा-त्वल्वयमुपलञ्था उत्कृष्टमहत्त्वमपि लृतातन्तुजालं नोपलभते, अनेकद्र्व्यव-त्त्वातु छूतामात्रमुपलभते । तदेवमनेकद्रव्यवत्त्वस्य भावादुपलन्धिर्भवती-त्यनेकद्रव्यवत्त्वमुपलिब्बहेतुरिति । अनेकद्रव्यवतः खल्वपि व्यणुकस्य महत्त्वाभावान्नोपलन्बिरिति । मध्यन्दिनोल्काप्रकाशस्य तु सौरिण प्रकाशेन बलवताऽभिभवान्नोपलब्धिरिति । यस्तु मन्यते, गुण्म एवं लोहितशुक्चादयो द्रव्यस्योपलभ्यन्ते न द्रव्यमिति तं प्रत्युच्यते-न गुणमात्रं विवेकोपलब्धेः। न वै खळु गुणमात्रस्योपलब्धः किंतु दृव्यस्यापि। कस्मात् ? विवेकोपलब्धेः । समानेऽपि स्थैर्यशुक्तादौ योऽयमुपलन्धुर्जलस्थलविवेकः उपलम्पते, स नोपप-राते, यदि न द्रव्यं प्रत्यक्षम् । अप्रत्यक्षं हि द्रव्यं गुणश्च समान इति । भवति त्वस्य विवेको जलमेतत्स्थलं चेद्मिति।यदि वै न भवेत् स्थलवज्जले-

१ मूलत्वादिति बां. रा. सो. पु. पाठ:।

ऽपि विचरितुं प्रयतेत, जलवद्वा स्थलेऽपि नैवं कुर्यात् । न त्वेवम् । तस्मान्न
गुणमात्रस्योपलिब्धरिप तु द्रव्यस्यापीति । अनुभवाच प्रतिपद्यामहे द्रव्यस्योपलिब्धर्भवतीति । सर्वः खलु लोकोऽनुभवति कालायससमानकान्ति
गर्जन्तं हस्तिनमुपलभे इति। यतोऽपसरित । न त्वेतद्वव्यस्यानुपलब्धावुपपद्यते । अथापि खलु गुणान्यत्वेऽपि प्रत्यभिज्ञानाहुणव्यतिरेको द्रव्यस्य ।
अथापि स्यात्, गुणसमुदायो द्रव्यं न तेभ्यो व्यतिरिच्यते इति । एवं
सति गुणान्यत्वे प्रत्यभिज्ञानं न स्यात् । अस्ति त्वेवं प्रत्यभिज्ञानं य एव
पदः पूर्व ग्रुकु आसीत्स एवेतिहि रक्तो जात इति । तत्वल्वेतदेकं पूर्वापरकालावस्थायिनं गुणाश्रयं विषयीकुर्वेद्गुणव्यतिरिक्तं द्रव्यं ज्ञापयित ।। ५।।

## महत्यनेकद्रव्यवत्त्वात् रूपाचोपल्रब्धिः ॥ ६ ॥

( उप० ) ननु यदि परमाणुरस्ति कथमिन्द्रियेण न गृह्यते रूपवत्त्व-स्पर्शवत्त्वाद्यश्चेन्द्रियकत्वप्रयोजकास्त्वयैवोपपादिता इत्यत आह—महतीति। महित महत्त्ववित द्रव्ये महच्छब्दात् परिमाणवाचकात् गुणवचनान्म-तुपो लोपात् । अनेकद्रव्यवत्त्वादिति अनेकं द्रव्यमाश्रयो यस्य तदनेकद्रव्यम् तद् यस्यास्ति तद्नेकद्रव्यवत् तद्भावस्तस्मात् अनेकद्रव्यवत्त्वात् । एवं सिति वायुरपि प्रत्यक्षः स्यादत उक्तम्-रूपाचेति । उद्भृतादनभिभूतादिति वक्ष्यते, उपलब्धिरिति बहिरिन्द्रियेणेति शेषः । तथाच परमाणोर्महत्त्वाभावाद्नुपल-ब्धिरित्युक्तं भवति, अनेकद्रव्यवत्त्वं च अनेकद्रव्याश्रिताश्रितत्वम् , अवयव-बहत्वाधीनमहत्त्वाश्रयत्वं वा। न च महत्त्वेनेवानेकद्रव्यवत्त्वमन्यथासिद्धमिति वाच्यं, वपरीत्यस्यापि संभवात्, जन्येन जनकस्यान्यथासिद्धिने तुः जन-केन जन्यस्येति चेन्न, जन्यजनकयोर्युगपदन्वयव्यतिरेकप्रहेऽन्यथासिद्धयभा-वात्। अन्यथा भ्रामणादिना दण्डादीनामन्यथासिद्धिप्रसङ्गात् । महत्त्वोत्क-र्षात् प्रत्यक्षतोत्कर्षो दूरादाविति चेन्न । अनेकद्रव्यवत्त्वोत्कर्षस्यापि तत्रः संभवाद्विनिगमनाविरहात् । किंच मर्कटकीटसूत्रजाले हस्तचतुष्टयादिमिते दूराद्प्रत्यक्षे मर्कटमात्रप्रत्यक्षताऽनेकद्रव्यवत्त्वोत्कर्षार्थानैव महत्त्वोत्कर्षस्य जाले वर्तमानत्वात् । एवं सूक्ष्मतुन्तु<u>भ</u>टितपटादौ दूरत्वे महत्त्वोत्कर्षेऽपि स्वरुपरिमाण्डिहरादिप्रत्यक्षत्वे द्रष्टव्यम् ॥ ६ ॥

( विवृ ) ननु परमाणोः सत्त्वे कथं तस्य न चाक्षुषादिकमत आह— महतीति । उपलब्धिः चाक्षुषं स्पार्शनं च प्रत्यक्षं महति महत्परिमाणविति भवतीति शेषः । तथाच परमाणोर्भहत्त्वाभावान्न प्रत्यक्षमिति भावः । ननु वाय्वादिरिप महत्परिमाणसत्त्वात्कथं न प्रत्यक्षमत उक्तं रूपादिति । उद्भुतरूपादित्यर्थः । तेन चक्षुरादौ रूपसत्त्वेऽपि न प्रत्यक्षम् । ननु त्रसरे-ण्वादावेव कथं महत्त्वं न परमाणावित्यत उक्तमनेकद्रव्यवत्त्वादिति । तथाच जन्यमहत्त्वं प्रति अनेकद्रव्यवत्त्वस्य प्रयोजकत्वात् परमाण्वादौ च तद्भावान्न महत्त्वम् । अनेकद्रव्यवत्त्वं च अनेकसमवेतसमवेतत्विमिति । अने-कद्रव्यवत्त्वादिति पश्चम्याः प्रयोज्यत्वमर्थः । अन्वयश्चास्य महत्परिमाणे तत्र च उपलब्धिप्रयोजकत्वं तात्पर्यवलात्पारतन्त्र्येण भासते । अतो न चकारासङ्गतिरिति ध्येयम् ।। ६ ।।

(भाष्यम्) यदि द्रव्यस्योपलिब्धर्भवति वायुर्नाम द्रव्यं कथं नोपल-भ्यते इत्यत आह्—सत्यिप द्रव्यत्वे महत्त्वे रूपसंस्काराभावाद्वायोरनुपलिब्धः। महतो द्रव्यस्य वायोरस्त्यनेकं द्रव्यं, रूपसंस्काराभावात्तु न तस्योपलिब्ध-रिति । आचार्यप्रवृत्तिर्ज्ञापयित वायोः खलु रूपमस्ति संस्कारस्तु तस्य नास्तीति ॥ ६ ॥

सत्यपि द्रव्यत्वे महत्त्वे रूपसंस्काराभावाद्वायोरनुपलब्धः ॥ ७॥

(उप०) नन्वेवमि मध्यन्दिनोल्काप्रकाशस्य चाक्षुषस्य रस्मेर्वायोर्वा स्प-श्रांसमवायेन रूपसमवायिनो महत्रश्चोपलम्भः स्याद्त आह्—सत्यपीति । रूपसंस्कारपदेन रूपसमवायो रूपोद्भवो रूपानिभवश्च विवक्षितः । तेन यद्यपि वायौ य एव स्पर्शसमवायः स एव रूपसमवायः तथापि रूपनिरूपितो नास्ति तत्र रूपात्यन्ताभावसत्त्वात् । चाक्षुषे च रस्मो रूपसंस्कारः रूपोद्भवो नास्ति, मध्यन्दिनोल्काप्रकाशे च रूपसंस्कारो रूपानिभभवो नास्ति इति न तेषां प्रत्यक्षता, एवं प्रीष्मोष्मभर्जनकपालानलकनकादिषु रूपसंस्काराभाव उन्नेयः । वृत्तिकृतस्तु रूपं च रूपसंस्कारश्चेत्येकरूपपदलोपः तेन रूपाभावा-द्वायोर्गुपल्लिबः, रूपसंस्काराभावाचश्चरादिनामनुपल्लिबरित्याहुः ॥ ७ ॥

(वितृ ०) ननु समवाय एक एव स्पर्शस्य रूपस्य च । तथाच वायो स्पर्शसत्त्वेन रूपवत्त्वमण्यावद्यकं संबन्धसत्तायाः संबन्धिसत्ताप्रयोजकत्वात् । इत्यंच कथं न वायोः प्रत्यक्षमत आह्—सत्यपीति । रूपसंस्कारः संस्कृतं रूपं कृद्विहित इति न्यायात् । उद्भूतानिभमूतरूपमिति यावत् । तदभावा-त्तादृशरूपत्वाविक्ष्ताधिकरणत्वाभावात्र वायोः उपलब्धः प्रत्यक्षमित्यर्थः । न च संबन्धसत्तायाः संबन्धिसत्तानियामकत्वात्कथं न वायो रूपाधिकरणत्वाभिति वाच्यम्, वायो रूपं नास्तीति प्रत्यक्षसिद्धेन रूपाभावेन विरोधि-

त्वात् । वायू रूपवानिति प्रत्ययासत्त्वेन तद्धिकरणतायां साधकाभावाच । यत्र तु न बाधकं किंतु साधकान्तरं तत्रैव संबन्धसत्ता संबन्धिसत्तानिया-मिका इत्यभ्युपगमस्यावश्यकत्वात् । द्रव्यत्वस्य सत्त्वकथनं तु रूपसंबन्ध-सत्त्वज्ञापनार्थम्, महत्परिमाणसत्त्वाभिधानं तु प्रत्यक्षकारणसम्पत्यर्थम्, उद्भृतत्वविशेषणं भजनकपालदिस्थविह्मगीष्मोष्मचक्षुराद्युपलिध्वारणार्थम्, अनभिभूतत्वविशेषणं मध्यंदिनोल्काप्रकाशादिप्रत्यक्षवारणार्थमिति संक्षेपः

(भाष्यम् ) वायोर्यदि रूपमस्ति कुत एतन्नोपलभ्यते इत्यत आह-अनेकद्रव्यसमवायाद्रूपविशेषाच रूपोपलब्धः । यत्वलु रूपमनेकद्रव्यवति समवैति यत्र च विशेषः संस्कारो विद्यते, तस्य रूपस्योपलब्धिभविति वायोस्तु यद्रूपं, न तत्र संस्कारोऽस्तीति न तस्योपलब्धिरिति ॥ ७॥

# अनेकद्रव्यसमवायाद्रुपविशेषाच रूपोपलब्धिः ॥ ८॥

( उप० ) एवं परमाणुनित्यताप्रकरणानन्तरं परमाणुलिङ्गतयोपोद्धा-त्तसङ्गत्या बहिर्द्रञ्यप्रत्यक्षताप्रकरणं समाप्य तदुपोद्धातेन गुणप्रत्यक्षताप्रक-रणं वर्तयिष्यन्नाह-अनेकेति । रूपगतो विशेषो रूपविशेषः तचोद्भतत्वम-निभमूतत्वं रूपत्वं च तस्माद्रूपस्योपलब्धः । नन्वेवं परमाणोद्वर्यणुकस्य च रूपं गृह्येतेत्यत उक्तमनेकद्रैव्यसमवायादिति । अनेकपदं भूयस्वपरं तेनानेकानि भूयांसि द्रव्याणि आश्रयतया यस्य तद्नेकद्रव्यं त्रसरेणु-प्रमृति तत्समेवायाद्घटादयोऽप्यवयवद्वयारच्याः परम्परयाऽनेकद्रव्याश्रया एव, रसस्पर्शादौ रूपत्वविरहाचाक्षुषत्वाभावः, चाक्षुषे तेजसि च उद्भूतविर-हात् । उद्भवश्च रूपादिविशेषगुणगतो जातिविशेष एव रूपत्वादिञ्योप्यः । शुक्कत्वसुरभित्वशीतत्वकदुत्वादिभिरपि परापरभावानुपपत्तिरेव, तत्त्रद्याप्यतन्नानात्वकल्पने तु कल्पनागौरवमुद्भवपद्स्य नानार्थत्वं चेति चेन्न, बाह्यैकैकेन्द्रियमहणयोग्यगुणत्वस्यैवोपाधेरुद्भवत्वात् तदुपाधिविरहस्यै-वानुद्भवत्वात् । अनुद्भवाभाव एव उद्भव इति केचित्तचिन्त्यम् । अनुद्भव-स्याप्येवं व्यवस्थापयितुमशक्यत्वात् । अतीन्द्रियविशेषगुणत्वमनुद्भृतत्विमिति चेत्, एवं तर्हि ऐन्द्रियकविशेषगुणत्वस्यैवोद्भवत्वापत्तेः। ऐन्द्रियकत्वावच्छे-दकं किमिति चेत् तुल्यम्। विशेषगुणेष्वेकैवोद्भृतत्वं जातिः, गुणगतजातौ परापरभावानुपपत्तिर्ने दोषायेत्यपि वदन्ति ॥ ८ ॥

(विवृ०)ननु परमाण्वादीनां प्रत्यक्षं न भवतु तद्रूपस्य तु प्रत्यक्षं कथं न भवति बहिर्द्रव्यप्रत्यक्ष एव महत्परिमाणोद्भृतानभिभृतक्पयोर्हेतुत्वाद्न्यथा घटरूः पादीनामिप प्रस्रक्षं न स्यादित्यतो गुणप्रत्यक्षताप्रकरणमारभते—अनेकेति । अनेकं द्रव्यमाश्रयो यस्य तद्नेकद्रव्यम्, अनेकाश्रितिमत्यर्थः तत्समवान्याद्नेकसमवेतसमवेतत्वादिति यावत् । ताद्दशसमवेतत्वं जन्यमहत्त्व-प्रयोक्ताद्यक्ति महत्परिमाणमेवात्र विविक्षतम्, रूपविशेष उद्भूतानिभमूत-रूपम्, तस्मात् पश्चम्यथों जन्यत्वं, तथाच रूपप्रत्यक्षे महत्परिमाणमुद्भूता-निभमूतरूपं च सामानाधिकरण्यसंबन्धेन कारणं तत्कार्यतावच्छेदकं तु बहिरिन्द्रियजन्यद्रव्यसमवेतप्रत्यक्षत्वम् । तथाच परमाणुरूपादौ महत्त्वस्य प्राध्मोष्मादिरूपादौ उद्भूतानिभमूतरूपस्य सामानाधिकरण्यसंबन्धेनासत्वा-न्न तेषां प्रत्यक्ष्मिति भावः ॥ ८ ॥

(भाष्यम् ) तेनेति संनिकृष्टतरं विशेषं परामृशति । संस्कारेण खळु रसगन्धरपर्शेषु ज्ञानं व्याख्यातमिति । यश्च गन्धो वायुनोपनीयते, तस्य संस्कारभावादेव द्रव्यस्यानुपलब्धावप्युपलब्धिर्भवति ॥ ८॥

तेन रसगन्धरपर्शेषु ज्ञानं व्याख्यातम् ॥ ९ ॥

( उप० ) स्पर्शातिरिक्तानां रूपसामानाधिकरण्यमेव बहिरिन्द्रिय-माह्यताप्रयोजकमिति रूपप्रत्यक्षसामग्रीमभिधाय तामन्यत्रातिदिशन्नाह्-तेनेति । तेनेति रूपप्रत्यक्षज्ञानेनेत्यर्थः । यथा रूपविशेषाद्रुपत्वान-भिभूतत्वोद्भृतत्वाद्रूपोपलन्धिस्तथा रसविशेषात् रसत्वानभिभूतत्वोद्भृतत्व-लक्षणाद्रसोपलञ्चिरेवमितरत्रापि योज्यम् । अनेकद्रव्यसमवायश्चातिदे-इयः, प्राणरसनत्वगिन्द्रियाणामनुद्भवाद्गन्धरसस्पर्शानामग्रहणम्, पाषाणा-दावनुद्भवाद्गन्वरसयोः, तद्भस्मनि तयोरुपल्लम्भात्, तयोः पाषाणादाबु-पलम्भ एव न तु स्पष्ट इत्येके । विभक्तावयवाप्यद्रव्यरूपानुद्भवात्तद्ग्रह-णम् । एवं रसस्यापि उष्णजले तेजोरूपस्यानुद्रवात् स्पर्शस्य चाभिभवात् विततकपूर्चम्पकादौ रूपरसस्पशीनामनुद्भवादनुपलम्भः । कनकादौ रूप-मुद्भुतमेव शुक्कत्वभास्वरत्वे परमभिभूते, रूपमप्यभिभूतमित्येके। कनकप्रहणं तु रूपान्तरसाहचर्यात्, अभिभवश्च बलवत्सजातीयग्रहणकृतमग्रहणं न तु बलवत्सजातीयसंबन्धमात्रम् बलवत्सजातीयसंबन्धस्याप्यग्रह्णनिरूप्यतया अग्रहणस्यैवोपजीव्यत्वात् । नचाग्रहणप्रयोजकत्वेन बलवत्सजातीय एवो-पजीव्यः, अम्रहणस्य म्रहणप्रागभावस्य तद्त्यन्ताभावस्य वा तद्प्रयोज्य-स्वात्, प्रहणध्वंसस्य च तत्राभावात् । तवापि तर्हि बलक्सजातीयप्रहण-कृतमग्रहणमनुपपन्नमेवेति चेत्, अस्त्वेवं तथापि सजातीयस्य बलवत्त्वे दुर्व-

ळत्वे वा तादृशसंबन्धसत्त्वे वा महणामहणे एव प्रयोजके इति स एवा-भिभवपदार्थः ॥ ९ ॥

(विवृ०) परमाण्वादिगतगुणान्तराणामि प्रत्यक्षमत एव न भवती-त्याह—तेनेति । तेन रूपस्थलीयहेतुकथनेन रसगन्धस्पर्शेषु ज्ञानं प्रत्यक्षं व्याख्यातमुक्तप्रायमित्यर्थः । तथाच पर्माणुद्ध्यणुकगतानां रसगन्धस्प-श्रीनां महत्त्वाभावान्न प्रत्यक्षम् । यद्यपि रूपस्य कार्यतावच्छेदकं नोक्त-प्रत्यक्षत्वं वायूपनीतसुरिमभागादेर्गन्धस्य वाय्वादेः स्पर्शस्य च प्रत्यक्षानुप-पत्तेस्तथापि द्रव्यसमवेतचाक्षुषं प्रति उद्भृतानिभभूतं रूपं सामानाधिकरण्य-संबन्धेन कारणम् । तथाविधरासनं प्रति उद्भृतानिभभूतरसः तथाविधन्ना-णजं प्रति उत्कटगन्धः तादात्म्यसंबन्धेन, तथाविधस्पार्शनं प्रति उद्भृतानिभ-भूतस्पर्शः सामानाधिकरण्यसंबन्धेन हेतुरिति विशिष्येव कार्यकारणभावो वक्तव्यः ॥ ९॥

#### तस्याभावादव्यभिचारः ॥ १०॥

(उप०) ननु गुरुत्वमध्यनेकद्रव्यसमवेतं रूपमहत्त्वसमानाधिकरणं चेति कथं न प्रत्यक्षमत आह्—तस्येति । तस्य रूपत्वादेः सामान्यस्य उद्भवस्य च गुरुत्वेऽभावान्न गुरुत्वं प्रत्यक्षम् । ननु मा भूत् तत्र रूपत्वादिकं तथापि तत्प्रत्यक्षं स्यादत आह्—अव्यभिचार इति । एकैकेन्द्रियप्राह्यत्वं प्रति रूपत्वादीनां पञ्चानां जातीनामव्यभिचारो नियम एव यत्रैव रूपत्वादिपञ्चकान्यतमं तत्रैव बाह्यैकैकेन्द्रियप्राह्यत्वं तद्वचितरेकादित्यर्थः । सूत्रे तु गुरुत्वाधिकारस्यास्फुटत्वान् प्रशस्तदेवैरतीन्द्रियेषु मध्ये परिगणित-मिप वह्नभाचार्थः स्पार्शनमुक्तं गुरुत्त्वम् ॥ १०॥

(विवृ०) ननु गुरुत्वादेः कथं न प्रत्यक्षं महत्त्वस्य उद्भूतरूपस्य च सामानाधिकरण्यसंबन्धेन तत्र सत्त्वादित्यत आह्—तस्येति । अत्र तत्पदेन अप्रक्रान्तस्यापि कारणकळापस्य परामर्शः कार्योत्पत्तिप्रयोजकत्या तस्य प्रसिद्धत्वात् । तथाच तस्य कारणकळापस्य अभावात् असत्त्वात् अव्य-भिचारः उद्भूतरूपादेः कार्यकारणभावकल्पनायां गुरुत्वादे नान्वयव्यभि-चार इत्यर्थः । तथाच ळोकिकविषयतासंबन्धेन प्रत्यक्षसामान्यं प्रत्येवाती-निद्रयाणां गुरुत्वादीनां गुरुत्वत्वादिना प्रतिबन्धकतास्वीकारस्यावश्यकत्वेन तदन्योन्याभावस्य गुरुत्वादावसत्त्वेन सामध्यभावात्र गुरुत्वादेः प्रत्यक्ष-मिति भावः । वद्यभाचार्येस्तु एतत्सुत्रमन्यथैव व्याख्यातं स्वीकृतं च गुरुत्वादेः स्पार्शनप्रसम्भिति संक्षेपः ॥ १० ॥ (भाष्यम्) अथापि खिल्वयमुपलिब्धः संस्कारं व्यभिचरित पाषा-णादौ रसगन्धयोरनुपल्ब्धेरिति । तच नैवं मन्तव्यमित्याह-- \*\*तस्याभावा-दव्यभिचारः । पाषाणरसगन्धादौ तस्य विशेषस्य संस्कारस्याभावात् नास्ति व्यभिचारः । अव्यभिचाराच संस्कारो हेतुरुपल्ब्धाविति । संस्कारः खल्वयं कार्येणानुमीयते । न च पाषाणरसगन्धादौ तदनुमाने हेतुरिति । पाषाणभस्मनि तु संस्काराभावात्तदुपलब्धिरिति ॥ ९ ॥

# संख्याः परिमाणानि पृथक्त्वं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे कर्म च रूपिद्रव्यरमञ्जूष्टाह्यक्षुषाणि ॥ ११ ॥

(उप०) एवमेकैकेन्द्रियप्राद्यानिभ्याय द्वीन्द्रियप्राद्यानाह—संख्या इति। एतेषां चाक्षुषत्वे स्पार्शनत्वे वा परस्परानपेक्षत्वसूचनायासमासः । यद्यपि महत्त्वापेक्षाऽस्ति तथापि न परिमाणत्वेन, चकारः स्नेहद्रवत्वेगानामुपसं-यहार्थः। चाक्षुषाणिति स्पार्शनत्वमप्युपल्रक्षयित यद्वा चकार एव चाक्षु-षाणि चेत्यत्रापि योज्यः। संख्या इति बहुद्ध्यनमेकत्वादिकाः सर्वा एव संख्याः संगृह्णाति। एकत्वं सामान्यमेव न तु गुण इति चेत् तद्यादि द्रष्ट्यमात्रवृत्ति तदा द्रव्यत्वेन सहान्यूनानितिरिक्तवृत्तित्वम्। अथ गुणक-मेणोरिप वर्तते तदा सत्त्या सहात्र्यूनानितिरिक्तवृत्तित्वम्। कथं तिर्हि गुणादावप्येकत्वादिप्रत्यय इति चेत् आरोपितेनैकत्वेन, एकार्थसमवायप्रत्यास्या सम्या वैकत्वप्रत्ययो वा। तदेत्वेकत्वं नित्यद्वव्येषु नित्यम् अनित्येषु च कारणेकत्वासमयायिकारणकम्। द्वित्वादिकं तु अपेक्षाबुद्धि-जन्यम्। अपेक्षाबुद्धिश्च नानैकत्वसमूहालम्बनक्त्या सजातीययोर्विजातीय-योर्वा द्वय्योश्चक्षुष्ठासंनिकर्षे।। ११॥

(विदृ ) द्वीन्द्रियप्राद्यानाह—संख्या इति । चाक्षुषाणीत्यत्रापि पूर्व-चकारो योजनीयः तेन सङ्ख्यादीनि कर्मपर्यन्तानि रूपवद्गव्यसमवे-तानि चाक्षुषाणि स्पार्शनानि चेत्यर्थः । कर्म चेति चकारादुद्भृतरूपवद्ग-व्याणां योग्यगतानां स्नेहवेगद्रवत्वानां जातीनां च संग्रहः । रूपिपदं योग्यपरं तेन परमाण्वादियतानामेतेषामप्रत्यक्षत्वेऽपि नासंगतिः ॥ ११ ॥

(भाष्यम्) संस्कृतरूपवद्गव्यसमवायाचाक्षुषाण्येतानि । तदभावान्न मूलकारणस्येतानि चाक्षुषाणीति । स्नेहस्तु गुणो न चाक्षुषः । कार्येण खल्वयमनुभीयते । वेगः खल्वपिन चक्षुषा गृह्यते कर्मणा त्वनुमीयते इति । द्रवत्वं तु चाक्षुषमि न सूत्रितमसूत्रणादिति ॥ १० ॥

## अरूपिष्वचाक्षुषाणि ॥ १२ ॥

( उप० ) एतान्येव कर्मपर्यन्तान्यभिप्रेत्याह—अरूपिष्विति । रूपरहि-तेषु द्रव्येषु वर्तमानानि कर्मान्तानि संख्यादीन्यचाक्षुषाणि न स्पार्शनानी-त्यपिद्रष्टव्यम् । अप्रत्यक्षाणीति नोक्तम् , तथा सत्यात्मैकत्वमपि प्रत्यक्षं न स्यात् ॥ १२ ॥

(विवृ०) अयोग्यसमेवेतानामेतेषामचाक्षुषत्वमर्थायातमपि स्पष्टार्थमाह-अरूपिष्विति । अरूपिषु अयोग्येषु एतानि अचाक्षुषाणि अस्पार्शनानि चेत्यर्थः । आत्मैकत्वस्य मानसप्रत्यक्षोद्याद्प्रत्यक्षाणीति नोक्तम् ॥१२॥

(भाष्यम्) तानि खल्वेतानि—क्षंअरूपिष्वचाक्षुषाणि । स्पार्शनानि तु कचिद्भवन्ति । फूत्कारादौ खल्लु संख्यादीनामुपल्रन्धिर्भवति । दोषात्तु कचित्र भवत्युपलन्धिरिति ॥ ११ ॥

### एतेन गुणत्वे भावे च सर्वेन्द्रियं ज्ञानं व्याख्यातम् ॥ १३ ॥

(उप०) रूपादीनामेकैकेन्द्रियप्राह्यत्वं संख्यादीनां द्वीन्द्रियप्राह्यत्वं सुखादीनां मानसत्वं तथाच गुणत्वसत्तयोः सामान्ययोः सर्वेन्द्रियप्राह्य-त्वमायातमित्याह—एतेनेति । व्यक्तिप्रहणयोग्यतेव जातिप्रहणयोग्यता । व्यक्तयश्च यथाययं यदि सर्वेन्द्रियेर्गृह्यन्ते तदा जात्योरपि गुणत्वसत्तयोः सर्वेन्द्रियप्राह्यत्वं पर्यवसन्नमित्यर्थः ॥ १३॥

इति शांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे चतुर्थाध्यायस्याद्यमाहिकम्।

(विवृ०) सत्तागुणत्वयोः सर्वेन्द्रियमाद्यत्वमाह—एतेनेति । भावः सत्ता सर्वेन्द्रियं सर्वेन्द्रियजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षं तथाच तयोः सर्वेन्द्रिययो-ग्यवृत्तित्वात्सर्वेरेवोन्द्रियेस्ते गृह्येते इति भावः ॥ १३॥ इति श्रीजयनारायणतर्वपन्चाननभट्टाचार्यकृतायां कणादस्त्रविवृतौ चतुर्थीध्यायस्याद्यमाहिकम्।

(भाष्यम्) गुणत्वं गुणभावः। भावस्त्विवशेषितो द्रव्यगुणकर्मणामिति। चक्षुषा गुणभावो विज्ञायते, स्पर्शनेन गुणभावो विज्ञायते। एवं शेषेषु। तदेवं सर्वेरिन्द्रियेर्गुणभावो विज्ञायते इति। एतेन भावो व्याख्यातः। अथापि गुणत्वं भावश्वार्थोन्तरभूतं सर्वेन्द्रियनिर्माद्यामिति यो मन्यते, तस्यैतत्। एतेन सर्वेन्द्रियं ज्ञानं व्याख्यातमिति। नास्त्येतत् गुणत्वभावयोः सर्वेन्द्रियं ज्ञानमिति व्याख्यातम्। यदि वै स्यात्, नैव तत्र कश्चिद्विप्रतिपद्येत। निह चक्षुर्विषये कश्चित्विप्रतिपद्येत। प्रागेव तु सर्वेन्द्रियनिर्माह्ये। अथाप्येतदुक्तम्। सा चेयं प्रमितिः प्रत्यक्षपरा, जिज्ञासितमर्थमाप्तोपदेशात्पति-पद्यमानो छिङ्गदर्शनेनापि बुसुत्सते, छिङ्गदर्शनानुमितंतु प्रत्यक्षतो दिदृक्षते

प्रत्यक्षत उपलन्धेऽर्थे जिज्ञासा निवर्तते इति । तस्मान्नास्ति तत्र सर्वेन्द्रिय-ज्ञानमिति व्याख्यातम् । नह्येतत्तत्र तत्र समवैति । तत्र तत्र समवायाद्धि तत्तदिन्द्रियं ज्ञानमिति । यदि त्वेतदिप द्वयं तत्र तत्र समवेयात्, उप-पद्यते सर्वेन्द्रियं ज्ञानमिति। अथापि खलु परिभाषामात्रं गुणत्वं परिभाषा-मात्रं भावः, ततो विषयस्य सर्वेन्द्रियज्ञानाद्विषयिणि तस्योपचारः॥ १२॥ इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये चतुर्थस्याध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

# चतुर्थाध्याये दितीयाहिकम् ।

तत्पुनः पृथिव्यादि कार्यद्रव्यं त्रिविधं शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञकम् ॥१॥

( उप० ) स्पर्शवद्भव्यपरीक्षार्थे चतुर्थाध्याये मूलकारणपरमाणुपरीक्षा-नन्तरं कार्यद्वारा स्पर्शवन्त्येव द्रव्याणि परीचिक्षिषुराह-तदिति । तत्र शरीरत्वं प्रयत्नवदात्मसंयोगासमवायिकारणवत् क्रियावदन्त्यावयवित्वमु-ज्पाधिभेदः । न तु शरीरत्वं जातिः प्रथिवीत्वादिना परापरभावानुपपत्तेः । इन्द्रियत्वं च स्पृत्यजनकज्ञानकारणमनःसंयोगाश्रयत्वम्, शब्देतरोद्भृत-विशेषगुणानाश्रयत्वे सति ज्ञानकारणमनःसंयोगाश्रयत्वं वा । नक्तंचरन-यनरिमस्तु तेजोंऽन्तरमेव । चक्षुष्ट्वे तु शब्दरूपेतरोद्भृतविशेषगुणानाश्रयत्वे सतीति देयम्।न त्विन्द्रियत्वं जातिः, पृथिवीत्वादिना परापरभावानुपपत्तेः । विषयत्वं च यद्यपि प्रतीयमानतया भोगसाधनत्वम्, तच छौकिकसाक्षा-त्कारविषयत्वमेव द्रव्यगुणकर्भसामान्याभावसाधारणम्, तथापि स्त्रानु-रोबात् लौकिकसाक्षात्कारविषयकार्यद्रव्यत्वं द्रष्टव्यम् । पृथिव्यादिकार्यद्रव्यं त्रिविधमिति हि सूत्रम्, तथाच विषयत्वमपि न जातिः ॥ १ ॥

( विवृ ) परमाणुरूपमूलकारणपरीक्षां प्रथमाहिके संपाद्य कार्यद्रव्यं विभजते तदिति । अत्र शरीरत्वम् अन्त्यावयविमात्रवृत्तिचेष्टावद्वृत्तिजा-तिमत्त्वं हस्तत्वपृथिवीत्वद्रव्यत्वसत्त्वादिवारणाय प्रथमवृत्यन्तम् । घटत्वा-दिवारणाय चेष्टावद्वृत्तीति । घटझरीरसंयोगादिवारणाय जातीति । मनुष्यत्वचैत्रत्वादिजातिमादाय मानुषादिशरीरे छक्षणसमन्वयः । वृक्षा-दाविप चेष्टाऽस्त्येव आध्यात्मिकवायुसंबन्धात् । अन्यथा भग्नक्षतसंरोहणादिकं न स्यात् । कल्पभेदेन नृसिंहशरीरस्य नानात्वात्रृसिंहत्वजातिमादाय तत्र लक्षणसमन्त्रयः । नतु शरीरत्वं जातिः पृथिवीत्वादिना संकरात् । नापि चेष्टाश्रयत्वम्, निश्चेष्टशरीरेऽव्याप्तेः । इन्द्रियत्वमपि न जातिः पृथिवीत्वादिना संकरप्रसङ्गात् किंतु शब्देतरोङ्कृतविशेषगुणानाश्रयत्वे सित झानकारणमनः संयोगाश्रयत्वम् इन्द्रियमनः संयोगचर्ममनः संयोगान्तमनः संयोगाः झानकारणानीति चर्मण्यात्मिन चातिव्याप्तिवारणाय सत्यन्तम्। श्रोत्रेऽव्याप्तिवारणाय शब्देतरेति। व्याचादिनयनर सेश्चश्चष्ट्रकृतिकारे तु रूपेतरेत्यपि वक्तव्यम्। चाणादौ गन्धादिसक्त्वादुङ्कृतेति। शुक्कत्वादि-व्याप्यमनुङ्कृतत्वं ज्ञातिनीनेव तद्भावकृद्वक्त्वमुङ्कृतत्वम्। तच्च संयोगे-ऽप्यस्तीत्यसंभववारणाय विशेषेति। कालदिगादावितव्याप्तिवारणाय ज्ञानकारणेति। चश्चरवयविषयसंयोगस्यापि चश्चविषयसंयोगद्वारा ज्ञानजनकत्वस्वीकाराचश्चरवयवविषयसंयोगस्यापि चश्चविश्वषणतायाः कालादौ रूपाभावचाश्चष्यय जनकतया तद्वदकसंयोगस्यापि स्वाश्चयविशेषणतासंवन्येन चाश्चष्वकारणत्वात् तमादाय कालादौ चातिव्याप्तिवारणाय मनः-पदम्। विषयत्वं च साक्षात्परम्परया वोपभोगसाधनत्वे सित जन्यद्वयन्त्वम्, तस्य शरीरेन्द्रियवृत्तित्वेऽपि शिष्यबुद्धिवैशदार्थे तयोः पृथगुत्कीर्तन-मिति संक्षेपः॥ १॥

#### प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां संयोगस्याप्रत्यक्षत्वात्पञ्चात्मकं न विद्यते ॥ २ ॥

( ७५० ) इदानीं शरीरस्य त्रैभौतिकत्वचातुर्भौतिकत्वपाश्चभौतिकत्व-प्रवादं निराकर्तुमाह—प्रत्यक्षेति। गन्धक्केदपाकव्यृहावकाशदानेभ्यः पाश्चभौ-तिकंयिद शरीरं भवेदप्रत्यक्षं भवेत् यथा प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां वायुवनस्पतीनां संयोगोऽप्रत्यक्षस्तथा शरीरमप्यप्रत्यक्षं स्यादिति दृष्टान्तद्वारकं सूत्रम्, पश्चात्मकं न विद्यत इति शरीरमिति शेषः। क्षेदपाकाद्यस्तु उपष्टम्भक-जलानल्याता एव, चातुर्भौतिकोऽप्येवम्। नन्वस्तु त्रैभौतिकम्, त्रयाणा भूतानां प्रत्यक्षत्वादिति चेन्न, विज्ञातीयारम्भस्य प्रतिषेधादेकस्य गुणस्यावयविनि गुणानारम्भकत्वात्। तद्यदि पृथिवीजलाभ्यामारम्भः स्यात् तदा तदारब्धमगन्धमरसं च स्यात्। एवं पृथिव्यनलाभ्यामगन्धमरस्य च स्यात्। पृथिव्यनिलाभ्यामगन्धमरसम्कप्मस्पर्शं च स्यादि-त्यादृह्यम्।। २।।

(विवृ०) शरीरस्य चातुर्मोतिकत्वं पाश्चमौतिकत्वं च निराक्त-रुते—प्रत्यक्षेति । 'गन्धक्वेदपाकव्यूहावकाशदानेभ्यः पाश्चमौन्तिकम् ' इति न्यायपूर्वपक्षसूत्रम् । मानुषादिशरीरेषु गन्धादीनां भूतपश्चककार्याणां पश्चानां सत्त्वात् तानि पाश्चभौतिकान्येवेति केचिद्वदन्ति, तन्मतं खण्डयति—पश्चात्मकं शरीरं न विद्यते प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां संयोगस्याप्रत्यक्षत्वात् तदा-रुच्धस्याप्यप्रत्यक्षतापत्तेः । नहि वायोराकाशस्य वा प्रत्यक्षं कस्यचिद्भवति तस्माच्छरीरं न पाश्चभौतिकामित्यर्थः । चातुर्भौतिकत्वमपि अनया युत्त्या खण्डनीयम् ॥ २ ॥

(भाष्यम्) तत्र यदेतित्रिविधं कार्यद्रव्यं, तिकं पश्चिभिर्भृतैरेकैकमारभ्यते आहोस्विदंकैकभेकैकेनेति । कुतः संशयः ? विशेषानुपळ्व्यः । गन्धक्ठेदा-द्यस्तावद्त्रोपळभ्यन्ते, ते किं भूतानां प्रकृतिभावात्तद्धमां उपळभ्यन्ते, आहोस्विद्प्रकृतिभावानां भूतानां संयोगस्याप्रतिषधात्संनिधरिति नोपळभ्यते विशेषः । अतः संशय इति । किं तत्र तत्त्वम् ?—क्षप्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां संयोगस्याप्रत्यक्षत्वात्पश्चात्मकं न विद्यते । प्रत्यक्षाणामप्रत्यक्षाणां च यः परस्परं संयोगः, स खळु न प्रत्यक्षः । कस्मात् ? तदाश्रयाणामप्रत्यक्ष-त्वात् । प्रत्यक्षाणां खल्वेष प्रत्यक्ष इति । तस्मात्कार्यद्रव्यं न पश्चात्मकं विद्यते । अप्रत्यक्षं हि तदैतत्स्यादिति। तदेवं न पश्चिभिरेकैकमारभ्यते, किं त्वेकैकमेकैकेनेति ॥ २ ॥

### गुणान्तराप्रादुर्भावाच न त्र्यात्मकम् ॥ ३ ॥

( उप० ) एतदेवाह-गुणेति। पृथिव्यप्तेजसां प्रत्यक्षाणामेवारव्यं शरीरं प्रत्यक्षं स्यादिष, यदि तत्र गुणान्तरं कारणगुणपूर्वकं प्रादुर्भवेते, न त्वेत-दिस्त एकस्य गन्धादेरनारम्भकत्वस्योक्तत्वात्। तथाच न ज्यात्मकमि शरीरं न रूपवद्भतत्रयारब्धमपीत्यर्थः॥ ३॥

(विवृ०) ननु पृथिव्यादीनां त्रयाणां प्रत्यक्षत्वात् त्रैभौतिकत्वमेव मानुषादिशरीराणामङ्गीकार्यमित्यत आह—गुणेति । चकारस्त्वर्थे । मानुषा-दिशरीरं न ज्यात्मकं पृथिव्यादित्रयारव्यम्, गुणान्तरस्य स्नेहस्य चित्र-रूपस्य चित्रस्पर्शस्य चाप्रादुर्भावादनुत्पत्तेः । यथा स्नेहवदवयवारव्यस्यावय-विनः स्नेहः कारणगुणपूर्वको दृश्यते, यथा वा नानावर्णावयवैरारव्य-स्यावयविनश्चित्ररूपमुत्पद्यते तथा मानुषादिशरीरेऽपि कथं न भवति कार-णस्याविशेषात् ॥ ३ ॥ (भाष्यम्) इतश्चेतदेवं प्रतिपत्तव्यम्- \*गुणान्तराप्रादुर्भावाच । यदि भूतपश्चकोपादानकमेतत्स्यात्, अपूर्वः कश्चिद्धुणो हरिद्राचूर्णोपादानक-द्रव्ये छौहित्यवदत्र प्रादुर्भवेत् । गुणान्तराप्रादुर्भावाच प्रतिपद्यामहे नैत-त्पश्चात्मकमिति । तदिदमनेकभूतोपादानं गुणान्तरवद्वा स्यात्, अगन्धम-रूपमरसमस्पर्शं च वा प्रकृत्यनुविधानात्स्यादिति ।। ३ ।।

(भाष्यम्) अत एव-क्रन ज्यात्मकम् । प्रत्यक्षैः पृथिव्यप्तेजोभिरपि नैत-दारभ्यते । गुणान्तरप्रादुर्भावाभावात् । प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां संयोगस्याप्रत्य-क्षत्वात्त्वस्य प्रतिषेधो न भवतीति ॥ ४॥

### अणुसंयोगस्त्वप्रतिषिद्धः ॥ ४ ॥

( उप० ) कथं तहींकस्मिन्नेव द्यारि पाकादीनामुपलम्भ इत्यत आह— अण्विति। मिथः पश्चानां भूतानां परस्परमुपष्टम्भकतया संयोगो न निषिध्यते किंतु, विज्ञातीययोरण्वोद्रेव्यं प्रत्यसमवायि कारणं संयोगो नेष्यते। तथाच तदुपष्टम्भात् पाकादीनां द्यारि भवत्युपलम्भ इति। तर्हि किंप्रद्य-तिकमिदं मानुषद्यरिरमित्यत्र गोतमीयं सूत्रमुपतिष्ठते—'प्रार्थिवं तद्विद्येप-गुणोपल्ल्बेः' पृथिवीविद्येषगुणो गन्धो मानुषद्यरिरे आनाद्यमनपायी दृश्यते, पाकादयस्तु शुष्कद्यरिरे नोपलभ्यन्ते इति नेषामौपण्यिकत्वं गन्धस्य स्वाभाविकत्वमिति पार्थिवत्वव

(विवृ०) नतु कथं ति भूयन्ते इत्याशङ्करगह—अणि संयोगस्तु न प्रतिषिद्धः ना

वायिकारणाद्वव्यान्तरमेवेत्वथः । तथाच

पष्टमः एकस्य शरारस्य ज्यात्म-कत्वे पृथिवीत्वजल्प्तादिजातीनां परस्परसांकर्यप्रसङ्गादिति भावः । न च सांकर्यभयात् किं पार्थिवत्वं स्वीकार्यम् उत जलीयत्वं वेत्यत्र किं विनिगमकिमिति वाच्यं, स्वाभाविकगन्धवत्त्वस्येव पार्थिवत्वे विनिगमक-त्वात् । अनुभूयते हि शुष्कशरीरेऽपिगन्धः नतु क्षेदादिरिति गन्धस्य स्वाभा-विकत्वम् । तथाच गोतमसूत्रम् 'पार्थिवं तिद्वरोषगुणोपल्रब्धेः' इति ।।४।।

( भाष्यम् ) क्वेदादीनां तर्ह्युपल्रिब्धः शरीरादौ नोपपद्येत इत्यत आह— \*अणुसंयोगस्वप्रतिषिद्धः। न ब्रूमः सूक्ष्माणां पृथिव्यादीनां परस्परसंयोगो नास्तीति। अस्ति त्वयं परस्परं संयोगः। तदेवं परस्परसंयुक्तानां भूयस्त्वात् पृथिन्यादिन्यपदेशसुपादानभावं चाचक्ष्महे, नत्वणूनां परस्परसंयोगं प्रति-षेश्राम इति ॥ ५ ॥

## तत्र शरीरं द्विविधं योनिजमयोनिजं च ॥ ५ ॥

(उप०) पार्थिवं शरीरं विभजते-तत्रेति।तत्र पार्थिवाप्यादिशरीरेषु मध्ये पार्थिवं शरीरं द्विविथम्। केते द्वे विथे इखत्राह-योनिजमयोनिजं चेति। आप्य-तैजसवायवीयशरीराणां वरुणादित्यवायुलोकेषु प्रसिद्धानामयोनिजत्वमेव । अयोनिजत्वं ग्रुऋरोोणितसन्निपातानपेक्षत्वम् । अयोनिजं च देवानामृषीणां च । श्रृयते हि ब्रह्मणो मानसा मन्वाद्यः इति । कारणमन्तरेण कथं कार्यमिति चेत् योनेः शरी स्वयुक्तिके हो हो हो हो हो स्वयं अध्यानकृमिमशकादि-शरीरे व्यभिचारात संस्थानविशेषत्वस्य चासिद्धेः देविधेशरीरापेक्षया-ऽस्मदादिशरीराणामन्यादृशत्वात्।योनिजमपि द्विविधं जरायुजमण्डजं च। जरायुजं मानुषपशुमृगाणां गभीशयस्य जरायुत्वात् । पक्षिसरीसृपाणाम-ण्डलम् परितः सर्पणशील्प्वात् । सर्पकीटमत्स्याद्योऽपि सरीसृपा एव । यद्यपि वृक्षाद्योऽपि शरीरभेदा एव भोगाबिष्ठानत्वात् । न खलु भोगाधिष्ठानत्वमन्तरेण जीवनमरणस्वप्नजागरणभेषजप्रयोगबीजसजाती-यानुबन्धानुकूलोपगमप्रतिकूलापगमाद्यः संभवन्ति वृद्धिक्षतभग्न-संरोहणे च भोगोपपादके स्फुटे एव। आगमोऽप्यस्ति-' नर्भदातीरसंभूताः सरळार्जुनपाद्पाः । नर्भदातोयसंस्पर्शात् ते यान्ति परमां गतिम् ॥' इत्यादिः । ' स्मशाने जायते वृक्षः कङ्कगृच्चादिसेवितः ' इत्यादिश्च। तथापि चेष्टावत्त्वमिन्द्रियवत्त्वं च नोद्भिदां स्फुटतरमतो न शरीरव्यवहारः ॥ ५ ॥

(विवृ०) पार्थिवं शरीरं विभजते—तत्रेति । योनिजमपि द्विविधं जरायुजमण्डजं च। जरायुजं मनुष्यपश्चादीनाम् अण्डजं पक्षिसपिदीनाम्। अयोनिजं स्वेदजोद्भिज्ञादिकम् स्वेदजं दंशमशकादीनाम्, उद्भिजंतरगुल्मा-दीनाम्। मानसं च शरीरं सप्तर्षीणाम्। मन्वादीनां च तैजसमेव नतु पार्थिवम्। वृक्षादीनां शरीरत्वे मानं च ' शरीरजैः कमेदोषैयाति स्थावरतां नरः ' इति मनुवचनम्। 'गुरुं त्वंकृत्य हुंकृत्य विप्रं निर्जित्य वादतः। श्मशाने जायते वृक्षः कङ्कगृष्ठादिसेवितः॥ ' इत्यादिवचनं चेति संक्षेपः॥ ५॥।

(भाष्यम्) योनिरुत्पत्तिस्थानिवशेषस्ततो जातं योनिजं, विपर्ययाद-योनिजमिति । तत्राप्यादिशरीरमयोनिजमेव । पार्थिवंतु योनिजमयो-निजं चेति द्विविधं भवति । योनिजं खल्विप जरायुजस्वेदजाण्डजोद्रि- ज्जभेदाचतुर्विधम् । सेयं चतुर्विधा नियतोत्पत्तिस्थली योनिरित्याख्यायते। एताभ्यः खलु येषामुत्पत्तिस्ते भवन्ति योनिजाः ॥ ६ ॥ अनियतदिग्देशपूर्वकत्वात् ॥ ६ ॥

(उप०) अयोनिजशरीरोत्पत्तिकारणमाह्-अनियतेति । अनिय-तदिग्देशाः परमाणवो धमविशेषजनितकर्माणस्तत्पूर्वकत्वाद्योनिज-शरीराणाम् ॥ ६ ॥

(विवृृृ ) ननु मन्वादीनामयोनिजं शरीरं कथमुत्पद्यते शुक्रशोणिता-रम्भकपरमाणूनामेव विशिष्टशरीरारम्भकत्वेन तत्र तद्भावादित्याशङ्काया-माह—अनियतेति । अनियतौ दिग्देशौ येषां ते अनियतिदग्देशाः परमा-णवस्तत्पूर्वकत्वात् तद्धीनत्वात्, 'सन्त्ययोनिजाः' इति दशमसूत्रेण पश्चम्यन्तानां चतुर्णो सूत्राणामन्वयः । तथाच वरुणलोकादौ अयोनिजा आप्या तैजसा वायवीया मानसाश्च देहाः सन्ति । तेषां शुक्रशोणिताय-नपेक्षोत्पत्तिकानामारम्भकाः परमाणवः कृत आगच्छन्ति योनिजेषु शुक्रशोणितपरमाणव एवारम्भका दृष्टा इत्याशङ्कानिरासार्थमुक्तमिदम् । पार्थिवा जलीया तैजसा वायवीयाश्च परमाणवः सर्वासु दिश्च सर्वेषु देशेषु च सन्ति । तेषां दिग्देशनियमाभावात् अयोनिजशरीरोत्पत्तौ न परमाणुदु-भिक्षम् । निह शुक्रशोणितपरमाणुभिन्ना परमाणवो न देहारम्भकाः दंशमशकतरुगुल्मादिदेहानुत्पत्तिप्रसङ्गादित्यर्थः ।। ६ ।।

(भाष्यम् ) अथापि खल्वाभ्योऽन्याप्यस्युत्पत्तिस्थली ? अस्ति चायोनि-जं शरीरमिति।कृत एतत्प्रतिपत्तव्यम्—अनियतिदग्देशपूर्वकत्वात् । निय-तिदग्देशपूर्विका खल्ज जरायुजादीनामुत्पत्तिरयोनिजानां तु अनियतिदग्दे-शपूर्विकोत्पत्तिरिति । मरीच्यादयः खल्वात्मभुवो मानसाः पुत्राः और्वश्चो-रुज इत्येतेषां न नियता दिगस्त्युत्पत्तौ न नियतो देशः । सेयमनियतिद-ग्देशपूर्वकोत्पत्तिस्थली अयोनिरित्युच्यते ॥ ७ ॥

### धर्मविशेषाच ॥ ७ ॥

(उप०) ननु परमाणूनां कर्म विना कथं द्रव्यासमवायिकारणं संयोगः कथं वा संयोगमन्तरेण द्रव्योत्पत्तिरत आह—धर्मेति । अदृष्टवदात्मसंयोगादेव सर्गादौ परमाणूनां कर्म तेन च कर्मणा संभूय परमाणवो द्यणुका-दिप्रक्रमेण अयोनिजं देवर्षाणां दर्रारमारभन्ते इत्यर्थः । उपलक्षणं चैतत् अधर्मविशेषा अधुद्रजन्तूना मुष्मजानां मशकादीनां यातनामयानि शरीराण्यु-त्यदन्ते इत्यपि द्रष्टव्यम् ॥ ७ ॥

(विवृ०) नन्वयोनिजश्रिरारम्भकपरमाणूनां द्र्यणुकारम्भकसंयोगेषु असमवायिकारणानां तादृशपरमाणुकर्मणां कथमुत्पत्तिस्तद्समवायिकारणस्याभावाद्त आह्—धर्मेति । धर्मिविशेषात् सृज्यमानप्राणिनां पुण्यविशेषादेव तेषामयोनिज्ञानि शरीराण्युत्पद्यन्ते, तादृशादृष्टवदात्मसंयोगेन परमाणूनां क्रिया भवन्ति, ततः परमाणूनां द्र्यणुकारम्भकाः संयोगा जायन्ते, ततो द्र्यणुकादिक्रमेणायोनिज्ञानि शरीराण्युत्पद्यन्ते इत्यर्थः॥॥॥

(भाष्यम्) अधर्मविशेषाच । योगसमाधिजाद्धमंविशेषाद्योनिजशरी-राण्युत्पद्यन्ते । योगी खल्विच्छया कायव्यूहं निर्भिमीते इति ॥ ८ ॥

#### समाख्याभावाच ॥ ८॥

( उप० ) देवर्षीणामयोनिजे शरीरे प्रमाणान्तरमाह—समेति । समाख्या अन्वर्था संज्ञा श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणादिषु प्रसिद्धा । तथाहि दुर्वासःप्रभृतयो मानसाः अहङ्कारेभ्यः समभवदिङ्गरा इत्यादिका, तयाऽपि ज्ञायते सन्त्य-योनिजानि शरीराणि देवर्षीणामिति ॥ ८ ॥

(विवृ०) नन्वयोनिजरारीराणां संज्ञा कथं भवति पित्रादीनामभावात्। अनुभूयन्ते हि छोके चैत्रमैत्रादिसंज्ञाः पित्रादिनिवेशिता इत्याराङ्काया-माह—समेति । समाख्या संज्ञा तस्या भावात् सत्त्वात् बीजिपित्रादिकं विनैवेति शेषः। नहि सर्वाः संज्ञाः पित्रादिनैव निवेशिता घटापटादि-संज्ञानां तथात्वाभावात् । तथाच येनेश्वरेण घटपटाद्यचेतनेषु संज्ञा निवेशितास्तेनैव मनुमरीच्यादिसंज्ञा अयोनिजेषु शरीरेषु निवेशिता इति भावः॥ ८॥

(भाष्यम्) यः खलु प्रजापतेर्मनसः प्रादुर्भूतः स दुर्वासाः, यश्चो-हतः सोऽयमोर्वः । या चेयं नारायणस्योरुदेशादुत्पन्ना, सेयमुर्वशी । भृगुर्भर्जनात्, अङ्गिरा अङ्गारात्, तन्नैव योऽयमर्चिषि जातस्तृ-तीयः सोऽयमित्रिरित्येवमादिका समाख्या भवति । समाख्याभावाच प्रतिपद्यामहे अस्त्यन्या उत्पत्तिस्थली, अस्ति चायोनिजं शरीरिमिति । या चेयं जराय्वादिभ्योऽन्या उत्पत्तिस्थली, तस्याः खल्वयोनिरिति समाख्या भवति, न त्वेतस्याः पश्चमी योनिरिति समाख्या भवतीति ॥ ९ ॥

### संज्ञाया आदित्वात् ॥ ९ ॥

( उप० ) प्रमाणान्तरमाह्—संज्ञयेति । सर्गादौ या ब्रह्मादिसंज्ञा आ-दिभूता प्राथमिकी तया ज्ञायते अस्त्रयोनिजं शरीरमिति । नहि तदा ब्र-ह्मणो मातापितरो स्तः याभ्यां ब्रह्मादिसंज्ञा कृता स्यादिति भावः ॥ ९ ॥ (विवृ०) ननु ईश्वरे प्रमाणाभावात् कथं घटपटादिसंज्ञानां तत्कृतत्व-मिलत आह—संज्ञाया इति । संज्ञाया आदित्वात् कारणत्वात् ईश्वरस्येति शेषः । तथाच 'संज्ञाकर्म त्वस्मद्विशिष्टानां लिङ्गम्' इतिस्त्रेण संज्ञाकर्तृ-त्वेनेश्वरसिद्धेरुक्तत्वादिश्वरस्य संज्ञाकर्तृत्वं निरावाधमेवेति भावः ॥ ९ ॥ (भाष्यम्) कृत एतत्— \*\*संज्ञाया आदित्वात् । आदिः खल्वेषा संज्ञा, न त्वधुना क्रियते इति न तत्र पर्यनुयोगः। या चादिभूता स्वयंभ्वादिसंज्ञा, तया ज्ञायते अस्त्ययोनिजं शरीरमिति । न वै स्वयंभूर्जरायुजो न स्वेदजो नाण्डजो नोद्धिज इति ॥ १०॥

#### सन्त्ययोनिजाः ॥ १० ॥

( उप० ) उपसंहरति—सन्तीति । शरीरिवशेषा इति शेषः ॥ १० ॥ ( विवृ० ) इदानीं चर्तुणामुक्तानां सूत्राणांसाध्यं निर्दिशति—सन्तीति । मनुमरीच्यादीनां देहविशेषा इति शेषः ॥ १० ॥

(भाष्यम् ) तस्मात्— \* सन्त्ययोनिजाः । मरीच्यादयः । अयोनिजानां सद्भावे उक्ते अयोनेः सद्भावमुक्तं मन्यते सूत्रकारः । न वै खल्वेतैरेव हेतुभिर्ज्ञायते सन्त्ययोनिजा इति ॥ ११ ॥

### वेदछिङ्गाच ॥ ११ ॥

( ७प० ) उपसंहतेऽतिदाढ्योर्थ प्रमाणान्तरमाह—वेदेति । वेदो मन्त्रः स च लिङ्गयते ज्ञाप्यतेऽनेनेति वेदलिङ्गं ब्राह्मणम् । ततोऽप्ययोनिजं शरीं प्रतिपद्यते इत्यर्थः । तथाहि ब्राह्मणम् 'प्रजापितः प्रजा अनेका असूजत् स तपोऽप्यत प्रजाः सृजेयिमिति स मुखतो ब्राह्मणमस्जत्, बाहुभ्यां राजन्यमूरुभ्यां वैद्यं पद्मां शृद्धम् ' इति । वेदोऽपि 'ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीद्वाहू राजन्यः कृतः । ऊरु तदस्य यद्वैद्रयः पद्मां शृद्धोऽजायत ' इत्यादिः । तदेवं योनिजमयोनिजं च पार्थिवशरीरमुक्तम् । आप्यं तैजसं वायवीयं चायोनिजमेव, शुक्रशोणितयोनियमेन पार्थिवत्वात् । पार्थिवन च पाथसीयानारम्भात् । इन्द्रियं तु पार्थिवं व्राणं सर्वप्राणमृत्साधारणं जलाद्यनिभूतैः पार्थिवभागैरारव्यं व्राणम्, व्राणं पार्थिवं रसाच्य्यज्ञकत्वे सित गन्धव्यज्ञकत्वान्मगमदगन्धामिव्यज्ञकत्वत्वात्सक्तुरसामिव्यज्ञकसलिलवत् । एवं चक्षुस्तैजसं रसाद्यव्यज्ञकत्वे सित रूपस्यैव

व्यक्षकत्वादालोकवत् । त्विगिन्द्रयं वायवीयं गन्धाद्यव्यक्षकत्वे सित स्पर्शस्यैव व्यक्षकत्वात् । अङ्गसिङ्गसिलिल्झौत्याभिव्यक्षकव्यजनवातवत् । विषयस्तु पार्थिवो मृत्पाषाणस्थावरलक्षणः तत्र भूप्रदेशाः प्राकारेष्टकाद्यो मृद्धिकाराः । प्रावमणिहीरकगैरिकाद्यः पाषाणाः । स्थावरास्तृणौषिविवृक्ष-गुल्मलतावतानवनस्पतयः । आप्यास्तु विषयाः सिरत्समुद्रहिमकरकाद्यः । तैजसस्तु विषयो भौमिदिव्योद्यीकरजभेदाचतुर्विधः । भौमं काष्टेन्यनप्रभवम्, दिव्यमविन्धनं विद्युदादि, उद्यीमन्नादिरसार्जनक्षमं जाठ-रम्, आकरजं च हिरण्यादि । वायवीयस्तु विषयः उपलभ्यमानस्पर्शाश्रयो वायुः, वायोश्चतुर्थः कार्यः प्राणोन्तः शरिरे रसमलधातूनां प्रेरणादिहेतुरेकः सन् क्रियाभेदाद्पानादिसंज्ञां लभत इति ॥ ११ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसत्रोपस्कारे चतुर्थाध्यायस्य दितीयमाहिकम् ।

( विवृ ० ) अयोनिजशरीरविशेषसत्त्वे वेदा अपि प्रमाणतामासादयन्ती-त्याह—वेदेति । वेदरूपं यहिङ्गं ज्ञापकं तस्मात् तथा व्याह्माहाणोऽस्य मुखमासीत् । स मुखतो ब्राह्मणमसूजत् ' इत्यादिकेभ्यो वेदेभ्य एव अयोनिजाः रारीरविरोषाः सन्तीति ज्ञायते । परन्तु जलीयतैजसवायवी-यशरीराणां पार्थिवभागोपष्टम्भादुपभोगसाधनत्वम् । पार्थिवमिन्द्रियं व्राणं तच गन्धस्य गन्धगतजातीनां च प्राहकम् । ब्राणेन्द्रियं पार्थिवं रूपादिषु मध्ये गन्यस्यैव व्यञ्जकत्वात् कुङ्कुमगन्धाभिव्यञ्जकघृतादिवत् । वायूपनीतसुर-भिभागवद्वा । रसनेन्द्रियं जलीयं परकीयरूपाद्यव्यञ्जकत्वे सति परकीय-रसन्यञ्जकत्वात् सक्तुरसाभिन्यञ्जकोद्कवत्। एतच रसस्य तद्गतजातिनां च याहकं द्रव्ययहणे वाणरसनयोर्न सामर्थ्यम् । चक्षुरिन्द्रियं तैजसं गन्धाद्यव्य-अकत्वे सित्रूपव्य अकत्वात् दीपप्रभावत् । इदं च इन्द्रियं संयोगारूपस्त्रिक्षे-ण उद्भुतस्पर्वन्ति महत्त्वशिशिष्टानि च द्रव्याणि गृहाति । संयुक्तसमवाय-रूपसन्निकर्षेण ताद्शद्रव्यवृत्तीनि रूपसंख्यापरिमितिप्रथक्त्वसंयोगविभा-गपरत्वापरत्ववेगस्रोहद्रवत्वकर्मसामान्यानि च गृह्णाति । संयुक्तसमवेतसम-वायरूपसन्निकर्षेण योग्यवृत्तिवृत्तीनि सामान्यानि गृह्णाति । संयुक्तविशे-षणतासंयुक्तसमवेतविशेषणतादिभियोंग्यप्रतियोगिकान् संसर्गाभावान् यो-ग्यगतान् अयोग्यप्रतियोगिकानप्यन्योन्याभावान् गृह्णाति । काणादनये समवायस्य प्रत्यक्षं न भवति । त्विगिन्द्रियं देह्व्यापि उद्भृतस्पर्शेप्राहकं तद्भतसामान्यपाहकं च । एवं रूपभिन्नान् रूपमात्रगतसामान्यभिन्नांश्च चक्कमाद्यान् गृह्णाति । वायुमपि गृह्णातीति नव्याः । सन्निकर्षस्तु पूर्ववत् ।

तदेतदिन्द्रयं वायवीयं रूपाद्यव्यक्षकत्वे सित स्पर्शव्यक्षकत्वात् अङ्गसङ्गिसिल्लग्नेत्यव्यक्षकव्यजनवातविद्यादिरनुमानप्रकारः । सर्वेषूकानुमानेषु आत्ममनःप्रभृतिषु व्यभिचारवारणाय सत्यन्तम् । एवं
सिन्नकर्षे व्यभिचारवारणाय द्रव्यत्वे सतीति विशेषणं देयम् । कर्णशक्षत्यविच्छन्नं नभः श्रोत्रमिन्द्रियम्। तम् समवायेन शब्दान् समवेतसमवायेन
तद्गतानि सामान्यानि च गृह्णाति । यदिन्द्रियं यद्गाहकं तत्प्रतियोगिकसंसर्गाभावानां तद्गतानामन्योन्याभावानां च प्राहक्मपि तदिन्द्रयं
भवति । इति बाह्योन्द्रियाणि पञ्च । मनस्तु अन्तरिनिद्रयम् । तम् संयोगेन
आत्मानं विशेषगुणोपरक्तमेव गृह्णाति । संयुक्तसमवायेन बुद्धसुखदुःखेच्छाद्वेषयत्नान् आत्मत्वज्ञातिं च गृह्णाति । संयुक्तसमवतसमवायेन बुद्धसुखदुःखेच्छागतानि सामान्यानि गृह्णातीत्यन्यत्र विस्तरः ।। ११ ।।

इति श्रीजयनारायणतर्कपचाननभट्टाचार्यकृतायां कणादस्त्रविवृतौ चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(भाष्यम्) किंतु— अवेदिलङ्गाच । प्रजापितः खल्वात्मनः शुक्रमग्नौ हुत-वान् । ततोऽर्चिषि ज्वालायां भृगुरुत्पन्नः । व्यपगते त्वर्चिषि योऽयमङ्गा-रेषु जातः, सोऽङ्गिराः । यश्च तत्रैव जातस्तृतीयः, सोऽयमित्रः । अथापि खल्ल प्रजापितरात्मनो वपामुद्विखद्त, तामग्नौ प्रागृह्णात्, ततोऽजस्तूप्र उद्गादिति । ब्राह्मणः खल्विष प्रजापतेमुखादुद्रपद्यत, क्षत्रियो बाह्मोस्वों-वैद्रयः, पद्मां शुद्ध इति । आचार्यप्रवृतिक्षीपयित स्वेदजाद्यों सोनिजा इति । महता खल्वसौ प्रयत्नेनायोनिजं शरीरं प्रतिपाद्यित, न त्वेतद्नायासेन प्रतिपत्तमहितीति मन्यते । सुकरा हि प्रतिपत्तिः स्वेदजादीनामिति । अश्वा-प्येतदुक्तम् । 'द्विविधानीह भूतानि चराणि स्थावराणि च । त्रसानां त्रिविधा योनिरण्डस्वेदजरायुजा' इति । स्थावराणां खल्वेकैव योनिरिति न तत्र विभागापक्षेति त्रसानामेव योनिविभागमभिधत्ते इति ॥ १२ ॥

इति श्रीचन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये चतुर्थस्याध्यायस्य दितीयाहिकम् । समाप्तश्चायं चतुर्थोध्यायः ।

# पश्चमाध्याये प्रथमाहिकम् ।

आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्म ॥ १ ॥ (उप०) कर्मपरीक्षा पञ्चमाध्यायार्थः । प्रयत्ननिष्पाद्यकर्मपरीक्षा प्रथ-१७ माहिकार्थः । तत्राप्युत्क्षेपणप्रकरणम्, अप्रयत्नसिद्धोत्क्षेपणप्रकरणः, पुण्य-हेतुकर्मप्रकरणम्, गुण्यप्राधोद्धारीद्वद्योद्वद्ययं च । चेष्टाविशेषमधिक-त्याह—आत्मेति । संयोगश्च प्रयत्नश्च संयोगप्रयत्नौ आत्मनः संयोगप्रयत्नौ ताभ्यां हस्ते समवायिकारणे कर्म । तस्य च कर्मणः प्रयत्नवदात्मसं-योगोऽसमवायिकारणम्, प्रयत्नश्च निमित्तकारणम्। इयमेव चेष्टा, प्रयत्नव-दात्मसंयोगासमवायिकारणकित्यायाश्चेष्टात्वात् स्वाद्यव्वेद्वव्याद्वीदिक्वर्यक्री-वदन्यजन्यप्रयत्नजन्यिकयाया वा ।। १ ।।

( विदृ० ) सरस्वती मम महती विवर्धतां तथा मितः स्फुरतु गभीरगाहिनी । कृपावती भवतु भवप्रिया सदा ददातु नः शुभनिवहं भवोऽभवः॥

कर्मपरीक्षामारभमाण आह—आत्मेति । आत्मनः संयोगेन प्रयत्नेन च शरीरे तद्वयवे च चेष्टारूपं कर्म भवतीत्यर्थः । हस्ते इत्युपळक्षणम् । अत्र चेक्ष्यत्यद्धाः श्रि शरीरतद्वयवादिकं समवायिकारणम् । आत्मसंयोग् गोऽसमवायिकारणम्, प्रयत्नो निमित्तकारणम् । तदुक्तम्—'आत्मजन्या भवेदिच्छा इच्छाजन्या भवेत्कृतिः । कृतिजन्या भवेचेष्टा तज्जन्यैव क्रिया भवेत्' इति ।। १ ।।

(भाष्यम्) परीक्षितानि द्रव्याणि। अथ गुणेषु परीक्षणीयेषु शरी-रोत्पत्तिमूळ्त्वाद्ल्पत्वाच व्युक्कमेण कर्मेव तावत्परीक्ष्यते। तचोत्क्षेपणादी-त्युत्क्षेपणमधिकृत्वाह—क्ष्रआत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्म। आत्मनः संयोगात् प्रयत्नाच हस्तस्योत्क्षेपणमुत्पद्यते। यतमानो हि हस्तमूर्च्वे क्षिपति। न चैतदात्मसंयोगव्यतिरेकेण हस्ते जायते इति।। १।।

### तथा इस्तसंयोगाच मुसले कमे ॥ २ ॥

(उप०) हस्तोत्सेपणसुक्त्वा तद्धीनं मुसलोत्सेपणमाह—तथैति। चकारेण गुरुत्वं निमित्तकारणान्तरं समुद्धिनोति । तादृशमुत्सेपण-रूपमेवेत्यर्थः। यद्वा तथाहस्तसंयोगादुत्सेपणवद्धस्तसंयोगादित्यर्थः। अत्र च प्रयत्नवदात्मसंयुक्तेन हस्तेन मुसलस्य संयोगोऽसमवायिकारणम्, मुसलं समवायिकारणम्, प्रयत्नगुरुत्वे निमित्तकारणे।। २।।

( विवृ०) चेष्टाजन्यां क्रियामाह—तथेति । तथाहस्तसंयोगात्प्रयत्नव-दात्मसंयुक्तचेष्टावद्धस्तसंयोगान्मुष्छे कर्म भवतीति शेषः । चकारेणानुक्तस्य गुरुत्वादेः संप्रहः । तथाच मुषलकर्मणि मुषलं राज्यस्थिकारणम् , तादृश-इस्तसंयोगोऽसमवायिकारणम् , आत्मप्रयत्नहस्तचेष्टादीनि निमित्तकारणा-नीत्यर्थः ॥ २ ॥

(भाष्यम्) गुरुत्वाचेति चार्थः । उत्क्षेपणवता हस्तेन संयोगाद्धुरु-त्वाच मुफ्टस्योत्क्षेपणमुत्पद्यते । उत्क्षेपणवद्धस्तसंयोगात् खळु मुफ्टे सं-स्कार आधीयते । ततो ह्येतस्योत्क्षेपणं भवति । प्रयत्नेन खल्वयं हस्तेन मुफ्टमुत्क्षिपतीति ॥ २ ॥

अभिघातजे मुसलादौ कर्मणि व्यतिरेकादकारणं इस्तसंयोगः ॥३॥

( उप० ) उदृखलाभिहंतस्य मुसलस्याकस्माद्यदुत्पतनं जायते तत्र कारणमाह—अभिघातज इति । अत्र यद्यपि मुसलेन उत्पतता हस्तस्य संयोगोऽप्यस्ति तथाऽपि स संयोगोऽन्यथासिद्धः किंतु उदृखलाभिघात एव असमवायिकारणम् । कुत एवमित्यत आह व्यतिरेकादिति । प्रयत्नस्य व्यभिचारादित्यर्थः । यदि तदा प्रयत्नः स्यान्मुसलस्यैवाकस्मिकमुत्पतनं न भवेत्, विधारकेण प्रयत्नेन मुषलस्य धारणमेव भवेत्, चेष्टाधीनं मुस-लस्य पुनरुत्पतनं वा भवेदिति भावः ।। ३ ।।

(विवृ०) हस्तचेष्टादिकं विनाऽपि मुष्ठे उत्पतनाख्यं कर्म भवतीलाह—अभिघातज इति । उद्खलाद्यभिघातजन्ये मुष्ठस्योत्पनाख्ये कर्मणि
हस्तसंयोगोऽकारणं नासमवायिकारणम् । संयोग इत्युपलक्षणम् । प्रयत्नश्चेष्टा च न निमित्तकारणमित्यपि बोध्यम् । अत्र हेतुमाह व्यतिरेकादिति ।
विलक्षणहस्तसंयोगप्रयत्नचेष्टाव्यतिरेकेऽपि जायमानत्वाः । दृढतरहस्तसंयोगप्रयत्नविशेषविलक्षणहस्तचेष्टानां सत्त्वे प्रत्युत पुरुष्टान्योद्धाः न
भवतीति तेषां प्रतिबन्धकत्वमेव नतु कारणत्वं प्रयत्नजन्यं मुष्ठस्योदृखलादुत्पतनं तु आकस्मिकोत्पतनाद्विलक्षणमेवेति भावः ।। ३ ॥

(भाष्यम्) यत्पुनरन्तरेण प्रयत्नमुदूखलादिष्वभिहतं मुषलादिकमक-समादुत्पति, तदेतसिम्—\*अभिघातजे मुषलादौ कर्मणि व्यतिरेकादकारणं हस्तसंयोगः । न हस्तसंयोगः कारणम् । कस्मात् ? व्यतिरेकात् । यदा वै पुरुष अर्थ्वमुत्तोलितं मुल्ल्लिक्ट्रान्ट्रान्द्रान्द्रान्द्रान्द्रा क्षिपन् त्यज्ञति, तदाऽपि खल्वेतदुदूखलाभिहतं उत्पततीत्यभिघातस्तत्र निमित्तं न हस्तसंयोगो न खल्विप प्रयत्न इति ॥ ३ ॥

१ अभिभृतस्येति बाँ रा सो पाठः ।

# तथात्मसंयोगो हस्तकर्मणि ॥ ४ ॥

- ( उप० ) मुषलेन सहोत्पततो हस्तस्य कर्मणि कारणाहिने माभिषातुं प्रयत्नवदात्मसंयोगस्यासमवायिकारणत्वं निराकर्तुमाह—तथेति । मुसलेन सहोत्पततो हस्तस्य कर्मणि आत्मसंयोगः प्रयत्नवदात्मसंयोगस्तथा अका-रणमित्यर्थः । अकारणमिति पूर्वसूत्रस्थं तथेत्यतिदिश्यते ।। ४ ।।
- (विवृ०) उद्खलाभिहतमुष्ठेन सह हस्तस्य यदाकस्मिकमुत्पतनं तत्र प्रयत्नवदात्मसंयोगो न कारणमित्याह—तथात्मेति । हस्तकमणि उद्खलप्रतिहतमुष्ठसंयुक्तस्य हस्तस्य उत्पतनाख्ये कर्मणि आत्मसंयोगः प्रय-त्नवदात्मसंयोगस्तथा नासमवायिकारणमित्यर्थः । तथाशब्देन पूर्वसूत्रे प्रकान्तस्य अकारणस्य परामर्शात् । इद्मुपळक्षणं प्रयत्नोऽपि नासाधारण-निमित्तमित्यपि बोध्यम् ॥ ४॥
- ( भाष्यम् ) तथोत्पतता मुषछेन संयुक्तो इस्तो यदुत्पति, न तत्र प्रयतनवदात्मसंयोगः कारणम् । कस्मात् ? व्यतिरेकात् ॥ ४ ॥

### अभिघातान्मुदाळ्डांटोगाद्धस्ते कर्म ॥ ५ ॥

- ( उप० ) कुतस्तर्हि हस्ते तदोत्पतनमत आह—अभिघातादिति । यथा मुसले उत्पति मुसलमुखस्थं लोहमुत्पति तथा हस्तोऽपि तदोत्पति । अत्राभिघातशब्देन अभिघातजनितः संस्कार उच्यते उपचारात, उत्पततो मुसलस्य पटुतरेण कर्मणा अभिघातसहकृतेन स्वाश्रये मुसले संस्कारो जनितस्तत्कृतं संस्कारमपेक्ष्य हस्तमुसलसंयोगादसमवायिकारणाद्धस्तेऽप्यु-त्पतनं न तु तदुत्पतनं प्रयत्नवदात्मसंयोगासमवायिकारणम्, अवशो हि हस्तो मुसलेन सहोत्पततीति भावः ॥ ५॥
- (विष्टुं) कि तर्हि तर्ह्याः कार्णाद्वित । अभिघातादिति । अभिघातादिति प्रयोज्यत्वं पश्चम्यथः । तच स्वजन्यमुषलगतवेगजन्यत्वम् । अन्वयश्चास्य कर्मणि । तथाच उदूखलाभिघातान्मुषले वेगो जायते । वेगवन्मु-षलसंयोगाच इस्तेऽपि वेगो भवतीति तेन हस्तोत्पतनम् । एवं च वेगवन्मु-षलसंयोगो वेगश्च द्वयमेव हस्तोत्पतनस्य कारणं नतु प्रयत्नस्तद्वदात्मसं-योगो वेति भावः ॥ ५ ॥
- िमाण्यम्) किंतु-\*अभिष्टाह्याद्युध्यस्यं होत्ताह्यस्ते कर्म । उत्पतता मुष-हेन संयुक्तस्य हस्तस्य मुष्ठमुखस्थलोह्यस्तुद्वरः भवति, तत्त्वलु मु-

१ समुत्पतत इति बाँ रा आ. सो. पाठः।

षळस्योदृखळाभिघातात् यः संस्कारस्तत्राधीयते तद्भता मुषळेन संयोगा-द्धस्तेऽपि तदुत्पत्त्या उत्पद्यते।अवशो हि हस्तः सह मुषळेनोत्पततीति॥५॥ आत्मकमे हस्तसंयोगाः ॥ ६ ॥

( उप० ) ननु शरीरे शरीरावयवे वा यत्क्रमें त्या प्रयत्नवद्य-त्मसंयोगः कारणं प्रकृते कथं न तथेत्यत आह—आत्मक्रमेंति । आत्मशब्दः शरीरावयवपर उपचारात् । अन्वयानुपपत्तिरेवोपचारबीजम् । तथाचात्मनः शरीरावयवस्यापि हस्तस्य यत्क्रमे तद्धस्तसंयोगाद्धस्तमुसळसंयोगाः , चकाराच बेगसमुचयः । हस्तक्रमेणि हस्तसंयोगस्तावद्समवायिकारणं तक्रव्यभिचारो नास्ति । स च कचित्प्रयत्नवदात्महस्तसंयोगः कचिद्वेगवन्मु-सळादिहस्तसंयोगो यथा वात्ळस्य शरीरावयवक्रमेंति भावः ॥ ६ ॥

(विवृ०) ननु रारीरतद्वयवकर्मसु प्रयत्तवदात्मसंयोगस्यासमवायि-कारणतानियमो भज्येतेत्यत आह्—आत्मकर्मेति । आत्मशब्दस्यात्र चेष्टा-श्रयोऽर्थः । 'आत्मा यत्नो धृतिर्बुद्धिः स्वभावो ब्रह्म वर्षा च' इति कोषात् । वर्ष्मपदमपि चेष्टावत्त्वेन रारीरतद्वयवपरं, तथाच रारीरतद्वयवकर्म प्रयत्न-वदात्मसंयोगाद्वेगवद्भव्यसंयोगाच भवति । हस्तेन संयोगो हस्तस्य संयोगो वा हस्तसंयोगः । हस्तपदं चेष्टावत्परं चेष्टावद्वेगवद्भव्ययोः संयोग इति फिलतार्थः। तथाच व्यभिचारादुक्तनियमोऽप्रामाणिक इति भावः ॥ ६ ॥

(भाष्यम्) संस्काराचेति चार्थः । प्रक्रियाविशेषाद्वै वेगेनोत्पततो यन्त्रियाद्विध्यस्यात् दृढतरसंयुक्तहस्तः पुरुषोऽपि सह यन्त्रेणोत्पति । तत्र खल्वात्मिन यदुत्पतन्मुत्पचते, तदेतद्वेगवतोत्पतता यन्त्रेण हस्तस्य संयोगात्तदाहितसंस्काराचेति । एतेनाभिमन्त्रितकांस्यादिसंयुक्तहस्तस्यान्तमकर्म व्याख्यातम् ॥ ६ ॥

### संयोगाभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ ७॥

( उप० ) प्रयत्नानधीनकर्मप्रकरणमारभते—संयोगाभाव इति । संयोग-पदेन प्रतिबन्धकमात्रमुपल्रक्षयति । तेन प्रतिबन्धकाभावे गुरुत्वादसमवायि-कारणात्पतनम् अधःसंयोगफिलका क्रिया जायते । तत्र गुरुत्ववित फलादौ प्रतिबन्धकः संयोगः विहङ्गमादौ तु विधारकः प्रयत्नः पतनप्रतिबन्धकः । काण्डादौ क्षिप्ते संस्कार एव पतनप्रतिबन्धकः । एतेषामभावे गुरुत्वाधीनं पतनमित्यर्थः । अभिध्यानादिना विषादेरन्तरिक्षस्थापने अदृष्टवदात्म-संयोगो मन्त्रादिरेव वा प्रतिबन्धकस्तेषामि संयोगपदेन संग्रहः ॥ ७॥ (विवृ०) प्रयत्नवदात्मसंयोगं विनाऽपि गुरुत्वहेतोः पत निष्पत्तेनीक्तियमः प्रामाणिक इत्याह—संयोगामाव इति । व रूढस्य देहस्य अवलम्बनशाखादिभद्गेन देशस्यल्यान्दितः वा य तत्र गुरुत्वमेव कारणं, नतु प्रयत्नवदात्मसंयोगः तस्य पतना त्किचित्रतिबन्धकत्वाच । अत एव विहायसि विहरतां । प्रयत्नवदात्मसंयोगादेः प्रतिबन्धात्र पतनम् । एवं प्रयत्नवदं त्प्रतिबन्धादेव भूरादिलोकानां न पतनम् । यत्र तु प्रतिबन्धव बास्ति तत्र पतनकर्मणि गुरुत्वमसमवायिकारणं भवताऽपि स् क्तियमे व्यभिचारः स्फुट एवेति भावः ॥ ७ ॥

(भाष्यम्) अत एव- \* संस्काराभावे गुरुत्वात्पतनम्। यन्त्रहस्तयोः संयोगस्योपरमे तेनैवात्मनः संस्कारो निवर्तते, त्पतनं भवति। यन्त्रस्य खल्विप यावत्यिक्रयाविशेषकारि ऽनुवर्तते तावत्तस्योत्पतनं भवति। संस्कारस्य त्वभावे गु पुरुषेणैतत्पततीति॥ ७॥

नोदः स्विस्तरानानाभेर्वे न हिर्हे छाएह म् ॥ ८ ( उप० ) नतु गुरुत्वाद्यदि पतनं तदा छोष्टादेः क्षिप्तर कचिच तिर्यग्गमनं कथं भवेदित्यत आह—नोदनेति । गुरुत्व ष्टकाण्डादेर्यदूर्ध्वे तिर्यक गमनं तन्नोदनिवशेषात्तीव्रतरान्नोदन फल्पक्षिवाणादौ संयोगप्रयत्नसंस्काराभावे यत्पतनं तत्र नास्ति तेन न तिर्यङ्ग वोर्ध्वे गमनमिति भावः ॥ ८॥

(विष्ठु०) ननु गुरुत्वस्यापि पतने कारणत्वं न संभवित् ऽपि छोष्टादेरुत्विद्धार्ट्याद्धवर्द्धवात् । एवं च बृक्षादितः स् कृषं छाष्टादिवर्त्तिर्थगमनः र्ष्वंगमनं वा न भवतीत्यत आह स्वित्रित्तस्य देहादेनोर्ध्वगमनं न वा तिर्थगमनम् । नोदनविशे देस्तिर्थगमनप्रयोजकसजातीयस्य छोष्टादेरूर्ध्वगमनप्रयोजक वा नोदनस्याभावात् । तथाचोर्ध्वगमनादिहेतुभूतस्य स्यासत्त्वात्तत्कार्यमूर्ध्वगमनादिकं न भवति, यत्र तु तादृः वर्तते भवत्येव तत्रोर्ध्वगमनादिकमिति भावः ॥ ८ ॥

(भाष्यम् ) अथापि खल्वेतत्संस्काराभावात्पतित न पुन् स्विप तिर्यमाच्छति इति । कुत एतत् %—नोदनविशेषाभावात्रे ग्गमनम् । नोदनः संयोगविशेषः । तद्विशेषो हेतुरूर्ध्वगमने, तद्विशेषश्च हेतु-स्तिर्थगमने ।। ८ ॥

# प्रयत्नविशेषात्रोदनविशेषः ॥ ९ ॥ नोदःस्वरेषादुदस्मादेशेषः ॥ १० ॥

- ( उप० ) ननु नोदनिवशेष एव कुत उत्पद्यते तत्राह-प्रयत्नेति। नोद-नेति च। तिर्यक् ऊर्ध्व दूरम् आसन्ने वा क्षिपामीतीच्छाकारणकः प्रयत्न-विशेषः तज्जनितो नोदनिवशेषस्ततो गुरुत्ववतो द्रव्यस्य छोष्टादेरूर्ध्व तिर्यक् च गमनमुपपद्यते। उदसनं दूरोत्क्षेपणम् ॥ ९॥ १०॥
- (विद्युष्ट) ननु स्वलितदेहादौ नोदनविशेष एव कथं न जायते नोदनविशेषस्योध्वर्गमनादौ हेतुत्वं वा कथमङ्गीक्रियते इत्याशङ्कायां सूत्र-द्वयमुपतिष्ठते—प्रयत्नेति । नोदनेति च । प्रयत्नविशेषात् ऊर्ध्वमुत्किपामी-त्यादीच्छाजनिताद्विलक्षणप्रयत्नान्नोदनविशेषो जायते इति तादृश-प्रयत्नाभावात्स्वलनादिस्थले न नोदनविशेष इत्यर्थः ॥ ९ ॥
- (विदृ०) नोदनविशेषात्पूर्वोक्तप्रयत्नजनितद्विज्ञातीयद्वीद्वात् उद-सनमूर्ध्वीत्स्रेपणमूर्ध्वामनं भवतीति शेषः । तथाचान्वयव्यतिरेकाभ्यां नोदनविशेषस्य अर्ध्वगमनहेतुत्वं सिध्यतीति। उदसनमित्युपलक्षणं तिर्यग्ग-मनादिकमपि बोध्यम् ॥ १०॥
- ( भाष्यम् ) सोऽयम्— \*\*प्रयत्नविशेषान्नोदनविशेषः। यथा खल्वयं प्रय-तते तथैतत्संयुनक्ति ॥ ९ ॥
- ( भाष्यम् ) अथैतस्मात्— क्षनोदनविशेषादुदसनविशेषः । भवति उद-सनमुपस(मुत्स) पेणम् । तदेवं हेत्वभावान्नोर्ध्वं न खल्वपि तिर्यग्गमनं भवति, किंतु गुरुत्वात्पतनम् । गुरु खल्वाकृष्यते पृथिव्येति ॥ १० ॥

### इस्तकर्मणा दारककर्म व्याख्यातम् ॥ ११ ॥

- ( उप० ) उद्खलाभिघातान्मुसलेन सह हस्ते यत्कर्म उत्पन्नं तत्तावत् प्रयत्नपूर्वकं न भवति । नापि पुण्यपापहेतुरतस्तत्तुल्यतां वालकस्य क्रीडया करचरणादिचालनं यत्तत्रातिदिशति—हस्तकर्मणेति । वालकस्य यद्यपि करचरणादिचालनं प्रयत्नपूर्वकमेव तथापि हिताहितप्राप्तिपरिहारफलकं न भवति न वा पुष्टप्राप्टोह्युध्स्टिप्टिव्युप्टिं ।। ११ ।।
- (विवृ०) ननु क्रोडस्थितस्य बालकस्य करचरणादिकिया तिर्यगूर्ध्व-गमनरूपा कथ्मुत्पद्यते तत्कारणस्य नोदनविशेषस्य तत्रासत्त्वादित्यत

आह्-हस्तकर्मणित । लोष्टोत्क्षेपणकालीनेन हस्तकर्मणा उत्क्षेपणाद्यात्मकेन दारकस्य बालकस्य कर्म करचरणाद्युत्क्षेपणं व्याख्यात्मुपपिद्तम्। तथाच उद्सनमात्रे न नोदनविशेषो हेतुः किंतु उद्सनविशेष एवेति न बालकस्य करचरणाद्युत्क्षेपणानुपपत्तिः । अन्यथा लोष्टाद्युत्क्षेपुः कराद्युत्क्षेपणानुपप-त्तेरित्यर्थः ॥ ११ ॥

(भाष्यम्) यथा खल्वभिघातान्मुषळसंयोगाद्धस्ते कर्म, तथाभ्यन्तरेण वेगवता वायुना संयोगात् दारकस्य करचरणादेः कर्म व्याख्यातम् । न त्वेतत्पुण्यपापयोहेंत्ररिति ॥ ११ ॥

#### तथा दम्धस्य विस्फोटने ॥ १२ ॥

( उप० ) इदानीं प्रयत्नपूर्वकेऽपि कर्मणि यत्र न पुण्यपापहेतुत्वं तत्र दारककर्मतुल्यतामतिदिशन्नाह—तथेति । आततायिना केनाप्यगारे दाह्य-माने तत्र दग्धस्य पुरुषस्य विस्फोटे विह्नकृते जाते सति तस्याततायिनो वधानुकूछेन प्रयत्नेन हस्तादौ यत्कर्म जनितं तन्न पुण्यहेतुर्न वा पापहेतुः । यथाहुः—' नाततायिवधे दोषो हन्तुर्भविति कश्चन । प्रकाशं वाऽप्रकाशं वा मन्युस्तं मन्युमृच्छति ।। अग्निदो गरदश्चैव शस्त्रपाणिर्धनापहा । क्षेत्रदारा-पहारी च षडेते आततायिनः ॥ १ ।। १२ ॥

( विवृ० ) ऊर्ध्वमुिक्सपामीत्यादीच्छाजनितप्रयत्नविशेषानधीननोदना-द्पि कचिदुत्क्षेपणादिकं भवतीत्याह—तथेति । दम्धस्य शरीर ''ह फला-देविंस्फोटने तद्वयवानां तिर्थगूर्ध्वगमने तथा न प्रयत्नविशेषजानितनोदनं हेतुरित्यर्थः ॥ १२ ॥

( भाष्यम् ) दृह्यमानस्य वस्तुनोंऽश्विशेषस्य विस्फोटनाख्ये तिर्यगूर्ध्व-गमनात्मके कर्मणि तथैव संयोगिवशेषः संस्कारश्च हेतुः । सोऽयं संयोग-विशेषो न प्रयत्नविशेषादुत्पद्यते किंत्विप्रकारित इति ॥ १२ ॥

#### यत्नाभावे प्रसुप्तस्य चलनम् ॥ १३ ॥

( उप० ) इदानीं यहनं विना यानि कर्माणि भवन्ति तान्याह—यत्ना-भावे इति । प्रसुप्तस्येति चैतंन्याभावदशामुपलक्ष्यति तेन मूर्च्छितस्य जीवतोऽचैतन्येऽपि वायुकृतं चलनं द्रष्टव्यमत्र ।। १३ ।।

(विवृ०) प्रयत्नानधीनं कर्मान्तरमपि द्र्शयति—यत्नाभाव इति । ऊर्ध्व क्षिपामीत्यादीच्छाजनितप्रयत्नाभावेऽपि प्रसुप्तस्य सुषुत्यवस्थान्वि-तस्य शरीरस्य चलनं तिर्यगृथ्वोङ्गचलनादिकर्म उत्पचते इत्यर्थः । तथाच प्रयत्नविशेषो न सर्वत्र हेतुरिति भावः ॥ १३ ॥

१ चैतन्यभाव .....मृध्छितस्य मृतस्य जीवतोऽपि चैतन्ये इति बाँग्रा. सो. पुस्तके दृश्यते ।

( भाष्यम् ) प्रसुप्तस्य हस्तादीनां यचलनं भवति, तत्वलु यत्नस्याभावे वायुसंयोगादिति । एतेन मूर्च्छितस्य हस्तादिचलनं व्याख्यातम् ॥ १३॥ तृणे कमे वायुक्षयोगाद्यः ॥ १४॥

( उप० ) शरीरकर्माणि व्याख्याय तदितराण्याह—तृणे इति । तृण-पदेन वृक्षगुल्मलताप्रतानादिकं सर्वमुपलक्षयति ॥ १४ ॥

(विवृ०) अन्यान्यप्येतादृशानि कर्माणि दर्शयति-तृण इति । प्रयत्न-विशेषाभावेऽपि वायुसंयोगात्तृणे कर्म उत्पद्यते । तृणपदमन्येषामप्युपल-क्षकम् ॥ १४ ॥

(भाष्यम् ) वायुना नीयमाने तृणे यत्कर्मोत्पद्यते, चळता वायुना. .संयोगात्तदुत्पद्यते इति ॥ १४ ॥

## मणिगमनं सूच्यभिसर्पणमित्यदृष्टकारणकम् ॥ १५ ॥

(उप०) अदृष्टार्धानं कर्म परिगणयन्नाह्—मणिगमनमिति। मणि-पदेन कांस्यादिकमुपल्क्ष्र्यति।तेनाभिमन्त्रितं मणिकांस्यादि तस्कराभिमुखं यद्गच्छिति तत्र गमने मण्यादि समवायिकारणम्, अदृष्टवत्तस्करात्ममणि-संयोगोऽसमवायिकारणम्, तस्करस्य पापं निमित्तकारणम्। सूच्यभिसप्-णमिति सूचीपदेन लौहमात्रं तृणं चोपल्क्ष्यति तथाचायस्कान्ताभिमुखं यत्सूच्यादेर्गमनं तृणकान्ताभिमुखं यत्तृणस्य गमनं तत्र सूच्यादि समवा-यिकारणम्, यस्य हितमहितं वा तेन तृणसूच्यादिगमनेन तददृष्ट्यवद्यस्म-संयोगोऽसमवायिकारणं तदृदृष्टमेव निमित्तकारणम्। एवमन्यदृष्यूद्यम्। तद्यथा वहेरूर्ध्वञ्चलनं वायोस्तियंगमनं सर्गादौ परमाणुकर्मादि।।१५।।

(विवृ०) प्रयत्नविशेषानधीनानि अदृष्टविशेषाधीनानि कर्माणि प्रद्-श्रीयति—मणिगमनिमित । मणिपदेन जलपूर्णकाञ्चनादिमयपात्राण्याभि-प्रेतानि । चौर्यधनलब्धये तादृशपात्रे मान्निकैमेन्त्रप्रयोगः कियते । तादृश-पात्रं तु भूमौ तिष्ठति तदुपरि अपरेण केनचिद्दक्षिणहस्तः स्थाप्यते मन्त्र-सामध्योत्तत्पात्रं तादृशहस्तसहितमेव चौर्यधनावस्थानस्थानाभिमुखं गच्छ-ति । तत्र स्थाने गत्वा स्थिरं भवतीति प्राचां किंवदन्ती । तादृशपात्रगमने न प्रयत्नविशेषो हेतुः किं तु पूर्वस्वामिनः सुकृतं चोरस्य दुष्कृतं वा निमि-त्तकारणम् । तादृशादृष्टवदात्मना तादृशपात्रस्य संयोगोऽसमवायिकारणम्, तादृशपात्रं तु समवायिकारणम् । एवमयस्कान्तसन्निधाने सित सूचीनां लोहृशलाकानां यद्यस्कान्ताभिमुखगमनं भवति तत्रापि अदृष्टमेव हेतुः ।

नतु कस्यादृष्टेन सूच्याद्वां गमनमिति चेत्तद्गमनेन यस्य हितमहितं वा भवित तदृष्ट्रस्यैव तत्र हेतुत्वम् । सूचीत्युपलक्षणम् , अयस्कान्ताकृष्टलो- हमात्रमभिप्रेतम् । तृणकान्तमण्याकृष्टानां तृणानां गमने वहेरूर्ध्वज्वलने वायोस्तियंगमने सर्गाद्यकालीनपरमाणुकर्मणि चादृष्टकारणकृत्वमृहनीय-मिति संक्षेपः ॥ १५ ॥

(भाष्यम्) यचैतत्तृणजातं तृणकान्तं मणिं गच्छति, यचायोऽयस्कान्त-मुपसपिति, तदेतददृष्टकारणं न तत्र दृष्टं कारणमस्तीति । किं पुनरत्रा-दृष्टम् ? वस्तुशक्तिरेवैतादृशी यत्तेन तेन तत्तदाकृष्यते इति ॥ १५ ॥

## इषानयुगपत्संयोगविशेषाः कर्मान्यत्वे हेतुः ॥ १६ ॥

(उप०) ननु शरविहङ्गमालातचकादीनामुपरमपर्यन्तमेकमेव कर्म नाना-वेति संशये निर्णयहेतुमाह—इषाविति । इषाविति षष्ट्रथयें सप्तमी, इदमत्राकृतं वेगेन गच्छतां शरादीनां कुड्यादिसंयोगानन्तरं शरादी सत्येव गत्युपरमो दृश्यते अत्राश्रयनाशस्ताकन तन्नाश्रकः आश्रयस्य विद्यमानत्वाद्विरोधि-गुणान्तरं च नोपलभ्यते तेन स्वजन्यः संयोग एव कर्मनाशक इत्युनीयते । स च संयोगश्रवतुर्थक्षणे जातः पश्चमक्षणे कर्म नाशयति । तथाहि कर्मोत्प-त्तिरथ विभागः, अथ पूर्वसंयोगनाशः, उत्तरसंयोगः, कर्मनाशः, तेनायुगप-त्संयोगविशेषाः कर्मनानात्वज्ञापका इत्यर्थः । संयोगविशेषा इति संयोगे विशेषः स्वजन्यत्वमेव अन्यथा संयोगमात्रस्य कर्मनाशकत्वे कर्म कचि-दिप न तिष्ठेत् ॥ १६ ॥

(विवृ०) विश्विप्तशरादौ यत्कर्म जायते तच्छरपतनपर्यन्तः कं नाना वेत्यत्राह—इषाविति । इषौ धनुर्मुक्तशरे अयुगपन्नानासमयोत्पन्ना ये संयोगविशेषा उत्तरसंयोगा जायन्ते त एव कर्मान्यत्वे शरगतकर्मणां नानात्वे हेतुरिति। एकवचनमार्षे हेतव इति विवक्षणीयम् । तथाच कर्मणः स्वजन्यस्वचतुर्थक्षणोत्पन्नोत्तरसंयोगनाश्यत्वनियमात्पश्चमादिक्षणेष्वव-स्थानासंभवेन शरस्याद्यगमनमारभ्य पतनपर्यन्तमेकस्य कर्मणोऽव-स्थानासंभवात् भिन्नभिन्नानि स्वस्वजन्योत्तरसंयोगनाश्यानि कर्माणि जायन्ते इत्यवश्यमङ्गीकार्यमिति भावः।। १६।।

( भाष्यम् ) अथापि खिल्वषौ कार्मुकाद्विमुक्ते तरसा दूरं गच्छत्यनेकं कर्मेति । कुत एतत् प्रतिपत्तव्यः ? संयोगिविशेषादित्याह— ॥ इषावयुगपत्सं-योगिवशेषाः कर्मान्यत्वे हेतुः । यदेतदिषौ कर्मणामन्यत्वं भेदस्तत्र कर्मण भवन्तः संयोगविशेषा हेतुरिति । तदेतत्कृतभाष्यं कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते इत्यत्र ॥ १६ ॥

नोदनादाद्यमिषोः कर्म तत्कर्मकारिताच संस्कारादुत्तरं तथोत्तर-मुत्तरं च ॥ १७॥

( उप० ) नोदननिष्पाद्यक्रमंत्रकरणाज्याः संस्कारनिष्पाद्यकर्मप्रकरणामरभते—नोदनादिति । पुरुषप्रयत्नेनाकृष्टया पति क्रिया नुन्नस्येषोराद्यं कर्म जायते तत्र नोदनमसमवायिकारणम् , इषुः समवायिकारणम् , प्रयत्नगुरुत्वे निमित्तकारणे । तेन चाद्येन कर्मणा समानाधिकरणो वेगाख्यः संस्कारो जन्यते । स च वेगेन गच्छतीति प्रत्यक्षप्रसिद्ध एव तेन संस्कारेण तत्रेषौ कर्म जायते तत्रासमवायिकारणं संस्कारः, समवायिकारणमिषुः, निमित्तकारणं नु तीत्रो नोदनविशेषः । एवं च यावदिषुपतनमनुवर्तमानेन संस्कारेण उत्तरोत्तरः कर्मसंतानो जायते स्वजन्योत्तरसंयोगेन कर्मणि नष्टे संस्कारेण कर्मान्तरजननादेक एव संस्कारः कर्मसंतानजनकः न नु कर्मसंतानवत्संस्कारसंग्रीऽप्यभ्युण्याद्युष्टितो गौरवादिति दर्शयिनुमाह—तथोत्तरसुत्तरं चेति, तत्कर्मकारितात्संस्कारादित्येकवचनं च।न्यायनये नु कर्मसंतानवत्संस्कारसंतानोऽप्यभ्युपगम्यते । तत्र नानासंस्कारस्वीकारे गौरवम् । यत्तु युगपत्पक्षिप्तशरयोरेकस्य तीत्रो वेगोऽपरस्य नु मन्दस्तत्र नोदनतीत्रत्वमन्दत्वे निमित्तम् ॥ १७ ॥

(विवृ०) ननु विश्विप्तशरादेराद्यं यत्कर्म तज्जनकस्य धनुषा नोदनस्य तेनैव कर्मणा स्वतृतीयक्षणे नाशोत्पादान्नोदनाभावेन पश्चमादिक्षणे कथं कर्मान्तराण्युत्पत्यन्ते इत्यत आह—नोदनादिति । नोदनादाकृष्ट्या पत-श्चिकया सह इषोनोदनास्थसंयोगात्, इषोः शरस्य, आद्यं प्राथिमकं कर्म गमनरूपम्, तत्कर्मकारिताच आद्यकर्मजनितान्तु, संस्काराद्वेगास्था-दुत्तरं द्वितीयम्, तथा तत्संस्कारात्, उत्तरमुत्तरं च वृतीयचतुर्था-दिकं च कर्म जायते इत्यर्थः । तथाच प्राथिमके कर्माण नोदनमसमवा-यिकारणम्, द्वितीयादौ तु वेग एवेति न द्वितीयादिकर्मोत्पादानुपपत्ति-रिति भावः । अत्र पतनपर्यन्तिमपोरेक एव वेगो नतु नाना इति सूचित्तं संस्कारादित्येकवचनम्, उत्तरिमत्यस्य द्विरिभधानं च । निह कर्मसंतान इव वेगसंतानेऽपि किंचिन्मानमस्ति येन स स्वीकरणीय इति ॥ १७ ॥ (भाष्यम्) तस्मात्—क्षनोदनादादायिभोः कर्म तत्कर्मकारिताच संस्का-

रादुत्तरं तथोत्तरमुतरं च। आकृष्टया मौर्ट्या नुन्नस्येषोः प्रथमं कर्मोत्पचते। कर्मणा संस्कारः तस्मात् द्वितीयं कर्म तथा तृतीयं चतुर्थमित्यादि याव-त्कर्म वाच्यम्। एतेनात्मतभ्रमणं व्याख्यातम्।। १७॥

संस्काराभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ १८ ॥

( ७प० ) ननु संस्कार एक एव चेत्कर्मसंतानजनकस्तदा कदाचि-दपि शरपाता न स्यात्, कर्मजनकस्य संस्कारस्य सत्त्वादित्यत आह— संस्काराभाव इति । गुरुत्वं तावत्यतनकारणमनुवर्तमानमेव । तच गुरुत्वं संस्कारेण प्रतिरुद्धं पतनं नाजीजनत् । अथ प्रतिबन्धकाभावे तदेव गुरुत्वं पतनं करोतीत्यर्थः ॥ १८ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे पञ्चमाध्यायस्य प्रथमाहिकम् ।

(विवृ०) नन्वेवं शरिश्चरमेव गच्छेत्कदाचिद्पि न पतेदित्यत आह— संस्कारामाव इति । संस्कारस्याद्यकर्मजनितस्य वेगस्य अभावे नाशे सिति गुरुत्वात्कारणादेव पतनं शरादौ जायते इत्यर्थः । यादृशवेगविशेषो यावन्तं कालं तिष्ठति तावानेव कालोऽन्तिमक्षणावच्छित्रस्तादृशं वेगं नाश्यति, कचित्त द्रम्यान्तरसंयोगोऽपि वेगनाशकः । तथाच प्रतिबन्ध-कस्य वेगस्य सत्त्वादेव पूर्व शरादेने पतनं किंतु गतिसंतान एवाभूत्, उत्तरकालं तु गमनकर्मणः कारणविनाशात्र गमनं किंतु प्रतिबन्धकाभा-वात्पतनमेव भवतीति न किंचिदनुपपन्नम् ॥ १८॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपञ्चाननकृतायां कणादसूत्रविवृतौ पञ्चमाध्यायस्य प्रथमाहिकम्।

(भाष्यम्) एवं गच्छतः खिल्वषोः— \*\*संस्काराभावे गुरुत्वात्पतनम् । तदेतत्कृतभाष्यं पुरस्तादिति । सोऽयमेकः संस्कारः प्राथमिकेन कर्मणोत्प-द्यते, ततः कर्मसंतानस्योत्पचिरिति । यावचासौ संस्कारो नोपरमति ताव-दिषुर्गच्छति । स चायं संस्कारः क्रमेण हसतीत्युत्तरः कर्मसंतानः क्रमशो मन्द्रभावमापद्यते । संस्कारसंतानस्य चोत्पत्तौ नत्वेतदेवं भवतीति ।।१८।।

इति श्रीचन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये पञ्चमस्याध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

# पश्चमाध्याये द्वितीयाह्निकम् ।

\*\*\*

नोदनाभियातात्संयुक्तसंयोगाच पृथिव्यां कर्म ।। १ ।। ( अप० ) नोदनादिनिष्पाद्यकर्मपरीक्षाप्रकरणम् । तत्राह-नोदनेति । नोदनं संयोगिक्शेषः येन संयोगेन जनितं कर्मसंयोगिनोः परस्परं विभागहे- तुर्न भवति यः संयोगः शब्द्निमित्तकारणं न भवति वा। यः संयोगः शब्द्-निमित्तकारणं भवति यज्जनितं कर्म संयोगिनोः परस्परविभागहेतुश्च भ-वित स संयोगिवशेषोऽभिघातः । ताभ्यामि प्रत्येकं कर्म जन्यते । पङ्का-ख्यायां पृथिव्यां चरणेन नोद्नाचरणाभिघाताच कर्म जायते तत्र पङ्कः समवायिकारणम् , नोद्नाभिघातौ यथायथमसमवायिकारणम् , गुरुत्व-वेगप्रयत्ना यथासंभवं निमित्तकारणम् । संयुक्तसंयोगादिति नोद्नाद्मि-घाताद्वा पङ्के कर्म तत्पङ्कस्थिते घटादावि तत्समकालमेव [ यैत्कर्म तत्पाद्-संयुक्तपङ्कतत्संयोगादसमवायिकारणात् । संयुक्तसंयोगादित्युपलक्षणम् । संयुक्तसंयोगादेवं संयोगान्तरप्रक्षेपादि द्रष्टव्यम् । पङ्कस्थितघटतदुपरि-स्थितशरावतिन्निष्ठविव्यफलादाविप पङ्किमसमकालमेव ] कर्मदर्शनात्।।१॥

(विवृ०) नोदनाद्यधोनकर्मपरीक्षामारभते—नोदनेति । पृथिव्यां वंशादौ कदाचिद्वह्वयादिनोदनात् कर्म जायते कदाचिच्च कुठाराद्यभिघातात् । एवं संयुक्तसंयोगाचळद्श्वादिसंयुक्तरञ्जुसंयोगाद्रथादौ कर्म जायते । तत्र प्रथमे वंशादिकर्मणि वह्वयादिनोदनमसमवायिकारणम्, वंशादिः समवा- यिकारणम्, अदृष्टादिकं निमित्तकारणम् । द्वितीये कुठाराद्यभिघातोऽ- समवायिकारणं तृतीयेऽञ्चसंयुक्तरञ्जुसंयोगोऽसमवायिकारणमिति ॥ १॥

(भाष्यम्) वाय्वादिभिराभ्यन्तरवस्तूनां नोदनादिभघाताद्वातेषु कर्मो-टपित्तः, वाय्वादिभिः संयुक्तिश्चाभ्यन्तरैर्वस्तुभिः संयोगात्तु पृथिव्यां कर्मो-टपद्यते कम्पनाख्यम् । अशब्दपूर्वं खळु पृथिवी कम्पते विपर्ययेण चेति ।। १ ।।

# तद्विशेषेणादृष्टकारितम् ॥ २ ॥

( उप० ) नतु भूकम्पादौ नोदनाभिघातावन्तरेण जायमाने किमसम-वायिकारणमत आह—तदिति । तदिति पृथिवीकर्म परामृशति । पृथिव्यामेव-कर्म यदि विशेषेणातिशयेन भवति तदाऽदृष्टकारितम् । तेन भूकम्पेन यस्य दुःखं सुखं वा भवति अदृष्टवत्तदात्मसंयोगस्तत्रासमवायिकारणम् , भूः समवायिकारणम् ,अदृष्टं निमित्तकारणम् , यद्वा तदिति नोदनाभिघातौ परा-मृशति विशेषो व्यतिरेकः । तथाच नोदनाभिघातव्यतिरेकेण यत्पृथिव्यां कर्म तदृदृष्टकारितमित्यर्थः ॥ २ ॥

( विवृ० ) नोदनादिव्यतिरेकेऽपि यद्भूकम्पादिकं जायते तत्र किमस-मवायिकारणमित्याकाङ्कायामाह—उदिति । तेषां नोदनाभिघातसंयुक्तसं-

१ कुण्डलितो अन्थः बाँ रा. आ. सो. पुस्तक एव दृश्यते ।

योगानां विशेषेण व्यतिरेकेण जातं यद्भूकम्पादिकं कर्म तददृष्टकारितम् अदृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारणकमित्यर्थः । भूकम्पेन यस्य सुखं दुःखं वा भवति तददृष्टस्य तत्रासाधारणकारणत्वादिति भावः ॥ २ ॥

(भाष्यम्) तचैतत्पृथिव्यां कर्म विशेषेणादृष्टैराभ्यन्तरैर्वस्तुभिश्चलिद्धः कार्यते । यद्वै खल्वन्यत् स्वाक्षं परितो भ्रमन्त्यां पृथिव्यां कर्मोत्पद्यते तिद्व-शेषेणादृष्टेन शक्तिविशेषेण कार्यते । वस्तुशक्तिरेवैतादृशी यदिद्मित्यंभूतं । भवति । सूर्यमण्डलाकृष्टा खल्वियमेवमनिशं भ्रमतीति ।। २ ॥

# अपां संयोगाभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ ३ ॥

- (उप०) इदानीं द्रवद्रव्यसमवेतकर्मपरीक्षाप्रकरणम्, तत्राह्-अपामिति । अपां यत्पतनं वर्षणरूपं तद्गुरुत्वासमवायिकारणकम् । तत्संयोगस्य मेघसंयोगस्याभावे सति भवति।तेन संयोगाभावस्तन्निमित्तकारणमित्यर्थः॥ ३ ॥
- (विवृ०) जलादिकर्मपरीक्षामारभते—अपामिति । अपां धूमज्योतिः-सिललमहत्संघातात्मकमेघगतानां जलानां संयोगाभावे पतनप्रतिबन्धकसं-योगस्य नाशे सित गुरुत्वादसमवायिकारणात्पतनम् अधःसंयोगानुकूलं कर्म भवतीत्यर्थः ॥ ३ ॥
- ( भाष्यम् ) परीक्षितं पृथिव्याः कर्म । स्थानवतामिदानीमपां कर्म परीक्ष्यते । तासां स्वस्वासाम्— अअपां संयोगाभावे गुरुत्वात्पतनम् । मेघगतानामपां वायुसंयोगात्कर्मोत्पत्त्या मेघसंयोगस्योपरमे प्रतिबन्धाभा-वात् गुरुत्वात्पतनं भवति । तदेतद्वर्षणमुच्यते ।। ३ ।।

#### द्रवत्वात्स्यन्दनम् ॥ ४ ॥

- ( उप० ) तेषामेव वृष्टिबिन्दूनामन्योन्यसंयोगजनकं कर्म कथमत आह-द्रवत्वादिति । क्षितौ पतितानामपां बिन्दूनां परस्परसंयोगेन मह-ज्ञलावयिक्शोतोरूपं यज्जायते तस्य यत्स्यन्दनं दूरसंस्नरणं तद्भवत्वादसम-वायिकारणादुत्पद्यते गुरुत्वान्निमित्तकारणादुत्सु समवायिकारणेषु ॥ ४॥
- (विवृ०) ननु भूमौ पितताना जलविन्दूनां मिलनेन स्रोतोरूपेण यहूरदेशगमनरूपं स्यन्दनं जायते तत्र किमसमवायिकारणमित्याकाङ्का-यामाह—द्रवत्वादिति । जलादीनां यत्स्यन्दनाख्यं कर्म तत्र द्रवत्वमेवास-मवायिकारणमित्यर्थः ॥ ४॥

# नाडचो वायुसंयोगादारोहणम् ॥ ५ ॥

- ं ) नतु यदि भूमिष्ठानामपामुर्ध्व गमनं भवति तदा गुरु-वर्षणं संभाव्यते । तदेव तु कुत इत्यतआह—नाड्य इति । कारय-षः । यदपामूर्ध्वमारोहणं तन्नाड्यः सूर्यरदमयो वायुस्योगात्कार-किमे वाय्वभिंहताः सूर्यरइमय एव आरोहयन्त्यप इत्यर्थः । कचित् ाड्यवायुसंयोगादिति स च नाड्यो नाडीसंबन्धी यो वायुसंयोग नीय: ।। ५ ॥
- 🙋 ) ननु मेघसंपादकं जलानामूर्ध्वगमनं कथं भवतीत्यत आह— इति । नाड्यः सूर्यखरकरा वायुसंयोगादारोहणमपामित्य-जनयन्तीति शेषः । वायुसंयुक्ताः ये तीक्ष्णाः सूर्यकरास्त एव गं जलानामूर्थ्वगमनं जनयन्तीत्यर्थः । नाड्यवायुसंयोगादिति कचिद्दुश्यते तत्र नाड्यः नाड्यां भवो यो वायुसंयोगः नाडीiयोग इति यावत् । तस्माद्पामारोहणं भवतीत्यर्थः ॥ ५ ॥ ज्यम् ) कुतः पुनरापोऽन्तरिक्षमारोहन्ति यतो मेघगतानामासा य वर्षणस्य निष्पत्तिरित्यत आह-\*नाडचवायुसंयोगादारोहणम् । र्रेर स्मिषु वायोः संयोगविशेषो भवति तासामूर्ध्वगमनहेतुः, तस्मा-क्षारोहणं संपद्यते । अन्तरिक्षमारूढाः खल्वापो धूमेन ज्योतिषा संसुज्यमानाः मेघभावमापद्यन्ते इति ॥ ५ ॥

# नोदनापीडनात्संयुक्तसंयोगाच ।। ६ ।।

- ) नतु सूर्येरदमीनां कथमयं महिमा यद्भिष्ठा त आह-नोदनेति । नोदनेन बलबद्वायुनोदनेन आपीडनादा-्वायुसंयुक्ता रइमयस्तत्संयुक्ता आप ऊर्ध्व धावन्ति यथा स्था-यः कथ्यमानाः वायुनुन्नवहिरसमय ऊर्ध्वं नयन्ति । चकार इवा-उपमानं स्थालीस्था एवापो द्रष्टव्याः ॥ ६ ॥
- ०) ननु सूरकराणां कथमीदृशसामर्थ्यं तत्राह-नोदनेति। गिवद्वायुनोद्नेन आपीडनात् संबन्धात् तथाच वेगवद्वायुसंयो-र्यकराणामूर्ध्वगमनसामर्थ्यम्, ननु सूर्यकरस्थो यो वायुसंयोगः स्यैवोर्भ्वगमनेऽसमवायिकारणं नतु जलानां व्यधिकरणत्वादत क्तरंत्रोगाहोति । वायुसंयुक्ताः ये सूर्यकरास्तत्संयोगादित्यर्थः । छानामूर्ध्वगमने वायुसंयुक्तसूर्यकरसंयोग एवासमवायिकारणं गतवायुसंयोगस्त निमित्तकारणमिति न किंचिद्नुपपन्नम् ॥ ६॥

(भाष्यम्) कथं सूर्यरिमषु वायुसंयोगादाप अर्ध्वमारोहन्तीत्यत आह- अनोदनापीडनात्संयुक्तसंयोगाच । बलवता वायुना नोदनान्नाङ्य आपीड्यन्ते ततस्तासामूर्ध्वगमनं भवति । तथाभूतवायुसंयुक्ताभिनीडीभिः संयोगादपामूर्ध्वमारोहणं संपद्यते । दृश्यते खल्वापः स्थालीस्थाः कथ्यमाना वायुनुत्रवह्वचंशैः संसृज्यमाना अर्ध्वमारोहन्तीति ॥ ६ ॥

# वृक्षाभिसपेणमित्यदृष्टकारितम् ॥ ७ ॥

(उप०) ननु मूळे सिक्तानामपां वृक्षाभ्यन्तरेणोध्वेगमनमस्ति । तत्र न नोदनाभिघातौ नवादित्यरस्मयः प्रभवन्ति तत्कयं तदित्यत्राह—वृक्षाभि-सपेणमिति। अभितः सपेणमभिसपेणं तद्भिसपेणं मूळे निषिक्तानामपां वृक्षे तद्दष्टकारितं पत्रकाण्डफळपुष्पादिवृद्धिकृतं सुखं दुःखं वा येषामात्मना-मदृष्टवत्तदात्मसंयोगाद्समवायिकारणादृदृष्टान्निमित्ताद्प्सु समवायिकारणेषु तत्कर्म भवति येन कर्मणा आप उध्वे गत्वा वृक्षं वर्धयन्तित्यर्थः ॥ ७ ॥

(विवृ०) नतु वृक्षादेर्मूलस्थानां कथं वृक्षाभ्यन्तरेणोर्ध्वगमनम्, उक्तहेतोस्तत्राभावादत आह—वृक्षाभिसपेणमिति । वृक्षवर्धनेन यस्य सुखं दुःखं वा भवति अदृष्टवत्तदात्मसंयोग एव मूलस्थजलानां वृक्षाभ्यन्तरेणो-र्ध्वगमनेऽसमत्रायिकारणं तादृशादृष्टं निमित्तकारणमित्यर्थः ॥ ७॥

(भाष्यम्) वृक्षमूले निषिक्ताः खल्वापो वृक्षमभितः सर्पन्ति। ततो हि वृक्षस्य पुष्टिर्भवति । यचैतद्गां वृक्षाभिसर्पणं तत्खल्वदृष्टेन शक्तिविशेषण कार्यते । मूलमारभ्य यावद्यं वृक्षनिविष्टः शिरासंतानः शक्तिविशेषाद्गां पार्थिवरसानां चाकर्षणं करोति । वृक्षः खल्वेवं जीवतीति ॥ ७॥

# अपां संघातो विळयनं च तेजःसंयोगात् ॥ ८ ॥

( उप० ) नन्वपां सांसिद्धिकद्रवत्वं लक्ष्णमुक्तं तादृशानामेवापामूध्वमधिस्थिक् च गमनमुपपादितं हिमकरकादीनां च शैत्यादृश्वमविवाद्सिद्धम्, तत्कयं तेषां संघातः काठिन्यम्, कथं च विल्लयनमित्यत आह—
अपामिति। दिन्येन तेजसा प्रतिबन्धादाप्याः परमाणवो द्वर्यणुकमारभमाणा द्वर्यणुकेषु द्रवत्वं नारभन्ते ततो द्रवत्वशून्यैरवयवैद्वर्यणुकादिप्रक्रमेण
द्रवत्वशून्या हिमकरकाद्य आरभ्यन्ते तेन तेषां काठिन्यमुपलभ्यते।
नन्वेवं हिमकरकादीनामाप्यत्वे किं प्रमाणमत उक्तं विल्यनं च तेजःसंयोगादिति। तेजःसयोगेन बल्वता हिमकरकारम्भकपरमाणूनां किया
कियातो विमागस्तत आरम्भकसंयोगनाशपरंपरया हिमकरकादिमहावय-

1

विनाशस्तत्र द्रवत्वप्रतिबन्धकतेजःसंयोगविगमात्त एव परमाणवः द्वचणु-केषु द्रवत्वमारभन्ते । ततो द्रवत्ववतां हिमकरकादीना विलयनं तत्र च बल-वत्तेजोऽनुप्रवेशो निमित्तम् ॥ ८ ॥

(विवृ०) ननु हिमकरकादीनां कथं प्रतिरुद्धद्रवत्वं कथं वा तद्विलयन-मित्यत आह—अपामिति । अपां संघातः विलक्षणसंयोगो हिमकरकादिगत-स्तेजःसंयोगाद् विलक्षणदिव्यतेजःसंयोगाद् भवति एवं विलयनं शिथिलाख्य-संयोगोऽपि तेजःसंयोगात्पूर्वोक्ततेजोभिन्नतेजःसंयोगाद्भवति, दिव्यतेजःसंयु-कजलपरमाणुभ्यां यहूचणुकमारभ्यते तत्रानुद्धतं द्रवत्वं जायते ऊष्मणा वि-लयनस्थले दिव्यतेजःसंयोगरहितत्वादेवोद्भूतद्रवत्वं द्वचणुकादौ जायते, हिम-करकादौ काठिन्यप्रतीतिस्तु अमरूपा कठिनस्पर्शस्य पृथिवीमात्रवृत्तित्वात्। हिमकरकादौ यदनुद्भूतद्रवत्वं तत्रादृष्टविशेषोऽपि हेतुरिति। केचिन्तु हिमक-रकादिस्थले दिव्यतेजःसंयोगेन प्रतिबन्धाद्मवत्वं नोत्यद्यत एवेत्याहुः॥ ८॥

(भाष्यम्) या चेयं करका पतित, सेयम्— \*अपां संघातः। शैत्याति-श्येन संहन्यमानाः खल्वापो मेघगताः करकाभावमापद्यन्ते । प्रत्यक्षं खल्वपां संघातः शैत्यातिशयवशादुपजायमानो दृश्यते । हिमबिन्दूनां च तुषारभावेन घनीभावः । या चापां प्रक्रियाविशेषाद्धनीभावेन तुषारभावा-पत्तिः, साऽपि हिमतौं घृतादीनां घनीभाववच्छैत्यातिशयविशेषणोष्मणो-ऽवजयादेव भवति । ऊष्मणश्चावजयात्करकादिषु शैत्यातिशयोपळि धिरिति । तचैतत्प्रत्यक्षतः प्रतिपत्तुमहर्तिति मन्यते भगवान् सूत्रकारः । न त्वेतत्केन-चिद्पदिश्यते इति ॥ ८ ॥

(भाष्यम् ) यदि मेघगतानामपां शेत्यातिशयविशेषात्करकाभावः, कथ-मिदानीमपां धारासंपात इत्यत आह—क्षविलयनं च तेजःसंयोगात् । तेजः संयोगाद्पां विलयनं च भवतीति तेजःसंयोगेन शैत्यविशेषावजयाद्विली-नानामपां द्रवीभावः शैत्यातिशयविशेषेण तेजसोऽवजयाच करकाभाव इति । अथापि खल्वपां संघातो विलयनं च तेजःसंयोगात् । अप्सु दिव्यतेजःसं-योगेन द्रवत्वप्रतिरोधात्करकोत्पत्तिरितरतेजःसंयोगाद्विलयनमिति ॥ ९ ॥

# तत्र विस्फूर्जशुर्लिङ्गम् ॥ ९ ॥

( उप० ) ननु बलविद्दिञ्यतेजोऽनुप्रवेशस्तत्रेत्यत्र किं प्रमाणमित्यत आह्-तत्रेति । तत्र दिञ्यासु अप्सु दिञ्यानां तेजसामनुप्रवेशे विस्फूर्जथु-र्ग्लिङ्गं वज्रनिर्घोष एव लिङ्गमिखर्थः आत्यन्तिकविद्युत्प्रकाशस्तावत्प्रत्यक्ष एव तदनुपदं च स्फूर्जेथुः सोऽपि प्रत्यक्ष एव तेनानुमीयते यस्मान्मेघा-त्करकाः प्रादुर्भवन्ति तत्र दिव्यं तेजो विद्युद्रूपमनुप्रविष्टं तदुपष्टम्भेन करका-रम्भिकाणामपां द्रव्यत्वप्रतिबन्य इति ॥ ९ ॥

(विवृ०) ननु जले दिन्यतेजःसंयोगे किं मानमित्यत्राह—तत्रेति। विस्फूर्जधुर्वत्रनिघाषः तत्र दिन्यतेजःसंयोगे लिङ्गम्, आदौ विद्युत्प्रका- अस्ततो विस्फूर्जधुस्तत्समकालमेव करकापतनं भवति अतो दिन्यतेजः- संयोगेन करका जाता इत्यनुमीयत इति, केचित्तु बलविद्यतेजसाऽनुद्भृत- रूपवत्तेजोविशेषो यदा जलान्निःसार्यते तदैव जलस्य द्रवत्वं नश्यति तादृशतेजोविशेषस्तु हिमकरकादिभिन्नेषु जलेषु सर्वदैवास्ति अनुद्भृत- रूपवत्त्वातु तस्य न प्रत्यक्षमित्याहुः॥ ९॥

निर्घोषो लिङ्गम् ॥ १० ॥

### वैदिकं च ॥ १०॥

( उप॰ ) अत्रैव प्रमाणान्तरमाह—वैदिकं चेति । अपा मध्ये तेजोऽनु-प्रवेश आगमसिद्ध एवेत्यर्थः । तथाहि 'आपस्ता अग्निं गर्भमादधीरन्, ' 'या अग्निं गर्भे द्धिरे सुवर्णम् ' इत्यादि ॥ १० ॥

( विवृ० ) दिञ्यतेजःसंयोगे प्रमाणान्तरं दर्शयति—वैदिकं चेति । वैदिकं च वाक्यं दिञ्यतेजःसंयोगे लिङ्कं प्रमाणं तद्वाक्यं च 'आपस्ता अग्निं गर्भमाद्धीरन् " 'या अग्निं गर्भे द्धिरे सुवर्णम्' इत्यादि ॥ १०॥

(भाष्यम्) न चैतावदेव लिङ्गं, किंतु—ॐवैदिकं च। 'आपस्ता अग्निं गर्भमाद्धीरन्' इति वैदिकमप्यस्ति लिङ्गमिति॥ ११॥

### अपां संयोगाद्विभागाच स्तनियत्नोः ॥ ११ ॥

( ७प० ) ननु विस्कृजेशुः कथमुत्पद्यते संयोगविभागौ शब्दयोनी तौ च नानुभूयेते इत्यत आह—अपामिति । विस्कृजेशुरिति शेषः । अद्भिः स्तनियत्नोः संयोगविभागौ निमित्तकारणीभूय स्तनियत्नोरेवाकाशेन संयोगादसमवायिकारणादाकाशे समवायिकारणे शब्दं गर्जितं जनयतः कचिच वायुवलाहकसंयोगविभागौ निमित्तकारणे बलाहकवियत्संयोगविभागावसमयायिकारणे, कर्मकारणाधिकारेऽपि प्रासिङ्गकिमद्मुक्तम् । यद्वा मेघाकाशसंयोगे विभागे वा शब्दासमवायिकारणे कारणमपामेव नोद्नामिघातजनितं कर्मेति सूचितं कर्मण एवाधिकारप्राप्तत्वात् ॥ ११ ॥

( विष्टु०) ननु शब्दकारणस्याभिघातस्य विभागविशेषस्य चाननुभ-वाद्धिस्फूर्ज्थुः कथमुत्पद्यते इत्यत्राह—अपामिति । अपां जलानां संयो-गात् अर्थोद्वायुना अभिघातात्, स्तनयित्नोर्मेघाच विभागाद्विस्फूर्ज्थुर्भ-वतीत्यर्थः ॥ ११ ॥

(भाष्यम्) मेघगतास्वस्य तेजःसंयोगाद्विस्फूर्ज्यश्चरिति कृतः प्रतिपत्तिरित्यत आह्— अपां संयोगाद्विभागाच स्तनियत्नोः। तेजसा समं योऽयमपा संयोगस्तस्मात् स्तनियत्नोभेवाद्विभागाच विस्फूर्ज्यश्चरत्यते। अद्भिः संयुक्तं स्तनियत्नोधिभक्तं च तेजः सशब्दमधः पति । प्रत्यक्षं खल्वेतदुपलभ्यते। तत्र योऽयं शब्दः स विस्फूर्ज्यश्चरायते । तत्संबन्धात्तेजःप्रतिपतिः । तेजञ्चेतन्मेघगताभिः शैलविशेषात्संहताभिरिद्धः संसृज्यमानं तासां विल्यन करोति, विलीनाश्चापो वृष्टिभावेन पतन्ति । तचैतद्पा संहतानांविल्यनहेतुस्तेजो न खल्विप सर्वाभिः संहताभिमेघगताभिरिद्धः संसृज्यते इति न सर्वोस्तां संहतानामपां विल्यनं भवतीति । तुषारस्य च विल्यने तेजोविवशेषसंयोगो हेतुरिति न बाह्यस्य तेजसः संयोगमात्रादसौ विलीयते । शैल्यविशेषणं तस्यावजयात् । सेयं वस्तुशक्तिनं खल्विप पर्यनुयोगमईनताति । परीक्षितमपां कर्म ॥ १२ ॥

# पृथिवीकमेणा तेजःकर्म वायुकर्म च व्याख्यातम् ॥ १२ ॥

( उप० ) भूकम्पं प्रत्यदृष्टवदात्मसंयोगः कारणमुक्तं तत्रेवाकस्मि-कदिग्दाहदेकोद्रोद्धःः आकस्मिकवृक्षादिश्लोभहेतोश्च प्रभञ्जनस्य कर्म यत्संजायते तत्राप्यदृष्टवदात्मसंयोगोऽसमवायिकारणम्, वायुतेजसी सम-वायिकारणम्, अदृष्टं निमित्तकारणमित्यर्थः । कर्मशब्दस्य ब्यावृत्तिर्महो-स्कादिकर्मसूचनार्था ॥ १२ ॥

(विवृ०) प्रसङ्गात्करकादिकमुक्त्वा पुनरदृष्टवदात्मसंयोगार्थानं कर्म प्रदर्शयति—पृथिवीति । भूकम्पादेरदृष्टविशेषाधीनत्वकथनेन दिग्दाहादि-जनकस्य तेजःकर्मणः वृक्षादिक्षोभजनकस्य वायुकर्मणश्च अदृष्टाधीनत्वं व्याख्यातमित्यर्थः ॥ १२ ॥

(भाष्यम्) तेजःप्रभृतीनां कर्मेदानीं परीक्ष्यते— \*\*पृथिवीकर्मणा तेजः-कर्म वायुकर्म च व्याख्यातम् । तद्विशेषेणादृष्टकारितिमिति यत्पृथिवीकर्मे, तेन तेजस्तो वायोश्च कर्म व्याख्यातम् ॥ १३ ॥

# अग्नेरूर्ध्वज्वलनं वायोस्तिर्यक्षवनमणूनां मनसश्राद्यं कमोद्दष्टकारितम् ॥ १३॥

- (उप०) अदृष्टवद्गत्मसंयोगासम्बायिकारणकं कर्मान्तरमाह—अग्ने-रिति। आद्यमिति सर्गाद्यकाळीनमित्वर्थः। तदा नोदनाभिघातादीनामभावात् अदृष्टवद्गत्मसंयोग एव तत्रासमवायिकारणम् आद्यमूर्ध्वज्वलनम् आद्यं तिर्थक्पवनमिति इतरेषां ज्वलनपवनकर्मणां वेगासमवायिकारणकत्वमेव मन्तुमुचितं दृष्टे कारणे सत्यदृष्टकल्पनानवकाशात्।। १३।।
- (विष्टु०) एतादृशं कर्मान्तरं द्शीयति—अन्नेरिति । पवनं गमनम् , आद्यमिति ज्वलनपवनयोरप्यन्वितम्, सर्गाद्यकालीनमिति तद्शेः । अदृ-ष्टकारितमदृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारणकमित्यर्थः । तदानीं कारणान्त-रस्याभावादिति भावः ॥ १३ ॥
- (भाष्यम् ) तद्पि खल्वदृष्टेनैव शक्तिविशेषेण कार्यते इति— अग्नेरूष्व-ज्वलं वार्योस्तिर्यक्पवनमणूनां मनसञ्चाद्यं कर्मादृष्टकारितम् । यथा खल्वग्नेरूर्घञ्चलं वार्योस्तिर्यम्मनं चादृष्टेन कार्यते, तथैवाणूनां । सूक्ष्माणां पृथिव्यादीनां मनसञ्च यद्यथमं कर्म, तद्प्यदृष्टेन कार्यते इति । अग्निवद्वायुक्व सूक्ष्माणि पृथिव्यादीनि मनांसि चेत्यंभूतशक्तिमन्त्येव स्रष्ट्रा सृष्टानीति परमाणूनां खल्वप्याद्यं कर्म, यतो व्यणुकादिक्रमेणैते लोका बभू-वुस्तचादृष्टेन स्रष्ट्रा कारितमिति । भोगसाधनं चैतत्सर्व पुरुषस्येति पुरुषा-दृष्टेनाप्येतदुत्पतिनिमित्तमाद्यं कर्माणूनां कार्यते इति । एतेन मनस आद्यं कर्म व्याख्यातम् ।। १४ ।।

इस्तकर्मणा मनसः कर्म व्याख्यातम् ॥ १४ ॥

(व्हि॰) कर्मान्तरं दर्शयति-हरतकर्मणेति । अनाद्यानि मनःकर्माणि प्रयत्नाचीनान्येव यथा मुचळाद्युद्धेपणादौ हस्तकर्माणि, मनसोऽतीन्द्रि-

यत्वेऽपि तद्वहनाड्यास्विगिन्द्रियप्राह्मत्वात् तद्गोचरप्रयत्नेन मनसः कर्म संभवति प्राणवहनाडीगोचरप्रयत्नेन प्राणादिकियाविशेषवत् ॥ १४ ॥

(भाष्यम् ) अनाद्यं तु-क्ष हस्तकर्मणा मनसः कर्म व्याख्यातम् । यथा खल्वयं पुरुष इच्छन्यतमानो हस्तं प्रेरयति, तथैव तेषु तेष्वभिमतेषु प्रदेशेषु इदानीं मनोऽपि प्रेरयतीति ॥ १५ ॥

# आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षात्स्रखदुःखे ।। १५ ॥

(उप०) ननु मनसि कर्म उत्पद्यत इत्यत्रैव न प्रमाणमत आह— आत्मेति । सुखदुःखे इत्युपलक्षणं ज्ञानप्रयत्नाद्यपि द्रष्टव्यम् । मनसो वैभवं पूर्वमेव निराकृतम्, अणुत्वं च साधितम्, युगपञ्ज्ञानानुत्पत्तिश्च मनसो लिङ्गमित्युक्तं तेन तत्तदिन्द्रियप्रदेशेन मनःसंयोगमन्तरेण सुखदुःखे न स्यातामेव यदि मनसि कर्म न भवेत् न भवेच पादे मे सुखं शिरसि मे वेदनेत्याद्याकारोऽनुभव इत्यर्थः । यद्यपि मनःसिन्नकर्षाधीनः सर्वोऽप्यात्म-विशेषगुणस्तथापि सुखदुःखे तीत्रसंवेगितयाऽतिस्फुटत्वादुक्ते ।। १५ ।।

(विवृ०) नतु मनिस कर्मात्पादे किं मानमत आह—आत्मेति। आत्मेन्द्रियमनोऽर्थानां संनिकर्षात्मुखदुःखे भवतः तत्रात्मना मनसः संनिकर्षे इन्द्रियेश्च मनसः संनिकर्षः अर्थेन विषयेण सह इन्द्रियाणां संनिकर्षो विविधतः। तथाच मित्रं दृष्ट्वा सुखं वैरिणं दृष्ट्वा च दुःखं भवति तादृशदर्शनं च न चक्कुर्मनोयोगमात्ममनोयोगं चान्तरेण तादृशयोगोऽपि न मनःक्रियामन्तरेणोति सिद्धं मनसः कर्म। सुखदुःखे इत्युपल्रक्ष-णम्। आत्मविशेषगुणसामान्यं तु विविधितं सर्वत्रात्ममनःसंयोगस्यासम-वायिकारणत्वादिति। 'चश्चलं हि मनः कृष्ण प्रमाथिबल्लवहृद्धम् ' इत्या-

(भाष्यम्) अप्रत्यक्षं वै मनो ज्ञानायौगपद्यलिङ्गेनानुमीयते कर्मत्वस्य केन लिङ्गेनानुमातव्यम्? कार्यालिङ्गेनेत्याह— अत्यातेन्द्रयमनोऽर्थसिन्निकर्षा- सुखदुःखे। आत्मा मनसा सिन्निकृष्यते मन इन्द्रियेण इन्द्रियमर्थेन ततः सुखदुःखयोर्निष्पत्तः। अभिमतं खल्वर्थं पत्र्यतः सुखं निष्पद्यते विपर्ययेण दुःखमिति। अणोर्वे मनसो न खल्वभिमतेनेन्द्रियेण सिन्निकर्षोऽन्तरेण कर्म भवितुमर्हतीति मनसः कर्मणोऽनुमानमिति।। १६।।

तदनारम्भ आत्मस्थे मनिस शरीरस्य दुःखाभावः स योगः॥१६॥ (उप०) नन्वेवं यदि चपलं मनस्तदा चित्तनिरोधामावाद्योगं विना नात्मसाक्षात्कारों न वा तमन्तरेण मोक्ष इति शास्त्रारम्भवैफल्यमत आह—तिदिति । विषयेष्वलंप्रत्ययवत उदासीनस्य बिहिरिन्द्रियेभ्यो व्यावृत्तं मनो यदात्मस्थमात्ममात्रनिष्ठं भवित तदा तत्कर्मानुगुणप्रयत्नाभावात्कर्म मनिस नोत्पद्यते स्थिरतर मनो भवित स एव योगः चित्तनिरोधलक्षणत्वाद्योगस्य, तदनारम्भ इतिमनसः कर्मानारम्भ इत्यर्थः । यद्वा तत्पदेन सुखदुःखे एवा-भिधीयेते प्रकान्तत्वात्, दुःखाभाव इति दुःखाभावसाधनत्वाद्योग एव दुःखाभावः 'अत्रं वे प्राणः' इतिवत् । यद्वा दुःखर्याभावो यत्रेति बहुत्रीहिः । शर्रारस्येति शरीरावच्छित्रस्यात्मनः, स योग इति प्रसिद्धिसिद्धतया तत्पदम्, अयं स योगः । यद्वात्मपदेनात्र प्राण उच्यते उपचारात्प्राणानुमेयत्वादात्मनः । तथाच प्राणवह्नाङ्यां कर्मणा प्राणकर्मापि जायते । यद्वा जीवनयोनियत्त-वद्गत्मप्राणसंयोगासमवायिकारणकं प्राणकर्म, जीवनयोनिश्च यत्नोऽतीन्द्रियः प्राणसंचारानुमेयः कथमन्यथा सुषुत्यवस्थायामिप श्वासप्रश्वासगतान्तिति भावः ॥ १६ ॥

(विवृ०) ननु मनश्चेच अल्स्वभावं तदा तस्य निरोधो न संभवति तथाच योगमन्तरेणात्मसाक्षात्कारस्यासंभवादपर्वास्यासंभवेन मननशास्त्रं निष्ययोजनमापद्येतेत्याशङ्कायामाह—तदिति । आत्मस्थे मनसि षडङ्कयोगेन इन्द्रियादिकं परित्यज्य मनो यदा आत्ममात्रे तिष्ठति तदा तदनारम्भः तस्य मनःकर्मणः अनारम्भः अनुत्पादः, तदा मनो निश्चलं भवति, तदवस्थायां शरीरस्य दुःखाभावः शरीरावच्छेदेन दुःखं न जायते, स आत्मना बाह्यव्यावृत्तमनसः संयोगो योग उच्यते । 'वाताहतं तथाचित्तं तस्मानतस्य न विश्वसेत् । अतोऽनिलं निरुम्धीत चित्तस्य स्थैर्यहेतवे ।। मरुन्निरोधनार्थाय षडङ्कं योगमभ्यसेत् । आसनं प्राणसंरोधः प्रत्याहारश्च था-रणा ॥ घ्यानं समाधिरेतानि योगाङ्कानि भवन्ति षट् ।' इति स्कन्दपुरण्याद्यव्याद्वाति तथा प्रमापयति । तथाच तदनन्तरमात्मसाक्षात्कारोदयेन मिथ्याज्ञानादिनिवृत्तौ सत्यामपवर्गों निष्प्रत्यृह एवेति न मननशास्त्रं निष्पन्तलिति भावः ॥ १६ ॥

१ वाँ. रा. आ. सो. पुस्तके 'अयं सयोगः । यद्वात्मपदेन' इत्यस्य स्थाने—'अयं संयोग आतम— सायाकारस्य कारणम् । यथाहुः—अयं स परमो धर्मो ययोगेनात्मदर्शनम् । प्राणकर्मकारणमाह्— कायकर्मणात्मकर्मे व्याख्यातम् । शरीरत्य यथा प्रयत्नवदात्मसंयोगात्ममवायिकारणकं कर्म तथा-सम्बोऽपि । आत्मपदेन' इति दश्यते ।

भावः स योगः । विषयान्तराद्वश्रुपरतस्य मनसो यदात्मनि स्थितिस्तस्मिन्ना-त्मस्थे मनसि तस्य मनसः कर्मणोऽनारम्भः । सोऽयं सार्वभौमिश्चित्तस्य धर्मः शरीरस्य दुःखाभावहेतुयोंगः । अथापि खल्वात्मस्थे मनसि शरीरस्य कार्यकरणसंघातस्य तस्य कर्मणोऽनारम्भो दुःखाभावहेतुयोंग इति । स खल्वयमनेकशाखो बहुपरिकरस्तन्त्रान्तरसमाचारात्प्रतिपत्तव्य इति।।१०॥

### अपसर्पणमुपसर्पणमित्रतपीतसंयोगाः कार्यान्तरसंयोगाश्चे-त्यदृष्ट्कारितानि ॥ १७ ॥

(उप०) ननु प्राणस्य मनसञ्च कर्म यदि प्रयत्निनिमित्तकं तदा प्राण-मनसी यदा मरणावस्थायामपसप्तः देहाद्वहिभेवतः, देहान्तरोत्पत्तौ तत्र पुनरुपस्पतः प्रविशतः, तत्र प्रयत्नाभावात्तदुभयमनुपपत्रम्, आशितपीतं भक्तपानीयादि तस्यापि शरीरावयवोपचयहेतुर्यः संयोगस्तज्जनकं यत्कर्म, यच गर्भवासदशायां संयोगविभागजनकं कर्म तेषां कथमुत्पत्तिरत आह— अपसप्णामिति।अत्र 'नपुंसकमनपुंसकेनैकवचास्यान्यतरस्याम्' इति नपुंसक-निदेशः, संयोगपदं च तत्कारणे कर्मणि ठाक्षणिकम्, अपसप्णं दे-हारम्भककर्मक्षये देहादेव प्राणमनसोरुक्कमणम्, उपस्पणं च देहान्तरोत्प-त्तौ तत्र प्राणमनसोः प्रवेशनम्, अशितपीतादिसंयोगहेतुश्च कर्म, कार्यान्तरं गर्भशरिं तत्संयोगहेतुश्च यत्कर्म तत्सर्वमदृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारण-कत्त्वं सूचयति॥ १७॥

(विदृ०) अदृष्टाधीनं कर्मान्तरं दर्शयति—अपसर्पणमिति । अपसर्पणं मरणावस्थायां देहान्मनस उत्क्रमणम्, उपसर्पणं देहान्तरोत्पत्तौ तत्र मनस प्रवेशः, अशितपीतयोरन्नजलयोः संयोगाः, कार्यान्तराणामिन्द्रियप्राणानां देहेन सह संयोगाश्च यस्मात्कर्मणो भवन्ति इति पूरणीयम् । इत्येतानि कर्माणि अदृष्टकारितानि अदृष्टवदात्मसंयोगासमवायिकारणकानि ।।१७।।

(भाष्यम्) यदेतत्प्रायणकाले पूर्वसमाद्देहादात्माऽपसपित, देहान्तरं चा-भिमतमुपसपित, अशितपीतानां च तेन तेन प्रक्रियाविशेषेण धात्वादिक-पेण परिणममानानां ये संयोगास्तत्कारणानि यानि कर्माणि, ये च कार्यान्तरैः प्राणादिभिः शरीरादेः संयोगास्तद्धेतुभूतं यत्कर्म, यच्चान्य-दित्यंभूतं किंचित्तानि सर्वाण्यदृष्टेन कार्यन्ते । निर्माणं खल्वीदृशं शरीरादीनां यत्तस्यां तस्यामवस्थायामेते भवन्तीति । अस्ति चान्यदृष्टं, यतः खल्वयं पुरुषो जीवति जायते च म्रियते चेति ॥ १८॥

# तदभावे संयोगाभावोऽपादुभीवश्च मोक्षः ॥ १८ ॥

( उप० ) नतु देहान्तरोत्पत्तेरावश्यकत्वं चेत्तद् कथं मोक्ष इत्यत आह—तदिति। इदमत्राकृतं—योगवछेनात्मतत्त्वसाक्षात्कारे सित तेन च सवा-सनिभ्याज्ञाने ध्वस्ते तिन्नवन्धनानां रागद्वेषमोहानां दोषाणामपायात्प्रवृत्तेरपाये तिन्नवन्धनस्य जन्मनोऽपाये तिन्नवन्धनस्य दुःखस्यापाय इति तावद्वस्तुगितः। तत्र योगिनो योगजधर्मवछेन तत्तदेशकाछतत्तत्तुरगमतङ्ग-जभुजङ्गिवहङ्गमादिदेहोपभोग्यसुखदुःखासाधारणकारणधर्माधर्मनिकुरम्ब-माछोच्य तत्तत्कायव्यूहं निर्वाह्य भोगेन पूर्वोत्पन्नधर्माधर्मयोः क्षयः निवृत्त-दोषस्य धर्माधर्मान्तरानुत्पत्तावपूर्वशरीरान्तरानुत्पत्तौ पूर्वशरीरेण सहात्मनो यः संयोगाभावः स एव मोक्षः। तदभाव इति अनागतशरीरानुत्पादे संयोगाभावः स एव मोक्षः। तदभाव इति अनागतशरीरानुत्पादे संयोगाभावः इत्यर्थः। निन्वयमवस्था प्रख्यसाधारणीत्यत आह—अप्रादुर्भाव इति । यदनन्तरं शरीरादेः पुनः प्रादुर्भावो न भवतीत्यर्थः। स मोक्ष इति तस्यामवस्थायां यो दुःखध्वंसः स मोक्ष इत्यर्थः।। १८।।

(विदृ०) नतु देहप्रवाहस्यानाद्यनन्तत्वाद्पर्वगस्यासंभवस्तद्वस्थ एवे-त्यत आह—तद्भावे इति । तद्भावे तस्यादृष्टस्याभावे सति प्रारच्धेतरा-दृष्टानामात्मसाक्षात्कारेण प्रारच्धानां च भोगेन क्षये सतीति यावत् । संयोगाभावः देहप्रवाहसंबन्धस्य विच्छेदस्तद्नन्तरं च अप्रादुर्भावः अर्था-हुःखस्यानुत्पत्तिर्देहरूपस्यादृष्टरूपस्य च कारणस्य विरहादिति तदानीमेव मोक्षः अपर्वाः संभवतीति नापवर्गस्य शशिवषाणसमानतेति भावः ॥१८॥

(भाष्यम्) तस्य हेतोरदृष्टस्याभावे शरीरेण सहात्मनः संयोगो न भवति । स खल्वयं भूत्वा न भवत्यात्मप्रहाणाचोपरमतीति । हेतोः खल्व-भावाच्छरीरान्तरेण न पुनरन्यः संयोगः प्रादुर्भवति । सोऽयं मोक्षः परमा मुक्तिविदेहकैवल्यं निर्वाणमिति । तत्त्वज्ञानाच मिथ्याज्ञानाचुच्छेद-क्रमेणास्य निष्पतिरिति तत्त्वज्ञानं मोक्षहेतुराख्यायते ।। १९ ।।

### द्रव्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैधम्यीदभावस्तमः ॥ १९ ॥

( उप० ) ननु तमसोऽपि द्रव्यस्य कर्म दृश्यते चलति छायेति प्रत्य-यात्तत्र न प्रयत्नो न वा नोद्नाभिघातौ न वा गुरुत्वद्रवत्वे न वा संस्कारस्तथाच निमित्तान्तरं वक्तव्यं तच नानुभूयमानमित्यत आह— एतेन नवैव द्रव्याणीत्यवधारणमप्युपपादितं द्रव्यनिष्पत्तिस्तावत् स्पर्शव-द्रव्याधीना न च तमसि स्पर्शोऽनुभूयते न चानुदूत एव स्पर्शः रूपो- द्भवे स्पर्शोद्भवस्यावस्यकत्वात् । पृथिव्यामयं नियमः तमस्तु दशमं द्रव्य-मिति चेन्न, द्रव्यान्तरस्य नीलरूपानधिकरणत्वात्, नीलरूपस्य च गुरुत्व-नान्तरीयकत्वात्, रसगन्धनान्तरीयकत्वाच । यथाकाशं शब्दमात्रविशेष-गुणं तथा तमोऽपि नीलरूपमात्रविशेषगुणं स्यादिति चेन्न, चाक्षुषत्व-विरोधात् । यदि हि नीलरूपवन्नीलं रूपमेव वा तमः स्यात् बाह्यालो-क्यप्रहमन्तरेण चक्षुषा न गृह्येत ।। १९ ॥

(विवृ०) नन्वन्धकारस्यापि कर्मानुभूयते नीछं तमश्रळतीतिप्रतीते-स्तत्र च कर्मणि किमसमवायिकारणं कर्मासमवायिकारणत्वेनोक्तानां नोद-नादीनामन्यतमस्य तत्राभावादित्याशङ्कायामाह—द्रव्यगुणिति । तमोऽभाव स्व नतु भावः द्रव्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैधन्योत्तिष्पन्नानां जन्यानां द्रव्य-गुणकर्मणां वैधन्योदित्यर्थः, कृद्विहित इति न्यायात् । जन्यद्रव्यं हि अव-यवारव्यं भवति तमस्तु नावयवारब्धमाछोकापसरणे सहसैवानुभूयमान-त्वास्पार्शनाभावाच । पृथिव्यामुद्भूतरूपस्योद्भृतस्पर्शव्याप्यत्वेनोद्भूतरूपस्य तमसि स्वीकर्तृणामनुद्भूतस्पर्शस्वीकारस्यासंभवात्, गन्धशून्यत्वाच न तमः पृथिवी । नापि जछादावस्यान्तर्भावः नीछरूपवत्त्वस्वीकारात् । अत एव न गुणे न वा कर्मण्यस्यान्तर्भावः आछोकनिरपेक्षचाक्षुषविषयत्वाच । तर्हि द्रव्यान्तरं भवतु, न आवश्यकतेजोऽभावेनैव तमःप्रतीत्युपपत्तौ द्रव्यान्तरक-रूपनाया अन्याय्यत्वादिति ॥ १९॥

(भाष्यम्) यो वै खल्त्रयमन्धकारस्तस्य तावद्गतिः परीक्षितव्या। नैव खल्वन्धकारो द्रव्यं येनास्य गतिः स्यात् । किं तर्हि—ऋद्रव्यगुणकर्मनिष्पन्तिवैधर्म्याद्भाभावस्तमः । यदेतत्तमस्तत्खल्वभावस्तेजसो न द्रव्यम् । कस्मान्ह्वयगुणकर्मनिष्पत्तिवैधर्म्यात् । तमसो द्रव्यवैधर्म्यात् , द्रव्यस्य येयं गुणकर्मणोनिष्पत्तिस्तद्वैधर्म्याच् तमसो गुणकर्मणोः । तमसः खल्ल रूपसंस्कार उपलभ्यते, स्पर्शस्तु नोपलभ्यते नीलं च रूपमवादीनां वैधर्म्यम् । न खल्विप मिसि रसगन्थौ गुरुत्वं चास्ति । बाद्यं चालोकमन्तरेणतिचक्षुषा गृद्यते त्वेत्वत्यपुत्रयते । तदेतद्वव्यवैधर्म्यं तमसः । गुणकर्मणोः खल्विप, द्रव्यस्य ह्पं कारणगुणक्रमान्निष्पचते पाकाच, नत्वेवं तमसः । प्रयत्नादिभिः बल्ल कारणर्गुलक्रमान्निष्पचते पाकाच, नत्वेवं तमसः । प्रयत्नादिभिः बल्ल कारणर्गुलक्रमान्निष्पचते विपर्ययोण् च विपर्ययो, विपरीतमेतत्तमस् वित । अथापि खल्ल द्रव्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैधर्म्याद्राभावस्तम इति । कुत्व त्वत्यतिपत्तव्यम् ? नद्ययं हेतुर्भाभाव एव व्यवतिष्ठते । व्यवतिष्ठते

इत्याह । कया युक्त्या ? द्रव्यं हि तेजः, तद्वैधर्म्यात्खल्वेतस्य भाभावत्व-प्रतिपत्तिरिति ॥ २० ॥

#### तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणाच ॥ २०॥

- (उप०) तर्हि गतिप्रतीतिः किंनिबन्धनेत्यत आह्—तेजस इति । गच्छता द्रव्यान्तरेणावृते तेजसि पूर्वदेशानुपलम्भाद्भिमदेशे चोपलम्भा-त्तेजोऽभाक्स्य गच्छद्दव्यसाधर्म्याद्गतिश्रमो न तु वास्तवी तत्र गति-रित्यर्थः । अन्वयव्यतिरेकाभ्यां तथा प्रतीतेः, उद्भृतरूपवद्यावत्तेजःसंसर्गा-भावस्तमः ॥ २०॥
- (विवृ०) ननु तमसोऽभावरूपत्वे कथं चलतीति प्रतीतिरित्यत्राह— तेजस इति । द्रव्यान्तरेण तेजस आवरणादाच्छादनात, यतः स्थाना-दालोकोऽपसरित तत्रैव तमश्रलतीति प्रतीतिभैवति तादृशप्रतीतिश्वालो-कापसरणौपाधिकी भ्रान्तिरेव। नहि भ्रमाद्वस्तुसिद्धिरिति अभावस्तम इति सुष्टूकम् ॥ २०॥

(भाष्यम्) इतश्चेतदेवं प्रतिपत्तव्यम्— अतेजसो द्रव्यान्तरेणावरणा । प्र-कारात्वभावस्य तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणा प्रतिपद्यामहे भाऽभावस्तम इति। यदा वै द्रव्यान्तरेण तेज आत्रियते तदा खलु तमो गृह्यते । तच्चैतत्तेजसो-ऽभावो न द्रव्यम् । तेजो हि तदा न भवतीति । प्रत्यक्षं खल्वेतदुपलभ्य-ते। सृहमस्य तेजसः संभेद्कृतश्चास्य तरतमभाव इति आवरकाव्यवस्थानाद-त्युपव्धिः । येयं तमसो गत्युपलव्धिः सा खल्वावरकाव्यस्थानादुत्पद्यते । द्रव्यान्तरेण वै तेजस आवरणात्तम उपलभ्यते । विपर्ययेऽनुपलब्धेः । तच्चे-तत्तेजस आवरकं द्रव्यान्तरं न व्यवतिष्ठते । तस्मादावरकस्याव्यवस्थाना-त्तमसो गत्युपलव्धिश्चीन्तिस्तद्न्वयव्यतिरेकानुविधानादिति । नीलक्षपो-पलव्यस्त्वाश्रयकारिता वायुकारिता चेति ॥ २१ ॥

# दिकालावाकार्यं च क्रियावद्वैधर्म्यात्रिष्कियाणि ॥ २१ ॥

- ( उप० ) एवं द्विसूत्रकं प्रासिङ्गकं तमःप्रकरणं समाप्य कर्मशून्यताप्रक-रणमाह—दिकालेति । चकारादात्मसंग्रहः । क्रियावता वैधर्म्य दिगादीनाम-मूर्तत्वं, मूर्त्यनुविधानात् क्रियायाः ॥ २१ ॥
- ( विदृ ० ) कर्मशून्यताप्रकरणमारभते-दिगिति । क्रियावद्वैधर्म्य परम-महत्परिमाणमप्रष्टपरिमाणराहित्यं वा । चकार आत्मसमुचायकः । एतानि द्रम्याणि निष्क्रियाणीत्यर्थः ॥ २१ ॥

(भाष्यम्) दिगादीनां तर्हि कर्माणि परीक्षितव्यानीत्यत आह्-\*दिकालावाकाशं च कियावद्वैधर्म्यात्रिष्कियाणि । नैतेषां परिमाणा-वच्छेदोऽस्ति । महान्ति द्धेतानि । न खल्वपि क्रियानिमित्तमेषु शक्ति-भेदोऽस्ति । आत्मा तु तथाभूतोऽपि मनसा संसृज्यमानः क्रियावानिव भवति व्यवहारभूमाविति ॥ २२ ॥

# एतेन कर्माणे गुणाश्च व्याख्याताः ॥ २२ ॥

- (उप०) गुणकर्मणोर्निष्कियत्वमाह—एतेनेति । एतेनेति क्रियावद्वै-धर्म्येणेत्यर्थः । क्रियावद्वैधर्म्यममूर्तत्वं गुणकर्मणोरपीति ते अपि निष्कि-यत्वेन व्याख्याते इत्यर्थः ॥ २२ ॥
- ( विष्टु॰) निष्क्रियान्तरमाह—एतेनेति । एतेन क्रियावद्वैधम्येण अपकु-ष्टपरिमाणशून्यत्वेन निर्वेगत्वेन वा, व्याख्याताः निष्क्रियत्वेन कथिताः, चकारात्सामान्यादिसंग्रहः ॥ २२ ॥
- (भाष्यम् ) क्रियावद्वैधर्म्याद्वुणकर्मणोः क्रियाभावो व्याख्यातः । न द्येषां मूर्तिरस्ति न संस्कारो न खल्वप्यदृष्टमिति ॥ २३ ॥

### निष्कियाणां समवायः कर्मभ्यो निषिद्धः ॥ २३ ॥

- ( उप० ) ननु गुणकर्मणी यदि निष्क्रिये तदा ताभ्या द्रव्यस्य कथं संबन्धः, संयोगसंबन्धः संभाव्येत स च कर्माधीन एवेत्यत आह— निष्क्रियाणामिति । निष्क्रियाणां गुणकर्मणां समवाय एव संबन्धः स च कर्मभ्यो निषिद्धः तस्य संबन्धस्य उत्पत्तिरेव नास्ति दूरे तु कर्माधीनते-त्यर्थः ॥ २३ ॥
- (विदृ०) ननु गुणकर्मणोर्निष्क्रियत्वे तयोः संबन्धः कथं द्रव्ये भव-ति संबन्धस्य कर्माधीनत्वादृश्यते हि श्येनादेः कर्मणा शैलादौ संबन्धो-त्पत्तिरित्यत आह्—निष्क्रियाणामिति । निष्क्रियाणां गुणादीनां द्रव्ये समवायः संबन्धः स तु नित्य एवातः कर्मभ्यो निषिद्धः न जात इत्यर्थः ॥ २३ ॥
- ( भाष्यम् ) अथापि खल्ववाच्यामभूदुदीच्यां तिष्ठति तदानीमरौत्सी-दिदानीं भुङ्के इत्याद्यपळव्धेर्दिगादयः क्रियावन्तः स्युः ? नेत्याह, — \*\*नि-ष्क्रियाणां समवायः कर्मभ्यो निषिद्धः । कर्मणां समवाय इत्यर्थः ॥ २४ ॥

# कारणं त्वसमवायिनो गुणाः ॥ २४ ॥

( उप० ) ननु यद्यमूर्तत्वाद्भुणाः कर्मसमवायिकारणं न भवन्ति

तदा गुणैर्गुणाः कर्माणि च कथ्मुत्पद्यन्ते नहि समवायिकारणातिरिक्त-वेनापि रूपेण कारणता संभवतीत्यत आह-कारणमिति । गुणा असमवा-यिकारणं न तु समवायिकारणमपि येन कर्माधाराः स्यः । सा चासमवा-यिकारणता कचित् कार्यैकार्थसमवायात्; यथात्ममनःसंयोगस्यात्मवि-रेषगुणेषु, संयोगविभागशब्दानां शब्दे । कचित् कारणैकार्थसमवायात् 🖫 यथा कपालादिरूपादीनां घटादिरूपादिषु ॥ २४॥

( विदृ ) ननु गुणस्य कर्मशून्यत्वे तस्य कर्मकारणता कथं संभवति । नहि पटशून्यस्य कपालस्य पटकारणता केनापि संभावितेत्यत आह— कारणिमति। गुणास्तु असमवायिनः कारणं, सौत्रत्वादेकत्वं कारणानीत्यर्थः। तथाच गुणानां कर्मणि समवायिकारणताविरहेऽपि असमायिकारणता निरावाधैव । यथाऽवयवसंयोगानामवयव्यनाधारत्वेऽपि तदसमवायिकार-णता यथावा अवयवरूपादीनामवयविरूपाद्यनाधारत्वेऽपि तद्समवायिकार-णता तथा गुणानां कर्मानाथारत्वेऽपि तदसमवायिकारणता न विरुद्धा 🛭 समवायिकारणे समवाय-स्वसमवायिसमवायान्यतरसंबन्धेन वृत्तित्वे सितः काणत्वस्यैवासमवायिकारणलक्ष्मणत्वादिति भावः ॥ २४ ॥

( भाष्यम् ) यदि कर्मभ्यो निष्क्रियाणां समवायो नास्ति संयोगादयोः गुणाः कथं कर्मणि कारणं स्युरित्यत आह-क्षकारणं त्वसमवायिनो गुणाः । गुणास्त्वसमवायिनः कारणं नत्वेते कर्मणः समवायिकारणमिति ॥ २५ ॥

### गुणैर्दिग् व्याख्याता ॥ २५ ॥

( उप० ) ननु इह कर्मोत्पद्यते इदानीं कर्मोत्पद्यते इत्यादिप्रतीतिबला-हिकाली कर्मसमवायिकारणे एव कथमन्यथा तत्र तयोराधारतेत्यत आह— गुणैरिति । यथा गुरुत्वादयो गुणा न कर्मसमवायिकारणममूर्तत्वात् तथा दिगपि न कर्मसमवायिकारणममूर्तत्वादेवेत्यर्थः, आधारता तु समवायि-तामन्तरेणापि, कुण्डे बद्राणि, कुण्डे द्धि, वने सिंहनाद् इत्याद्विद्रुपपद्यतः इति भावः ॥ २५॥

(विवृ०) ननु प्राच्यां गच्छिति इदानीं गच्छितीति प्रतीतौ कर्माधारतयाः दिकालयोभीनात्कयं तौ निष्कियावत आह—गुणैरिति । यथा गुणेषु क्रियाः नास्ति अमूर्तत्वात् , तथा दिश्यपि नास्ति प्राच्यां गच्छतीति प्रतीतेः प्राच्यां रौतीतिवत् दिक्कृतविशेषणतासंबन्धावच्छिन्नाधारतावगाहित्वा-दित्यर्थः ॥ २५ ॥

(भाष्यम् ) दिगसमवायिकारणं कर्मस्विति गुणैव्याख्यातम् । अवा-च्यामभूदुदीच्यां तिष्ठति इत्येवमादिका ह्यपछिधिर्दिशोऽसमवायिकार-णभावाद्भवतीति ॥ २६ ॥

#### कारणेन कालः ।) २६ ॥

( उप० ) उक्तेनैवाभिप्रायेणाह-कारणेनेति । निष्क्रियत्वेन व्याख्यात इति परिणम्यानुषद्भः, कारणेनेति भावप्रधानो निर्देशः तेन निमित्तका-रणत्वेनाधारमात्रं कर्मणः कालो न तु समवायीत्यर्थः ॥ २६ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे पश्चमाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(विदृ०) उक्तयुक्त्या कालस्यापि न कर्मसमवायित्वमित्याह—कार-णेनेति । कारणेन निमित्तकारणेन, अभेदे तृतीया धान्येन धनवानि-त्यादिवत् । काल इति गुणैर्निष्कियत्वेन व्याख्यात इति लिङ्कविपरिणामे-नानुषङ्गो बोध्यः । तथाच यथा गुणानां निष्कियत्वमपकृष्टपरिमाण-शून्यत्वात् तथा कालस्यापि । इदानीं गच्छतीत्यादिप्रतीतिस्तु इदानीं रवीतीत्यादिप्रतीतिवत्कालिकसंबन्धावच्छिन्नाधाराधेयभावमवगाहते नतु स-मवायसंबन्धावच्छिन्नमिति सकलमकलङ्कम् ॥ २६ ॥

> इति श्रीजयनारायणतर्कपञ्चाननभट्टाचार्यकृतायां कणादसूत्रविवृतौ पञ्चमाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(भाष्यम्) कारणेनासमवायिकारणेन कालो व्याख्यातः । कालो-ऽप्यसमवायिकारणं कर्भस्विति तदानीमरौत्सीदिदानीं भुङ्के इत्याद्यपळ-व्यिभैवतीति ॥ २७॥

> इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये पञ्चमस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् । समाप्तश्चायं पञ्चमोऽध्यायः ।

# षष्ठाध्याये प्रथमाह्निकम् ।

### बुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिर्वेदे ॥ १ ॥

( उप० ) संसारमूलकारणयोधेर्माधर्मयोः परीक्षा षष्ठाध्यायार्थः। धर्मा-धर्मौ च 'स्वर्गकामो यजेत', 'न कल्लं भक्षयेत्' इत्यादिविधिनिषेधवल-कल्पनीयौ विधिनिषेधवाक्ययोः प्रामाण्ये सित स्यातां, तत्प्रामाण्यं च वक्त-र्यथार्थवाक्यार्थज्ञानलक्षणगुणपूर्वकत्वादुपपद्यते स्वतः प्रामाण्यस्य निषेधा-दतः प्रथमं वेदप्रामाण्यप्रयोजकगुणसाधनमुपक्रमते—बुद्धिपूर्वेति । वाक्यक्र- तिर्वाक्यरचना सा बुद्धिपूर्वा वक्त्यथार्थवाक्यार्थज्ञानपूर्वा वाक्यरचनात्वात् , नदीतीरे पश्चफलानि सन्तीत्यसमदादिवाक्यरचनावत् । वेद इति वाक्यसमदादिवाक्यरचनावत् । वेद इति वाक्यसमदादिवाक्यरचनावत् । वेद इति वाक्यसमदादिवाक्य इत्यर्थः । तत्र समुदायिनां वाक्यानां कृतिः पक्षः, न चास्मदादि-वुद्धिपूर्वकत्वेनान्यथासिद्धिः, 'स्वर्गकामो यजेत' इत्यादाविष्टसाधनतायाः कार्यताया वा अस्मदादिवुद्धचगोचरत्वात् , तेन स्वतन्त्रपुरुषपूर्वकत्वं वेदे सिक्यति । वेदत्वं च शब्दतदुपजीविष्रमाणातिरिक्तप्रमाणजन्यप्रामित्यविषया-र्थकत्वे सति शब्दजन्यवाक्यार्थज्ञानाजन्यप्रमाणशब्दत्वम् ।। १ ।।

( विवृ० ) सन्मनःकुमुद्ग्लानिग्लानिकृत् इयामलः शशी । उदेतु कोऽपि हृद्याकाशे मम तमो हरन्।।

'अथातो धर्म व्याख्यास्यामः' इति सूत्रे प्रतिज्ञातं परीक्षारूपधर्मस्य निरूपणमिदानीमारभमाणो धर्मस्य वेदप्रमाणकतया वेदस्य प्रामाण्यो-पणदकं गुणजन्यत्वं साधयति—बुद्धिपूर्वेति । वेदे इति सप्तम्यथां घटकत्वं तस्य वाक्यकृतावन्वयः वाक्यरूपा या कृतिः कार्यमित्यर्थः। एतेन मीमांस-काभिमतं शब्दनित्यत्वं निराकृतम्, वेदघटकं यद्वाक्यरूपं कार्य तद् बुद्धिपूर्वं स्वार्थविषयकवकृत्यथार्थज्ञानरूपगुणजन्यं प्रमाणशब्दत्वान्महाभा-रताद्यन्तर्गतवाक्यविद्ययमनुमानाकारः।वेदत्वं च शब्दतदुपजीविप्रमाणा-तिरिक्तप्रमाणागन्यार्थकत्वे सति शब्दजन्यवाक्यार्थज्ञानाजन्यप्रमाणशब्द-त्वम्, ऋग्यजुःसामाथर्वान्यतमत्वं वा ॥ १ ॥

(भाष्यम्) परीक्षितानि छोकिकानि कर्माणि, अछोकिकानि परी-क्यन्ते । वेदाचेषामवगतिः । धर्मवचनात्तस्य प्रमाणभाव उक्तः । अथेदानी-मियमपि— अबुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिवेदे । प्रमाणभावे छिङ्गम् । न वै शब्दः साक्षात्प्रमाणम् , प्रत्यक्षछेङ्गिकपूर्वकत्वात् । येयं वेदे वाक्यकृतिः सा खलु बुद्धिपूर्वा । वाक्यं हि बुद्धिपूर्वे कियत इति । पूर्वे खल्बृषयः साक्षात्कृतधर्माणो वभूबुः । ते चावरेभ्योऽसाक्षात्कृतधर्मभ्यः परं श्रेय उपित्दिशुः । स्वयं हि ब्रातमर्थे परान् प्रतिपाद्यितुकामेन शब्दः प्रयुज्यते इति । अथापि खिल्वयं बुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिवेदे न त्वनादिरयं वेदरा-शिरिति । कुत एतत्प्रतिपत्तन्यम् ? प्रयत्नकार्यत्वाद्वचनस्य वाक्यान्तरवत् । यथा खलु वाक्यान्तराणि प्रयत्नकार्याणि, तथा वैदिकमपि वाक्यं प्रयत्नकार्यम् । न त्वनादिवेदराशिः । न खलु पौर्वापर्यभावोऽप्यनादिर्भविनुमईति इति ॥ १ ॥

ब्राह्मणे संज्ञाकमे सिद्धिलिङ्गम् ॥ २ ॥ ( ७प० ) प्रकारान्तरेण वेदवाक्यानां बुद्धिपूर्वकत्वमाह-ब्राह्मणे इति। ब्राह्मणमिह वेद्भागस्तत्रय त्संज्ञाया नाम्नः कर्म करणं व्युत्पादनमिति यावत, तत् सिद्धेर्ज्ञानस्य लिङ्गमनुमापकमित्यर्थः । तथा हि-योरोदीत् स रोदीत् रुद्रः किल ररोदेत्यादित्राह्मणे रोदनकर्तृत्वेन रुद्र इति नाम व्युत्पादितं तच व्युत्पादनं व्युत्पादकस्य बुद्धिमाक्षिपति यथा छोके छम्बकर्णदीर्घना-सलम्बयीवादिनामकरणम् ॥२॥

( विवृ० ) इतोऽपि बुद्धिपूर्वकाणि वेदवाक्यानीत्याह-ब्राह्मण इति । बाह्मणे वेदभागविशेषे यत्संज्ञाकर्म संज्ञारूपं कार्य तित्सद्धिलङ्कं संज्ञाक-र्जुर्नाक्यार्थेबोधस्य लिङ्गम् , यथा लोके लम्बकर्णादिनामकरणं कर्तुस्तद्-र्थबोधस्य लिङ्गमिति ॥ २ ॥

(भाष्यम् ) सति चैविमयमपि-क्षत्राह्मणे संज्ञा कर्मसिद्धिलिङ्गम् । या वै खलु ब्राह्मणे संज्ञा, ववरः प्रावाहणिरकामयतेत्येवमादिका, तया ज्ञायते, कर्माणि वेदाः पूर्वैर्ऋषिभिः कृता नत्वनादिरयं वेदराशिरिति । न खलु प्रवहणस्य ववरस्य चोत्पत्तेः प्रागस्य संभवः । अकामयतेति भूतकालो-पदेशात् । एवमन्यत्र । तचैतत् कर्मेंके तहर्शनादिति तन्त्रान्तरवचनात् प्रतिपत्तव्यमिति । अथापि खलु ब्राह्मणे यत्संज्ञायाः करणं छन्दांसि-च्छन्द्नादित्यादि, तद्वाक्यकर्तुर्बुद्धिसिद्धौ लिङ्गमिति ॥ २ ॥

### बुद्धिपूर्वो ददातिः ॥ ३ ॥

( उप० ) प्रकारान्तरमाह-बुद्धिपूर्व इति । 'स्वर्गकामो गां दद्यात् ' इखादौ यद्दानप्रतिपादनं तद्दानेष्टसाधनताज्ञानजन्यम् । दद्दातिरिति थातु-निर्देशो धात्वर्थे दानमुपलक्षयति ॥ ३ ॥

( विवृ ) प्रकारान्तरेण द्रीयति-बुद्धिपूर्व इति । 'अमावास्यायां पितृभ्यो दद्यात् ' इत्यादी यदानप्रतिपादनं तद्दानेष्टसाधनताज्ञानाधीन-मिति । ददातिरिति धातुबोधकस्य तद्रथपरत्वम् ॥ ३ ॥

( भाष्यम् ) बुद्धिपूर्वाया वाक्यकृतेर्निदर्शनम्- अबुद्धिपूर्वो ददातिः । स्वर्गकामो दद्यादित्यादियों ददातिः स खलु बुद्धिपूर्वः । दानाद्वै स्वर्गस्य निष्पत्तिं बुद्धा खल्वेवं क्रियते वाक्यमिति ॥ २ ॥

### तथा प्रतिग्रहः ॥ ४ ॥

( उप० ) प्रमाणान्तरमाह-तथेति । प्रतिप्रहप्रतिपादिका अपि श्रुतयो

बुद्धिपूर्विकाः। प्रतिप्रहपदं स्वविषयां श्रुतिमुपलक्षयति। तेन भूम्यादिप्रतिष्र-हप्रतिपादिकाः श्रुतयः प्रतिप्रहीतुः श्रेयःसाधनतापराः, कृष्णसारचर्मादि-प्रतिप्रहप्रतिपादिकाः श्रुतयः प्रतिप्रहीतुरनिष्टसाधनताबोधिकाः। नचेष्टानि-ष्टसाधनते अर्वाचीनपुरुषबुद्धिगोचरौ भवितुमर्हतः।। ४।।

( विवृ० ) अन्यद्पि द्रीयति—तथेति । प्रतिग्रहपदेन तद्घटितवाक्य-मुपलक्षयति 'याजनाध्यापनप्रतिप्रहेर्ब्बाह्मणो धनमर्जयेत् ' इत्यादिवाक्यं चक्तुस्तदर्थज्ञानं साधयति।यद्यपि प्रथमसूत्रेणैतत्सर्वे गतार्थे तथापि कतिपय-धर्मप्रदर्शनार्थमेतावानारम्भः ।। ४ ।।

### आत्मान्तरगुणानामात्मान्तरेऽकारणत्वात् ॥ ५ ॥

( उप० ) इदानीं 'शास्त्रदेशितं फलमनुष्टातिर ' इति जैमिनीयं सूत्रं संवाद्यन्नाह्-आत्मेति। आत्मान्तरगुणानां यागहिंसादिजनयपुण्यपापानाम् आत्मान्तरे यो सुखदुःखात्मको गुणौ तयोरकारणत्वात् । एवं च प्रत्यात्म-निष्टाभ्यामेव धर्माधर्माभ्यां सुखदुःखे न व्यधिकरणाभ्यामन्यथा येन या-गाहिंसादिकं न कृतं तस्य तत्फलं स्यादिति कृतहानिरकृताभ्यागमश्च प्रस-ज्येत । ननु नायं नियमः, पुत्रेष्टिपितृयज्ञादौ व्यभिचारात् । तथाहि पु-त्रेण कृतस्य श्राद्धादेः पितरि फल्रश्रवणात् पित्रा च कृतायाः पुत्रेष्टेः पुत्रे फलअवणात् । न च स्वर्गभागिपितृकत्वस्य तेजस्विपुत्रकत्वस्य च फलस्य पुत्रपितृगामितया सामानाधिकरण्यमेवेति वाच्यं, श्रुतिविरोधात् पितृ-नृस्यादेः पुत्रतेजस्वितादेरेव फलस्य अवणात्फलान्तरस्य च गौरवपरा-इतत्वात् । अस्तु तर्ह्यपूर्वे फलं कर्तरि स्वर्गस्तु पितरीति चेन्न, व्यापारस्य फलसामानाधिकरण्यनियमात् अन्यथा आद्धानन्तरं मुक्ते पुत्रे पितुः स्व-गों न स्यादिति चेन्न मुक्ते पितरि साङ्गाद्पि श्राद्धात्फलं न स्यादिति नुस्यत्वात् । मैवं ' शास्त्रदेशितं फलमनुष्ठातरि ' इत्यस्योत्सर्गत्वात्क-चिद्वलवता बाधकेनापोद्यत्वात् ; प्रकृते च पितृपुत्रगतफलश्रवणस्यैव चाधकत्वात् । तथा सत्यतिप्रसङ्ग इति चेन्न तादृशश्चेतेरेवातिप्रसङ्गनिवार-कत्वात् । यत्तु महादानादौ स्वर्गमात्रमेव फलं तच यदुद्देशेन क्रियते तद्ग-त्तमपि फलं जनयतीति तत्तुच्छं; तत्रोत्सर्गे बाधकाभावात् बाधकाभावस-इहितोत्सर्गस्य नियमत्वात् , राजादीनामुपवासाद्यनुष्टानानापत्तेः परद्वारैव

तत्तत्कर्मणां स्वगतफलमुद्दिश्यानुष्टानसंभवात् । सम्यग्गृहस्थाश्रमपरिपा-लनस्य ब्रह्मलोकावाप्तिरूपे च फले नियम एव प्रातिस्विकफलाभिप्रायेण तृत्सर्गाभिधानात् । वृत्तिकारास्तु 'शास्त्रदेशितम् ' इत्यादिर्नियम एव ॥ पित्रादीनां तु यत्फलं तच्ल्लाद्धादौ भोजितानां ब्राह्मणानामाशीर्मन्त्रानुभा-वात्, 'कृतार्थास्ते पितरो भूयासुः '। इति पितृयज्ञे, पुत्रेष्टौ तु सन्तु-ष्टानामृत्विजामाशीदीनात् 'तेजस्वी वर्चस्व्यन्नादस्ते पुत्रो भूयात्' इत्यादेः, जाङ्गलिकमन्त्रपाठादिव सर्पदृष्टस्य विषापहरणमित्याहुः ।। ५ ।।

( विवृ ) धर्मादेः सामानाधिकरण्येन स्वर्गादिसाधनत्वं दर्शयति-आत्मेति । आत्मान्तरस्य गुणानां पुण्यपापानामात्मान्तरे अकारणत्वात्स्व-र्गीदिफलस्येति शेषः 'शास्त्रदेशितं फलमनुष्टातरि ' इति जैमिनीयतन्त्रोक्तं सूत्रशेषे पूरणीयमन्यथा पञ्चम्या अन्वयानुपपत्तेरिति । तथा च यागहिं-सादिकायीणां धर्माधर्मी प्रति फलीभूतसुखदुःखे प्रति च स्वानुकूळकृतिमत्त्व-संबन्धेन हेतुता धर्माधर्मयोश्च सुखदुःखे प्रति समवायेनैवेति भावः। न च गयाश्राद्धादितः पितृगतं पुत्रेष्टचादितः पुत्रगतं फळं न स्यात्तयोः कर्मकर्तृ-त्वाभावादिति वाच्यं, कारणतावच्छेदकसंसर्गघटककृतिमत्त्वस्य फलभागि-तयोद्देश्यत्वसंबन्धेन विवक्षितत्वात्, निष्कामकृतकर्मणोऽपि मोक्षरूपफलमा-गितया उद्देशत्वं कर्तरि निष्पत्यूहमेव। श्राद्धपुत्रेष्टचादिस्थले फलभागितयो-देशत्वं न कर्तुः किं तु पितापुत्रयोरिति न कार्ऽप्यनुपपत्तिरेवमन्यत्राप्यूह्यम् 🕼 केचित्तु 'शास्त्रदेशितं फलमनुष्टातरि' इत्युत्सर्गः श्राद्धादिफलबोधकवा-क्यं तु तद्पवादकमित्याहुः । वृत्तिकृतस्तु पितृतृस्यादिफलं न श्राद्धादेः किंतु तत्र भोजनादिना तृप्तानां ब्राह्मणानामाशिवचनस्यैन, विषहारकम-न्त्रस्य विषहरणवत् , श्राद्धादेः फलं तु भोज्यभोजनशक्त्यादिरूपं कर्तुरेव तस्य निष्कामस्वे मोक्षस्यैव फलत्वमित्याहुः । कर्तुर्मुक्तत्व इव उद्देश्यस्य मुक्तत्वेऽपि कर्म फलं न जनयतीति विभावनीयम् ॥ ५ ॥

(भाष्यम्) अथापि खल्वयं बुद्धा वाक्यं चकार, न त्वन्यस्य बुद्धिरन्यस्य वाक्यकृतिरिति। कुत एतत् प्रतिपत्तव्यम्?—\*आत्मान्तरगुणानामात्मान्तरे-ऽकारणत्वात्। अन्यस्यात्मनो गुणो न खल्वन्यस्मिन्नात्माने हेतुभावं प्रति—पद्यते। अतो नान्यस्य बुद्धिरन्यस्य वाक्यकृतौ हेतुरिति। हितभूयस्त्वो—पठ्येरिविप्रलम्भः। अथ कुत एवं न विज्ञायते, विप्रलम्भोऽसाविति। भूयसां खल्वत्र हितानामुपदेश उपलभ्यते। तस्मादनुमीयते नायं विप्रलम्भ इति क्षेशोत्सर्गानुपपत्तेश्च। विप्रलम्भार्थं स्वर्गादिफलकत्या यागादिकं

परिकल्प्य त्रतोपवासनियमादिभिरात्मानं क्विशाति द्रव्यं च महता श्रमे-णोपाजितमुत्सृजतीत्येतन्नोपपद्यते । तद्नुपपत्तेश्चानुमीयते—नायं विप्रलम्भ इति । प्रक्रियायाश्चापूर्वत्वात् । अपूर्वी चैषा स्वर्गापूर्वयागादिप्रक्रिया न खल्विप बुद्धिमारोहित । ततोऽनुमीयते नैषा केनिचत्किल्पितेति । दृष्टानु-रूपा हि कल्पना भवतीति । अथापि खल्वेकस्य कर्मणामनुष्टाने न वन्य-फलमधिगच्छतीति कुत एत्त यदेतदृदृष्टं नाम गुणः फलहेतुः, सोऽयमा-त्मान्तरे कर्पतो भवन् न खल्वात्मान्तरे कारणं भवतीति ॥ ५ ॥

### तहुष्टभोजने न विद्यते।। ६ ॥

- ( उप० ) अदुष्टानां यथाशास्त्रमनुवर्तमानानां भोजनात्तृप्तानामाशी-र्दानात् तत्फलं न तु दुष्टानां पात्रत्वेन निषिद्धानामपि कुण्डगोलकप्रभृतीः नामित्याह्—तदिति । तदित्याशीदीनफलं परामृशति दुष्टा त्राह्मणाः पात्रा-नधिकारिणो यत्र श्राद्धे भोज्यन्ते तत्र पितरि तत्फलं न विद्यते न भवती-त्यर्थ: । श्राद्धफलमेव वा न भवति पितरीत्यर्थ: ॥ ६ ॥
- ( विवृ ० ) सम्यगनुष्टितश्राद्धादिकर्मभ्य एव धर्मरूपं फलं भवति नान्यथेत्याह्—तदिति । तत्साङ्गश्राद्धादिफलं निमन्त्रितदुष्टत्राह्मणभोजन-स्थले न भवति तत्र कर्मणो यथाविध्यनिष्पत्तेरित्यर्थः ॥ ६ ॥
- ( भाष्यम् ) यचैतददृष्टं नाम गुणः फलहेतुः कर्मणोत्पाद्यते-अतदुष्ट-भोजने न विद्यते । यो दुष्टं भुद्धे, तस्य कृतमि कर्म नैतस्योत्पत्तौ हेत-रिति ॥ ६ ॥

# दुष्टं हिंसायाम् ॥ ७ ॥

- ( उप० ) के ते दुष्टा इति दुष्टरुक्षणमाह-दुष्टमिति । हिंसायामिति निषिद्धकर्ममात्रोपलक्षणम्, तेन निषिद्धे कर्मणि प्रवृत्तं पुरुषं दुष्टं विजा-नीयादित्यर्थः ॥ ७ ॥
- (विवृ०) दुष्टाः के इत्याकाङ्कायामाह-दुष्टमिति । हिंसापदं निष-द्धकर्ममात्रपरम्, तथाच निषिद्धकर्मणि आसक्तं ब्राह्मणं दुष्टं विद्या-दित्यर्थः ॥ ७ ॥
- ( भाष्यम् ) हिंसायां सत्यां यद्गोजनं तहुष्टं भोजनम् । अथापि ख-त्वेको हिनस्त्यन्यो भुङ्के, तत्र योऽयमन्यो भुङ्के, नैतस्यभोजनं दुष्टंस्यात्। नह्यसौ हिनस्ति ॥ ७ ॥

### तस्य समभिन्याहारतो दोषः ॥ ८॥

( उप० ) न केवलं दुष्टत्राह्मणस्य श्राद्धे निमन्त्रितस्य भोजनेन फला-

भावः किंतु पापमिष भवतीत्याह्-तस्येति । तस्य निषिद्धे कर्भीण प्रवृत्तस्य ब्राह्मणस्य समभिन्याहारादेकपङ्किभोजनसहश्ययनसहाध्ययनादिरुक्षणात् दोषः पापमित्यर्थः ॥ ८॥

( विवृ० ) तादृशब्राह्मणसंसर्गात्पापमि भवतीत्याह्—तस्येति । तस्य निषिद्धकर्मासक्त्रब्राह्मणस्य समिभव्याद्दारतः संसर्गाद्दोषः पापं भवती-त्यर्थः । संसर्गश्च यौनमौखश्रौतादिनानाविधः, तस्य छघुत्वे पापस्य छघुत्वं गुरुत्वे तु पापस्य गुरुत्वमिति विशेषः ॥ ८॥

(भाष्यम्) तच नैवं मन्तन्यमित्याह्-क्षतस्य समभिन्याहारतो दोषः । योऽयमन्यो भुक्के, स खलु सत्यां हिंसायामभ्यवहरतीति तस्यापि दोषो भवति । यश्चापरो दुष्टं भुक्तवता संसृष्यते तस्यापि दोषो भवतीति ॥८॥

### तददुष्टे न विद्यते ॥ ९ ॥

( उप० ) तत् किमदुष्ट्रसमिभन्याहारादिप दोष एव, नेत्याह—तद्दुष्ट इति । तत्पापमदुष्टे यथाशास्त्रं न्यवहरमाणे ब्राह्मणे श्राद्धे भोजिते न विद्यते न भवतीत्यर्थः ॥ ९ ॥

(विदृः ) निर्दोषत्राह्मणसंसर्गे तु न दोष इत्यर्थायातमपि स्पष्टार्थ-माह-तददुष्ट इति । तदिति बुद्धिस्थं पापं परामृशति, निर्दोषत्राह्मणसंसर्गे तु पापं न भवतीत्यर्थः ॥ ९ ॥

( भाष्यम् ) यश्च प्राणिवधो न दुष्यति शास्त्रानुज्ञानात्, तस्तिन् ज्ञास्त्रानुज्ञाविषये प्राणिवधे मुखानस्य भोजनं न दुष्टमिति ॥ ९ ॥

### पुनर्विशिष्टे प्रवृत्तिः ॥ १० ॥

( उप० ) ननु सत्पात्राप्रतिलम्भे यत्र श्राद्धदानादौ प्रथमं दुष्टा एव निमन्त्रिताः क्रमेण तु सत्पात्रप्रतिलम्भे किं विधेयमित्यत्राह—पुनरिति । श्राद्धे प्रतिग्रहे वा विशिष्टा यथाशास्त्रमनुवर्तमाना यदि लभ्यन्ते तदा निमन्त्रितानिप निन्द्यान् परिहृत्य तानेव भोजयेत् । 'न निमन्त्रितान्प्र— त्याचक्षीत ' इति तु सत्पात्रपरम्, निन्द्यांस्तु निमन्त्रितान् द्रविणदाना— विना संतोषयेत् ॥ १० ॥

(विवृ०) ननु यत्र दुष्टब्राह्मणेन आद्धादिकं संपादितं तत्र किं कर्तव्यमित्यत्राह-पुनरिति । पुनर्विशिष्टे अदुष्टब्राह्मणादिद्वारा आद्धादिसं-पादने प्रवृत्तिविधेया पूर्वकृतं आद्धं तु पण्डमेवेति भावः ॥ १०॥

( भाष्यम् ) यो वे कदाचिदुष्टं भुक्तवान् , तस्य- \* पुनर्विशिष्टे प्र-

चृत्तिः। विशिष्टे शास्त्रानुमतभोजने प्रवृत्तिः कर्तव्या । एवं खल्बस्य दोष उपशाम्यतीति ॥ १० ॥

# समे हीने वा प्रवृत्तिः ॥ ११ ॥

- ( उप० ) यत्र स्वापेक्षया विशिष्टा न लभ्यते आद्धदानादौ तत्राह— सम इति । समे स्वसदृशे, हीने स्वापेक्षया गुणादिना न्यूने, अदुष्टे पात्रे आद्धदानादौ प्रवृत्तिस्तेषामेवाशीर्दानात् पितरि सुखमित्यर्थः । निषिद्धानां 'परं त्यागो न त्वदुष्टानां समहीनानामपीति भावः ।। ११ ॥
- ( विवृ० ) नु यत्र स्वापेक्ष्या उत्कृष्टो ब्राह्मणो न लभ्यते तत्र किं कर्वव्यमित्यत्राह् समे इति। समे श्राद्धकर्तृतुल्ये, हीने स्वापेक्षया न्यूने चा अदुष्टे ब्राह्मणे प्रवृत्तिः तेन श्राद्धं संपादनीयम् , दुष्टास्तु सर्वथैव त्याज्या इति भावः ॥ ११ ॥
- ( भाष्यम् ) विशिष्टे प्रवृत्तेः खल्वसंभवे- \* समे हीने वा प्रवृत्तिः । समे वा प्रवर्तेत हीने वा प्रवर्तेत न हिंसायामिति । अथापि खलु विशिष्टे प्रवृत्तेरसंभवे समहीनयोरप्रवृत्तिः कर्तव्या । तदेतदनशनव्रतमस्य दोषा-पगमायेति ॥ ११ ॥

#### एतेन हीनसमविशिष्ट्यार्मिकेभ्यः परस्वादानं व्याख्यातम् ॥१२॥

- ( उप० ) श्राद्धे दानादौ च संप्रदानसाद्गुण्येन धर्मोत्प्रत्तिमभिधाय त्तादृशाद्पादानाद्पि धर्मोत्पत्तिमतिदिशति—एतेनेति। यथोत्तरं धर्मोत्कर्षः, हीनाद्पि भूम्यादिप्रतिप्रहे, समाद्पि, स्वापेक्ष्या विशिष्टाद्पि धार्मिकाद्धर्मे इत्यर्थः। परस्वादानं परस्मात्स्वस्य धनस्यादानं प्रतिप्रहः। वृत्तिकारास्तु-परस्वादानं चौर्यादिना परस्वप्रहणं व्याख्यातम् । तथाच श्रुतिः 'श्रुद्रात्स-प्रमे, वैश्याद्शमे, क्षत्रियात्पञ्चद्शे, ब्राह्मणात्प्राणसंशये<sup>,</sup> इति । क्षुधापी-डितमात्मानं कुटुम्बं वा रक्षितुं सप्त दिनान्याहारमप्राप्य शूद्रभक्ष्यापहारः कार्यः, एवं दश दिनान्याहारमप्राप्य वैश्यात्, पञ्चदशदिनान्याहारम-प्राप्य क्षत्रियात्, प्राणसंशये ब्राह्मणा द्रक्ष्यापहरणं न दोषायेत्याहुः॥१२॥
- ( विदृ ० ) श्राद्धदानादौ अपादानस्य साहुण्यादिष संप्रदानस्य धर्म-विशेषो भवतीत्याह-एतेनेति । एतेन दानस्थळीयन्यायेन परस्वादानं प्रतिष्रहोऽपि व्याख्यात्मुक्तप्रायमेव । तथाच न्यूनसमिवशिष्टेभ्यः प्रतिष्रहः कर्तव्यस्तत्रापि फलतारतम्यं नतु कदाचिहुष्टादिति समुदितार्थः । परस्मात्स्वस्य धनस्यादानं नतु परस्वादानं चौर्योदिना परधनस्य प्रहणं

अ.६आ.१सू.१५] उपस्कार-विवृति

तस्य निषिद्धत्त्रात् । वृत्तिकारैस्त प्राणसंशक्तिकारे स्वीवस्थाने व्यताबोधकमिदं सूत्रमित्युक्तमिति ॥ १२ ॥

(भाष्यम्) यदेतत्परसात्स्वस्य धनस्यादानं, तदेतेन व्याख्यातम्। समहीनाभ्यां न प्रतिप्रहीतव्यं किंतु विशिष्टधार्मिकेभ्य इति । अथापि खळ विशिष्टधार्मिकेभ्यः प्रातिप्रहीतव्यं समेभ्यो हीनभ्यश्चेति यथोत्तरमप-कर्ष इति ॥ १२ ॥

#### तथा विरुद्धानां त्यागः ॥ १३ ॥

( उप० ) न केवलं प्राणसंशये परस्वादानं न निषिद्धं किंतु तस्यां दशायामपहर्तुं ये न प्रयच्छन्ति तेषां वधोऽपि कार्यो न तावता धर्महानि-रधर्मप्रादुर्भावो वेत्याह—तथेति । तस्यां दशायां विरुद्धानां विपरीतमाचरतां त्यागो वधः कार्य इत्यर्थः । तदुक्तम् 'कर्मणा येन केनापि मृदुना दारुणेन वा । उद्धरेदीनमात्मानं समर्थो धर्ममाचरेत् ' इति ॥ १३॥

(विदृ०) कानिचिन्निन्दितकर्माण्यपि पापं नोत्पादयन्तीत्याह्— त्त्रयेति । विरुद्धानां हन्तुमुद्यतानां त्यागो वधस्तथा न निषिद्ध इत्यर्थः ' आततायिनमायान्तं हन्यादेवाविचारयन् ' इति वचनात् ॥ १३ ॥

### हीने परे त्यागः ॥ १४ ॥

(उप०) नतुःचाविशेषेणैव परस्य वधः, नेत्याह-हीन इति।यदि स्वस्मा-द्धीनः परो भवति योऽपहर्तुं न ददाति तस्य श्रूद्रादेस्त्यागोवध इत्यर्थः॥१४॥

(विदृ०) तत्रापि विशेषमाह—हीन इति । हीने स्वापेक्षया हीनवर्णे परे रात्री त्यागो वध इत्यर्थः ॥ १४ ॥

( भाष्यम् ) यश्च परोऽप्निं गरं वा ददाति, धनं क्षेत्रं दारांश्चापहरति, राखेण च हन्तुं यतते, स चेदात्मनो हीनस्तस्य त्यागो विसर्गा वधः कर-णीय इति ॥ १४ ॥

#### समे आत्मत्यागः परत्यागो वा ॥ १५ ॥

( उप० ) सममाधिकत्याह—सम इति । यदि स्वसदृशो ब्राह्मण एव विरोधी भवति तदात्मन एवोपवासादिना त्यागोऽवसादः कर्तव्यः, यदि स्वस्य कुदुम्बस्य वा रक्षाप्रकारो न दृश्यते विरोधी च समो भवति तदा तस्यैव त्यागो वध इत्यर्थः ॥ १५ ॥ (विवृ०) अहीने रात्री किं कर्तव्यमित्यत्राह—सम इति। समे स्वस-मानवर्णे समगुणे च परे इत्यनुषञ्जनीयम्। आत्मत्यागः आत्मावसादः कर्तव्यः। तत्रापि तादृशपरो यदि पुत्रादिसहितं तं हन्तुमुद्यतस्तदा सम-स्यापि वधः कार्य इति। यद्वा 'अग्निदो गरद्श्वेव शस्त्रपणिर्धनापहः। क्षेत्र-दारापहारी च षडेते आततायिनः।।' इति वचनोक्तानामाततायिनां धनक्षेत्राद्यपहारकेषु आत्मत्यागः आत्मधनादित्यागः अग्निदादीनां हन्तुमु-द्यतानां पुनर्वध इत्यर्थः।। १५ ।।

(भाष्यम्) सोऽयं परो यद्यात्मनातुल्यो भवति, तदा परस्यात्मनो वा

त्यागः कर्तव्यः ॥ १५ ॥

### विशिष्टे आत्मत्याग इति ॥ १६ ॥

( उप० ) तिंक स्वापेक्षया यदि विशिष्टो भवति विरोधी तदा तस्यापि वध एव कार्यः, नेत्याह—विशिष्ट इति । स्वापेक्षया विशिष्टे वेदा-ध्ययनादिना उत्कृष्टे विरोधिनि आत्मन एव त्यागो विधेयः । प्राणसंशये सत्यप्यात्मभरणमेवाभिप्रेयात् न तु ब्राह्मणं हन्यादित्वर्थः । इतिराह्निकप-रिसमाप्तौ ॥ १६ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकस्त्रोपस्कारे षष्टाध्यायस्याद्यमाहिकम्।

(विवृ०) स्वापेक्षया उत्तमवर्णे गुणाधिके आततायिनि किं कर्तव्य-मित्यत्राह्-विशिष्ट इति । विशिष्टे स्वापेक्षया उत्तमवर्णे गुणाधिके च वैरिणि आत्मत्यागः आत्मावसाद एव कार्यो नतु विद्यागुणसंपन्नब्राह्मणस्य वैरिणो वध इत्यर्थः। न च 'गुरुं वा बालवृद्धं वा ब्राह्मणं वा बहुश्रुतम् । आततायिनमायान्तं ह्न्यादेवाविचारयन्।।' इति वचनेन विरोध इति वाच्यं तस्य कैमुतिकन्यायोपष्टम्भकतया मिताक्षराकारैव्याख्यातत्वाः। अत एव 'पापमेवाश्रयेद्समान् ह्त्वैतानाततायिनः' इति भगवद्गीतावचनमि संगच्छते । पूर्वसूत्रे समे इति द्वयोर्षाह्मणत्वे इति बोध्यं तत्रापि परत्यागो वेति पारिभाषिकवधपरम् 'वपनं द्रविणादानं स्थानात्रिर्यापणं तथा । एष हि ब्रह्मवन्धूनां वधो नान्योऽस्ति देहिकः।।' इति वचनात्। अधिकमन्यत्रानुसन्वेयम् । आहिकसमाप्तिसूचनायेतिकारः ।। १६ ।।

इति श्रीजयनारायणतर्कपश्चाननकृतायां कणादसूत्रविवृतौ षष्ठाध्यायस्य प्रथमाहिकम् ।
( भाष्यम् ) तत्राप्यात्मनस्त्यागो विशिष्यते इति । अथापि खलु स यदि परः स्वस्माद्विशिष्टो भवति, तदाऽऽत्मैव त्यक्तव्य इति ॥ १६ ॥

इति श्रीचन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये पष्ठस्याध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

# षष्ठाध्याये द्वितीयाह्निकम् ।

हष्ट्रह्मप्रयोद्धादां दृष्टाभावे प्रयोजनमभ्युद्याय ॥ १ ॥

( उप० ) एवं पूर्वीह्विके वैदिकी प्रमा गुणजन्येति तदुत्पत्तौ गुणाभि-थानम्, 'शास्त्रदेशितं फलमनुष्ठातरि ' इति विवेचनम्, निषिद्धाचरणेऽपि प्रत्यवायानुत्पत्तिः कस्यांचिद्दशायामित्यस्य विवेचनं च वृत्तमधुना 'यतो-ऽभ्युद्यनिःश्रेयससिद्धिः '। इति द्वितीयं सूत्रं न्याचिख्यासुर्विशेषतो धर्मो-त्पत्तिपैरीक्षायां वर्तिष्यमाणायामाह-दृष्टादृष्टेति । दृष्टप्रयोजनानि कृषि-वाणिज्यराजसेवादीनि, अदृष्टप्रयोजनानि यागदानब्रह्मचर्यादीनि, एतेषां कर्मणां मध्ये यत्र दृष्टं प्रयोजनं नोपलभ्यते तत्रादृष्टं प्रयोजनं कल्पनीयम्, तचाभ्युद्याय तत्त्वज्ञानाय स्वर्गाय वा । यद्वा अभ्युद्यायेति चतुर्थी प्रथमार्थे तेन फलमभ्युद्य इत्यर्थः । अदृष्टं फलमपूर्वमेव तद्यदि योगजं तदाऽभ्युद्य आत्मसाक्षात्कारः । यदि च यागदानादिजं तदाऽभ्युदयः स्वर्गः । तत्रापि यथा दोग्धि पचतीत्यादिकिया सद्य:फलिका, वपति कर्षतीत्यादिकिया च चिर-भाविफला, तथा यजति दुदाति ब्रह्मचर्यै चरतीत्यादिकिया तावत्सद्यः फलिका न भवति तादृशस्य फलस्यानुपलब्धेः । न च धार्मिकतया ज्ञानाहाभादि-कमेव फलम्, प्रच्छन्नं ब्रह्मचर्यादिचरतां तत्फलानुदेशात्तस्माचिरभावि स्वर्गादिकमेव फलं तचाग्रुतरविनाशिन्याः क्रियाया न साक्षादित्यान्तरा-लिकं कियाफलयोः समानाधिकरणमपूर्वमेव पर्यवस्यति ॥ १ ॥

(विवृ०) इदानीं विशेषतो धर्मपरीक्षार्थ कर्मफलं विवेचयति—दृष्टादृष्टेति । दृष्टादृष्टानि प्रयोजनानि येषां कर्मणां तन्मध्ये दृष्टामावे दृष्टप्रयोजनाभावे अभ्युद्याय स्वर्गाय स्वर्गफलकं यत्प्रयोजनं धर्मरूपं तदेव
करपनीयम् । दृष्टप्रयोजनानि कर्षणबीजवपनदोहनपचनादीनि, अदृष्टप्रयोजनानि यागदानहोमार्चनादीनि, यागादीनां दृष्टप्रयोजनासंभवात् ।
नच यागादौ दृष्टं दुःखमेव फलम्, तस्य प्रयोजनत्वाभावेन यागादेरननुष्ठानापत्तेः । नापि पूजाख्यातिरूपं दृष्टं फलं, तद्प्रप्युभिरपि यागाद्याचरणात् । नापि यागादीनां निष्फलत्वं सर्वेषां परलोकार्थिनां तेषु प्रवृत्त्यनुपपत्तेः । न च केनिचत्स्वर्गफलकतया यागादिकं प्रकल्य परप्रतारणार्थ
स्वयमनुष्ठाय धन्धिता लोका यागादिषु प्रवर्तन्ते वस्तुतो यागादिकर्मणि
निष्फलान्येवेति वाच्यं, परप्रतारणार्थवहुवित्तव्ययायाससाध्ययागादनुष्टा-

१ परीक्षां वर्तिष्यमाणामिति बॉ. रा. आ. सी. पु. पाठः ।

नस्यासंभवात् । क एवं छोकोत्तरः यः परप्रतारणामात्रार्थे बहुवित्तव्य-यायासोपवासादिनात्मानमवसाद्येत् । तस्मात्स्वर्गोदिफल्लमवद्यं यागादे-रङ्गीकार्यम्, तज्जनकत्वं चाशुविनाशिनां कर्मणां न संभवतीति तद्वारीभूतं सुकृतापूर्वमवद्यं कल्पनीयमिति संक्षेपः ॥ १॥

( गाष्यम्) दृष्टप्रयोजनानि कृषिवाणिज्यादीनि अदृष्टप्रयोजनान्यश्व-मेधादीनीति द्विविधानि कर्माणि । तेषां खल्वेषाम्—श्रदृष्टादृष्टप्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोजनमभ्युद्याय । यत्र दृष्टं न भवति प्रयोजनं, तत्राभ्युद्-याय स्वर्गाय प्रयोजनं धर्माख्यमनुमातव्यामिति । अथापि खल्वलौकि-कानां कर्मणां लौकिकवलेषांचित् दृष्टं प्रयोजनं प्रामादि । शीवं फलनि-ष्पत्ते: । इह खल्वेषां दृश्यते प्रयोजनिमिति । केषांचिद्मुत्रफलानां न त्विह् प्रयोजनं दृश्यते । उभयेषां चैषां यत्र शास्त्रदृष्टस्य प्रयोजनस्य प्रामादेरभावः वीतरागः पुरुषो यदैतत्प्रयोजनं न कामयते, तदा खल्वेषां प्रयोजनमभ्युद्याय भवत्यदृष्टाख्यमिति ।। १।।

# अभिषेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुलवासवानप्रस्थयज्ञदा-नप्रोक्षणदिङ्गक्षत्रमन्त्रकाळनियमाश्रादृष्टाय ॥ २ ॥

( उप० ) अदृष्टफलानि कर्माणि परिसंचष्टे—अभिषेचनेति । अदृष्टा-. येत्यदृष्टळक्षणाय फलाय अदृष्टद्वारा स्वर्गापवर्गळक्षणाय फलाय वा। एतेना-दृष्टफलकश्रोतस्मातेसकलकर्मोपसंग्रहः। तत्राभिषेचनं स्नानं 'गङ्गायां स्ना-यात्' इत्यादिविधिविधेयम् , उपवासः ' एकाद्रीमुपवसेत् ' इत्यादिवि-धिविधेयः, ब्रह्मचर्यं सामान्यत एव धर्मसाधनम् , गुरुकुलवासो ब्रह्मचा-रिणां वेदाध्ययनमहानाम्न्यादिव्रतार्थः, वानप्रस्थं वयःपरिणामे वनं प्र-स्थितानां यत्कर्म, यज्ञो राजसूयवाजपेयादिः, दानं 'गां दद्यात् ' इत्या-इत्यादिविधिविधेयम्, दिविधिविधेयम्, प्रोक्षणं 'त्रीहीन् प्रोक्षति ' दिक् 'प्राचीनप्रवणे यजेत ', 'प्राङ्मुखोऽन्नानि मुर्जात ' इत्यादिविधि-विधेया, नक्षत्रं श्राद्धादौ मघादि, मन्त्र आपाहिष्ठेत्यादिः, कालः 'मासि मासि वोऽज्ञनम्, ' ' अमावास्यायामपराह्वे दद्यात् ', ' श्रीष्मे पञ्चतपाः ' <sup>4</sup> वसन्तेऽम्रीनाद्धीत <sup>7</sup> इत्यादिविधिविधेयः, नियमो वर्णाश्रमिणां यथाशा-स्नमनुष्टानम्, तदेवं धर्मस्य आत्मा समवायिकारणम्, आत्ममनःसंयोगो-ऽसमवायिकारणम्, श्रद्धा स्वर्गादिलक्षणप्रयोजनज्ञानं च निमित्तकारण-मनुसंघेयम् ॥ २ ॥

(विवृ०) तत्रादृष्टफलकानि कानिचित्कर्माणि प्रदर्शयति—अभिषेच-नेति । एतानि कर्माणि अदृष्टाय अदृष्टजनकानि । तत्र अभिषेचनमभि-षेको राज्ञाम्, उपवासः शिवरात्र्युपवासादिः, ब्रह्मचर्यमष्टविधमेथुनादिव-र्जनम्, गुरुकुलवासो ब्रह्मचारिणां वेदाध्ययनाद्यर्थः, वानप्रस्थं वयःशेषे वनप्रस्थितानां पुटपाकादिकर्म, यज्ञो राजसूयादिः, दानमाषाद्यादौ, प्रोक्षणं त्रीहिपश्चादीनाम्, दिक् प्राङ्मुखभोजनादि, नक्षत्रं मघात्राद्धादिः, मत्रः प्रणवगायत्र्यादिजपः, कालः चातुर्मास्यव्रतादिः, नियमाः शौचसंतोषतपः-स्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि, चकारादनुक्तानि औतस्मार्तान्यपि ॥ २ ॥

(भाष्यम्) अथादृष्टप्रयोजनानामुदाहरणम्— अभिषेचनोपवास्त्र-ह्यचर्यगुरुकुळवासवानप्रस्थयज्ञदानप्रोक्षणदिङ्ग्क्षत्रमन्त्रकाळिनयमाश्चाद्द-ष्टाय । अभिषेचनमभिषेकः स्नानं, पापादुपावृत्तस्य गुणैः सह वासः, उ., पस्थवशीकारः, गुरुकुळे वेदस्याधिगमार्थे वासः, वनं प्रस्थितस्य यद्वि हितं कर्तव्यं, अग्निहोत्रादिर्यज्ञः, हिरण्यादीनां दानं, त्रीह्यादीनां प्रोक्षणं, प्राच्याद्यो दिशः, नक्षत्रमाधानादौ रोहिण्यादि, अधमर्षणाद्यो मन्त्राः, पूर्वोह्वादिरुद्गयनादिश्च कालः, समादिदेशिनयमाः शौचाद्यो नियमाश्ची-तत्सर्वमदृष्टाय भवति ॥ २ ॥

# चातुराश्रम्यमुपघा अनुपधाश्र ॥ ३ ॥

( उप० ) एवं धर्मसाधनमभिधाय अधर्मसाधनमपि समुचिन्वान आह्— चातुराश्रम्यमिति । चतुर्णामाश्रमाणां समानं यद्धर्मसाधनं तत्तावत् पूर्व-सूत्रेणैवोक्तमिति शेषः । उपधाः भावस्य श्रद्धाया दोषाः, अनुपधाः श्रद्धाया भावस्यादोषाः तेऽपि धर्माधर्मयोः साधनानि यथास्वमृहनीयानि । उपधापदे-नाधर्मसाधनानि सर्वाण्युपसंगृहीतानि ।। ३ ।।

(विवृ०) प्रसङ्गाद्धर्मात्मकादृष्टसाधनमप्याह—चातुराश्रम्यमिति । ब्रह्मचारिगृहिवानप्रस्थिभिक्षुरूपेषु चतुर्षु आश्रमेषु विहितं यत्कर्म तञ्चातुरा-श्रम्यं पूर्वमुक्तमिति शेषः । उपधा भावदोषाः अनुपधा भावादोषाश्च धर्मा-धर्मसाधनानीत्यर्थः ॥ ३ ॥

(भाष्यम्) न चैतावदेवादृष्टाय, किंतु—्रश्चातुराश्रम्यमुपथा अनुपथाश्च । चतुर्णामाश्रमाणां स्वस्वाधिकारं यद्विहितमध्ययनभिक्षाचर्यादि, यद्वै-षामविशेषेण विहितं क्षमादि, याश्चोपथाः, याश्चानुपथाः, सर्वे चैतददृष्टा-यति । तत्रोपथाऽधर्माय शिष्टं धर्मायेति विवेकः ॥ ३ ॥

# भावदेश्व उपधाऽदोषोऽत्रुपधा ॥ ४ ॥

- ( ७प० ) उपधानुपथे लक्षणतो विवेचयन्नाह—भावदोष इति । भावः इच्छा रागः प्रमादोऽश्रद्धामदमानासूयाप्रमृतयो भावदोषा उपधापदेनो-च्यन्ते । श्रद्धा मनःप्रसादो देशितकर्मानुष्ठाः स्वन्ते । श्रद्धा मनःप्रसादो देशितकर्मानुष्ठाः स्वन्ते । १ ॥ १ ॥
- ( विवृ० ) उपधादिल्रक्षणमाह—भावदोष इति । कामकोधल्लोभमोहमद्-मात्सर्यादयो भावदोषा उपधानशब्दवाच्याः श्रद्धाऽप्रमादानालस्यमनःप्रसा-दादयोऽदोषा अनुपधाशब्दवाच्या इत्यर्थः ॥ ४॥
- (भाष्यम् ) तत्र-क्षभावदोष उपधाऽदोषोऽनुपथा । भावस्यात्मनो यो दोषः स भवत्युपथा । विपर्ययादनुपथेति । दोषः खल्वात्मनः पापं नास्तिक्यबुद्धिरश्रद्धा प्रमादश्चेत्येवमादिः । विपर्ययेणादोष इति ॥ ४ ॥ यदिष्टरूपरसगन्धस्पर्शे पोक्षितमभ्युक्षितं च तच्छुचि ॥ ५ ॥
- ( उप० ) ग्रुच्यग्रुचिनी चोपधानुपधे। तत्र ग्रुच्यग्रुचिनी विवेचयति— यदिति। इष्टं श्रुत्या स्मृत्या च यद्रूपादिकं विहितं यस्य द्रव्यस्य तत्तथा तत्र रूपम्, 'अरूणया एकहायन्या पिङ्गाक्ष्या गवा सोमं क्रीणाति', 'श्वेतं छागमालभेत ' इत्यादौं, प्रोक्षितं मन्त्रेणोदकसिक्तम्,अभ्युक्षितं विना मन्त्रमुदकसिक्तं चकाराज्यायतो लब्धम्। तच 'याजनाध्यापनप्रतिमहेक्रीह्मणो धनमर्जयेत् ' इत्यादिनियमविधिबोधितम् ॥ ५॥
- (विवृ०) अनुपधाराब्देन शुच्यपि बोध्यते किं तच्छुचीत्याह—यदिति । इष्टा श्रुतिस्मृतिविहिता रूपरसगन्धस्पर्शा यत्र द्रव्ये तद्यथा सोमक्रयादा-वारुण्यादि, प्रोक्षितं मन्त्रेण जलसिक्तम्, अभ्युक्षितं तुष्णीं जलसिक्तम्, चकाराद्वाक्प्रशस्तयाजनादिल्ल्यमूल्यकीतादीनां संमहः ॥ ५॥
- (भाष्यम् ) व्यानुश्रिताः ज्ञान्तरम् \* यदिष्टरूपरसगन्धस्पर्शे प्रोक्षि-तमभ्युक्षितं च तच्छुचि । अदृष्टाय भवतीति प्रकृतम् । न वै विधानमात्रेण द्रव्यस्य शुचिभावः किंत्वेवमिति ॥ ५ ॥

### अञ्जुचीति ञुचिप्रतिषधः ॥ ६ ॥

( उप० ) अशुचिलक्षणमाह—अशुचीति । यद्दव्यं शुचि तद्विपरीतम-शुचीत्यर्थः । अप्रशस्तरूपरसगन्धस्परीममन्त्रप्रोक्षितमनभ्युक्षितं निषिद्ध-जलाभ्युक्षितं वा अन्यायागतं, कृषिवाणिज्यागतं ब्राह्मणस्य द्रव्यमशु-चीत्यर्थः ॥ ६ ॥ ( विदृ ० ) एतद्विपरीतमशुचीत्याह—अशुचीति । शुचिप्रतिषेधः शुचि-भिन्नमित्यर्थः । तच अविहितरूपादिमदप्रोक्षितानभ्युक्षितान्यायोपार्जित-वित्तादि ॥ ६ ॥

(भाष्यम्)यत्पुनिरित्थंभूतं न भवति, विहितमनुपहतमपि नैव तच्छु-चीत्याह— अअञुचीति ञुचिप्रतिषेधः । यत्र भवति शुचि, तदेतदुपहतमनुप-हतं वा अञुचीति ।। ६ ।।

# अर्थान्तरं च ॥ ७ ॥

( उप० ) अशुच्यन्तरमाह—अर्थान्तरामिति । प्रशस्तरूपरसगन्धस्पर्श-मपि प्रोक्षितमभ्युक्षितं न्यायार्जितं च यत्तत्रापि वाग्दुष्टं भावदुष्टं च यत्त-द्रप्यशुचीत्यर्थः ॥ ७॥

( विदृ ० ) अन्यद्प्यंशुंचीत्याह-अर्थान्तरमिति । अर्थान्तरं वस्त्वन्तरं चकारः पुर्वोक्तसमुचायकः । तथाच शुचिद्रव्यमपि वाग्दुष्टं भावदुष्टं चेत्तद-प्यशुचीत्वर्थः ॥ ७ ॥

(भाष्यम्) न वै खलु विहितमिनत्थंभूतमेवाशुचि, किंतु—क्रअर्था-न्तरं च। अन्योऽर्थोऽर्थान्तरम्। विहिताद्न्यो योऽर्थः सोऽप्यशुचिर्भवति। तदेवं द्रव्यं गुणः कर्म चाशुचीत्याख्यायते। एते द्यर्था इति। तत्र यद्भव्यं यस्य भोजनादौ विहितं हिवष्यान्नादि, ततोऽन्यन्मांसादि द्रव्यं तस्याशुचि। यो गुणो यस्य विहितो मार्दवादिस्तिद्वपर्ययस्तस्याशुचिः। यच्च कर्म यस्य विहितमध्ययनादि, ततोऽन्यत्स्तेयादिकं तस्याशुचीति। अथापि खल्वर्थस्य योऽयं दोषः, स भवत्युपधा अदोषोऽनुपधा इति।।७॥

अयतस्य ग्रुचिभोजनाद्भ्युद्यो न विद्यते नियमाभावाद्विद्यते वाऽयोन्तरत्वाद्यमस्य ॥ ८ ॥

( उप० ) इदानीं धर्माधर्मी प्रति सहकार्यन्तरमाह्—अयतस्येति । अय-तस्य यमरहितस्यासंयतस्येति यावत् । 'हस्तौ पादौ प्रक्षाल्याचम्य वाग्यतो सुर्जात । भोक्ष्यमाणः प्रयतोऽपि द्विराचामेत् ' इत्यादिबोधितयमरहितस्य भोजनं नाभ्युद्याय किंतु पापाय । कुत एवमित्यत आह्—नियमाभावान्निय-मस्य सहकारिणोऽभावात् । नियमे सति यत्तदाह्—विद्यते वा यथोक्तयम-साहित्येन भोजने भवत्येवाभ्युद्यः । कुत इत्यत आह्—अर्थान्तरत्वाद्यमस्य

१ चन्द्रकान्तस्तु विद्यते वेत्यादियोगं विभज्य व्याच्छे ।

भोजनाद्र्थान्तरं यतो यमः । तथाच सहकारिकारणं विना न फलसिद्धि-स्तस्मिन् सति फलसिद्धिरित्यर्थः ॥ ८ ॥

(विद्यु०) द्याच्यास्यणं यमसहकृतं धर्म तद्महकृतं चाध्मं जनयती-त्याह्—अयतस्येति । अयतस्य पाणिपादप्रक्षालनाचमनादिरहितस्य द्युचि-द्रव्यमक्षणाद्भ्युद्यस्तज्जनकसुकृतापूर्वम्—आयुर्वृतमितिवत्—न विद्यते न भवति नियमाभावाद्यमरूपसहकारिविरहात् । संयतस्य तु भवेदेव सुकृ-तमित्याह्—विद्यते वेति भवत्येवेत्यर्थः 'वा स्याद्विकल्पोपमयोरेवार्थे वा समु-चये' इत्यमरकोषाद्यमस्यार्थान्तरत्वात्सहकारित्वात् । तथाच यमसहितं द्युचिभोजनं धर्म जनयति तद्रहितं तु पापं जनयतीति भावः ॥ ८॥

(भाष्यम्) – तत्र विपर्थयेणादावनुपथाया उदाहरणं, परस्तादुपथाया इत्ययं विशेष: — अव्यवस्य द्याचिमोजनाद भ्युदयो न विद्यते नियमाभावात् । योऽयमयतः पुरुषः स खल्ल स्नातः द्याचिरपि यच्छुचि द्रव्यं सुद्गे न तस्माद भ्युदयो भवति । कस्मात् १ नियमाभावाद् । यद्वै नियमेन क्रियते, तत्वल्वभ्युद्यायेति । यमः खल्वानृशंस्यादिदेशविधः । यो वै यमो नियमः खल्ल सः । यमोऽपि यच्छुतेर्नियमोऽपि । तस्माद्यतस्य न नियमो विद्यते नियमस्याभावाच्छुचिमोजनेऽपि न तस्याभ्युद्यो भवतीति।

अस्य प्रतिषेध:— \* विद्यते वार्ड्यान्तरत्वाद्यमस्य । वा शब्दात्पक्षो विपरिव-तेते । योऽयमानृशंस्यादिरहितः स खल्वयतः । तस्यायतस्यापि शौचादिनियम-वतः शुचिभोजनादभ्युद्यो विद्यते । कस्मात् ? यमस्यार्थान्तरत्वात् । अन्यः खल्वर्थो यमोऽन्यख्यार्थो नियमः । तत्र यमो दशिवध आनृशंस्यादिः नियमोऽपि दशिवधः शौचादिरिति । तत्रायतस्य नियमाभावादिति तदुक्तं तद्युक्तम् । अथापि खळु यमो नियमश्चेति द्वयं यच्छतेरेव, कस्माद्र्थविशे-षप्रतिपत्तिः ? उपसर्गविशेषात्परिभाषातश्चेति ॥ ८ ॥

### असति चाभावात् ॥ ९ ॥

(उप०) ननु यममात्रमेव तन्त्रं तर्हि मोजनमतन्त्रमेवेत्यत आह—असतीति। यमे सत्यिप शुचिमोजनेऽसति अभावादभ्युद्यस्येति शेषः। तथाच यमो मोजनं च द्वयमेव पुण्यकारणिमत्यर्थः। मोजनिमत्युपलक्षणं यागदानस्नानहोमादीनामिप श्रोतस्मार्तकर्मणां यमनियमो सहकारिणौ।।९।। (विवृष्ट०) नन्वेवं यमसहितमशुचिमोजनं धर्मजनकं न वेत्यत्राह—असतीति। असति अप्रशस्ते 'सत्ये साधौ विद्यमाने प्रशस्तेऽभ्याहिते च सत्'

इति कोषाद्शुचिद्रव्यभक्षणे इति यावत् । अभावादभ्युद्यसाधनस्य धर्म-स्याभावात् । तथाच निन्दितत्वेनाशुचिद्रव्यभोजनं यमसहकृतमपि धर्मे न जनयति किंत्वधर्ममेवेति भावः ॥ ९॥

(भाष्यम् ) यमस्यार्थान्तरत्वात्तद्भावेऽपि नियमाद्भ्युद्यो न खल्विपि नियमस्यार्थान्तरस्याभाव यमादिति । कुत एतत्य्यतिपत्तव्यम्-\*असिति चाभावात् । सित भावांचिति चार्थः । असित शौचादिनियमे न भवत्यभ्यु-द्यः सित च भवतीति न नियमाभावे यमाद्भ्युद्यनिष्पत्तिः । नियमेन हि कृतमभ्युद्याय भवतीति । परीक्षितौ संसारमूलभूतौ धर्माधर्मौ ॥९॥

#### सुखाद्रागः ॥ १० ॥

( उप० ) एवं धर्माधर्मप्रादुर्भावं प्रति यमं सहैकारिणमभिधाय दोषं सहकारिणमभिधातुं दाषनिदानमाह—सुखादिति । स्रक्चन्दनवनितादि-विषयसेवनजन्मनः सुखादुत्तरोत्तरं तज्जातीये सुखे तत्साधने वा राग इच्छा संजायते अहिकण्टकादिजन्मनो दुःखात्तत्र तत्साधने वा द्वेष इत्यपि द्रष्टव्यम्।रागद्वेषमोहाश्च प्रवर्तकत्वेन दोषा इत्यभिधीयन्ते।तथाच गौतमीयं सूत्रम्—' प्रवर्तनालक्षणा दोषाः ' इति ।। १० ॥

(विवृठ) दोषस्यापि धर्माधर्मकारणत्वात्तत्कारणं दर्शयति—सुखा-दिति । सुखात्सुखमोगादनन्तरं तत्साधने स्वक्चन्दनवितादौ राग इच्छा भवतीति शेषः । एवं दुःखमोगानन्तरमपि तत्साधनेऽहिकण्टकादौ देषो जायते इति बोध्यम् । मोहोऽपि रागद्वेषकारणिमिति रागद्वेषद्वारा मोहोऽपि प्रवर्तक इति रागद्वेषमोहास्त्रय एव दोषाः धर्माधर्मयोः सह-कारिकारणानि । तदुक्तं गौतमीये 'प्रवर्तनाळक्षणा दोषाः' इति । ' तत्रै-राश्यं रागदेषमोहार्थान्तरभावात् तेषां मोहः पापायान्नामूढस्येतरोत्पत्तेः । इति च ॥ १० ॥

(भाष्यम्) तन्निर्मित्तं दोष इदानीं परीक्ष्यते – ऋसुखाद्रागः । स्रक्चन्द्ना-द्यासेवननिमित्तात्सुखाद्रागो रञ्जनं पुरुषस्य । सुखनिमित्तेषु खल्वसौ रञ्यतीति ।। १० ॥

#### तन्मयत्वाच ॥ ११ ॥

( उप० ) अत्र सुखदुःखे एव यदि रागद्वेषौ जनयतः तदा तयोर्नाशे कथं तौ स्यातामत आह-तन्मयत्वाचेति । रागद्वेषौ भवत इति शेषः। विष-

१ सहकारिकारणमिति बाँ रा सो पु पाठः ।

याभ्यासजनितो दृढतरः संस्कारिवशेषस्तन्मयत्वं यद्वशात्कामातुरस्य का-मिनीमलभमानस्य सर्वत्र कामिनीदर्शनम् , एकदा भुजङ्गदृष्टस्य तत्र दृढ-तरसंस्कारवतः सर्वत्र भुजङ्गदृशीनम् । तदुक्तं 'तन्मयत्वं तत्प्रकाशो बाह्या-भ्यन्तरतस्तथा ' इति ।। ११ ॥

(विवृ०) प्रयोजकान्तरमाह—तिदिति । तन्मयत्वाद्विषयभोगा-भ्यासजनितदृढतरसंस्काराच रागादयो भवन्तीत्यर्थः ॥ ११॥

(भाष्यम्) विषयाभ्यासनिमित्तः संस्कारिवशेषः तन्मयत्वम् । तस्माचान्तरेणापि सुखाभिसंधिमभ्यासवशादसौ रज्यतीति ॥ ११ ॥

#### अद्याच ॥ १२ ॥

- ( उप० ) हेत्वन्तरं समुचिनोति—अदृष्टाचेति । रागद्वेषाविति शेषः यद्यप्यदृष्टं साधारणकारणं तथापि कचित्तौ प्रति असाधारणतामप्यनुभन्वति यथा तज्जन्माननुभूतकामिनीसुखस्यापि यौवनोद्भेदे कामिनीरागः अननुभूतमुजङ्गदंशदुःखानामपि भुजङ्गेषु द्वेष इत्याद्युन्नेयम् । नच प्राग्भ-वीयः संस्कार एवात्र निबन्धनम् , तत्कल्पने तदुद्वोधकल्पने च प्रमाणाभा-वाददृष्टस्यावश्यकल्पनीयत्वात् ॥ १२ ॥
- (विवृ०) कारणान्तरमपि द्र्शयति—अदृष्टाचेति । अदृष्टविशेषा-जन्मान्तरकृतादृष्ट्विशेषात्कस्यचित्कस्मिश्चिद्नुरागो द्वेषो वा भवति यथा द्मयन्त्यादेनेलादौ, यथा वा दुर्योधनादेभीमादौ। तदुक्तं 'जन्मान्तराधि-गतकमीविपाकजन्मैवोन्मीलति कचन कस्य च नानुरागः' इति ॥ १२॥
- (भाष्यम् ) अदृष्टमपि शक्तिविशेषो न दृश्यते इति । तस्माच राग उत्पद्यते । यथोद्भिन्नतारुण्यस्य तरुण्यामनुराग इति । अथापि खल्वदृष्टा-दात्मगुणविशेषात्कश्चित्कचिद्रज्यतीति ।। १२ ।।

#### जातिविशेषाच ॥ १३ ॥

( उप० ) सहकार्यन्तरमाह—जातिविशेषादिति । तथाहि मनुष्यजाती-यानामत्रादौ रागः मृगजातीयानां तृणादौ, करभजातीयानां कण्टकादौ, तत्रापि तत्तज्जातिनिष्पाद्कमदृष्टमेव तन्त्रं द्वारमात्रं तु जातिर्जन्मविशेषः । एवं पारावतादीनामुक्तिटो रागः । तथा महिषजातीयानां तुरङ्गमे द्वेषः, सारमेयाणां शृगाले, नकुलाना भुजङ्गमे इत्याद्युत्रेयम् ॥ १३ ॥

( <sub>तिवर</sub> ) अन्यदप्याह—जातीति । जाति <u>दिग्नेदा</u>द्धस्यजावायानाम-

न्नादौ उष्ट्रादिजातीयानां कण्टकादौ रागः, नकुलजातीयानां भुजङ्गमे महि-षजातीयानां तुरङ्गमे द्वेषश्च जातिकृत एव। यद्यप्यत्रादृष्टमेव जातिद्वारा रागाद्युत्पाद्कं तथापि साक्षान्निष्पाद्कत्वं जातेरेवेति ॥ १३ ॥

(भाष्यम् ) जन्मनो यो विशेषस्तस्मात्खल्विप राग उत्पद्यते । विश-द्धान्तराभ्यां मातापितृभ्यामुत्पन्नो विद्युद्धेषु विषयेषु रज्यति, विपर्य-याद्विपर्ययोष्ट्रिति । एदमन्येऽपि जन्मनो विशेषा उत्प्रेक्षितञ्याः । द्वेषः खर्त्वपि तत्प्रत्यनीकभावाद्याख्यातः । सुखानुशयी रागो दुःखानुशयी द्वेष इति दुःखाद्वेषः । तन्मयत्वाच । अदृष्टाचोपहतपुंस्त्वस्य द्वेषः कामिन्यामिति । जातिविशेषाच द्वेषो रागेण व्याख्यातः । तावेतौ रागद्वेषौ नान्तरेण मोहमुत्पद्येते इति मिथ्याप्रतिपत्तिस्क्षणस्य मोहस्य प्रति-पात्तिरिति प्रवर्तनालक्षणा दोषाः प्रतिपादिता भवन्ति । मुग्धो हि रज्यति द्वेष्टि चेति । तेषां मोहः पापीयान् नामृढस्येतरोत्पत्तेरिति तन्त्रान्तरे चोक्तमिति । त इमे रागद्वेषमोहा बहुशाखाः तबैराइयं रागद्वेषमोहार्थान्तर-भावादिति तन्त्रान्तरसमाचारात्प्रतिपत्तव्याः ॥ १३ ॥

### इच्छाद्वेषपूर्विका धर्माधर्मयोः प्रदृत्तिः॥ १४॥

( उप० ) एवं धर्माधर्मनिमित्ततया रागद्वेषनिमित्तानि परिसंख्याय संप्रति दोषाणां धर्मोधर्मकारणत्वं प्रवृत्तिद्वारेत्याह-इच्छेति । विहिते क-र्मणि रागनिवन्धना निषिद्धे कर्मणि हिंसादी द्वेषनिवन्धना प्रवृत्ति:। रागनिबन्धना यागादौ प्रवृत्तिर्धर्म प्रसूते द्वेषनिबन्धना हिंसादौ प्रवृत्तिर-रथर्मम् । तावेतौ रागद्वेषो संसारमनुवर्तयतः।तथाच गौतर्मायं सूत्रम् 'प्रवृ-त्तिर्वाग्बुद्धिशरीरारम्भः' इति । वागारम्भो वाचिकी प्रवृत्तिः सत्यं प्रियं हितमिति पुण्या, असत्यमप्रियमहितामिति पापा, बुद्धिः बुध्यते ज्ञायते-Sनेनेति मन उच्यते। तेन मानसी प्रवृत्तिर्भूतद्यादिः, शारीरी प्रवृत्तिर्द्शनं परिचरणामत्यादिका दशिवधा पापा दशिवधा पुण्या वेति ॥ १४ ॥

( विवृ० ) रागादेधेमीधर्मीत्पादने बीजमाह–इच्छेति । धर्माधर्मी तज्ज-नकयागहिंसादिकर्मणी उपचारात्, तत्र या प्रवृत्तिः इच्छाद्वेषपूर्विका इच्छाद्वेषजन्या। तथाच रागाद्यागादौ प्रवृत्तिस्ततो यागादिना धर्मो जायते तथा द्वेषाद्धिसायां प्रवृत्तिस्ततो हिंसादिनाऽधर्मो भवतीति रागादेः प्रवृत्ति-द्वारकमेव धर्मादिजनकत्विमिति औत्सर्गिकाभिप्रायेणेदम् । तेन रागद्वेषादिकं विनापि आकस्मिकगङ्गाजलसंसर्गादिना धर्मादिजननेऽपि न क्षति-

रिति॥ १४॥

(भाष्यम् ) दोषेभ्यः खिल्वयम्— ॥ इच्छाद्वेषपूर्विका धर्माधर्मप्रवृत्तिः । सुखहेताविच्छाविशेषाद्रागात्तरप्रतिषेधे द्वेषाच धर्मप्रवृतिः । सौन्दर्गादि-निमित्ताद्रागादामुष्मिकहिते द्वेषाचाधर्मप्रवृत्तिरिति । अथाप्येतदुक्तम्— 'सत्याद्प्यनृतं श्रेष्ठं धिक् स्वर्गे नरकोऽस्तु मे' इति । अथापि खिल्वच्छाप्-विका धर्मप्रवृत्तिर्द्वेषपूर्विका चाधर्मप्रवृत्तिरिति । द्वेषात्खल्वयमधर्मेषु पर-प्रमापणादिषु प्रवर्तमानः प्रमापयतीति ॥ १४॥

#### तत्संयोगो विभागः ॥ १५ ॥

( उप० ) इदानीं धर्माधर्मयोः प्रयोजनं प्रेत्यभावमाह-तदिति । ताभ्यां धर्माधर्माभ्यां संयोगो जन्म अपूर्वाभिः शरीरेन्द्रियवेदनाभिः संबन्धः संयोग इहोच्यते । विभागस्तु शरीरमनोविभागो मरणळक्षणः । तथाचायं जन्ममरणप्रवन्धः संसारः प्रेत्यभावापरनामाधर्माधर्माभ्यामित्यर्थः। अस्यैव च प्रेत्यभावस्याजरः अर्रोभाव इति वैदिकी संज्ञा ॥ १५ ॥

(विवृ०) धर्माधर्मयोः कार्य प्रेत्यभावमाह—तदिति । तत्संयोगः ताभ्यां जिनतः संयोगः संबन्धः अर्थादपूर्वशरीरप्राणयोराद्यः संयोगः जन्मेति यावत् । एवं विभागः शरीरचरमप्राणसंयोगध्वंसः मरणमिति यावत् । तदिप धर्माधर्माधीनमेव । तदेवं धर्माधर्माधीनो जन्ममरणप्रवाहः प्रेत्यभावः स एव पुंसां बन्धळक्षणः । तस्य चाजरखरीभाव इति नामान्तर-मागमे प्रसिद्धम् । तदुक्तं गौतमीये 'पुनरूत्पत्तिः प्रेत्यभावः' इति ॥ १५॥

(भाष्यम्) रागद्वेषनिमित्ताभ्यां खलु धर्माधर्माभ्यां प्रेत्यभावनिष्पत्तिरिति तदुच्यते—क्षतत्संयोगो विभागः। योऽयं धर्माधर्मनिमित्तः शरिरेन्द्रियबुद्धिवेदनाभिः संयोगः, स खलु विभागः। कस्मात् ? तद्वसानत्वातः।
विभागावसानः खल्वयं संयोगो विभागः इति व्यपिद्श्यते वैराग्यार्थम्।
अथापि खलु धर्माधर्मनिमित्तः शरीरेन्द्रियबुद्धिवेदनाभिः संयोगो विभागश्रोपजायते पुरुषस्य। देहादिभिः खल्वयं संयुज्यते, तदेनज्जन्म। संयुकश्च विभज्यते, तदेतत्संस्था मरणिमिति। ताबुभौ संयोगविभागौ यावदपवर्गमनिशमावर्तमानौ प्रेत्यभाव इति। तच्चतत्, पुनरूत्पत्तिः प्रेत्यभाव
इति तन्त्रान्तरसमाचारात्प्रतिपत्तव्यम्। यदा खल्वयं स्रियते तदा प्रैति
पूर्वशरीरं जहाति, प्रेत्य च भवत्युरपद्यते, भूत्वा प्रैति, प्रेत्य पुनर्भवतिति। स चायं प्रेत्यभावो यावन्नोपरमित तावद्वन्थः पुरुषस्य।। १५।।

आत्मकर्मसु मोक्षो व्याख्यातः॥ १६॥

(उप०)तदेतस्य प्रत्यभावस्य जन्ममरणप्रबन्धस्य यत्र निष्ठा यत्र च पर्य-

वसानं तं मोश्चं निरूपियतुमाह—आत्मेति।अयमेव रारीरमनोविभागः आत्मक-मेसु सत्सु मोश्चो भवतीत्यर्थः। तत्रात्मकर्माणि तावच्छूवणं मननं योगाभ्यासो निदिष्यासनमासनं प्राणायामः रामदमसंपत्तिः आत्मपरात्मसाश्चात्कारो देहदेशान्तरोपभोग्यपूर्वोत्पन्नधर्माधर्मपरिज्ञानं तद्भोगानुरूपनानादेहनिर्माणं तयोभीगेन प्रश्चयो रागद्वेषलक्षणदोषतुषारदमादिप्रमधर्माधर्मयोरनुत्पादात्प्र-वृत्त्यपाये जन्मापायादुःखापायलक्ष्मणोऽपर्वास्तत्र षट्पदार्थातत्त्वज्ञानमा-द्यमात्मकर्म।। १६।।

इति श्रीशाङ्करे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे षष्ठाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(विवृ०) नन्वेवमनादिरयं प्रेत्यभावः, पुरुषः (तं) किं न जहातीत्यऋह— आत्मकर्मस्विति। आत्मकर्मसु अवणमनननिद्ध्यासनात्मसाक्षात्कारेषु सत्सु मोक्षो व्याख्यातः आगमेऽभिहितः । तत्र आत्मतत्त्वसाक्षात्कारेणापहृते मोहात्मके देहाद्यात्माभेद्विषयके मिथ्याज्ञाने रागद्वेषल्क्षणस्य दोषस्या-पायो भवति । ततः प्रवृत्तेर्धर्माधर्मात्मिकाया उच्छेद्स्तद्भावाज्ञापृवेशरीरा-द्यप्राणसंयोगरूपजन्मोच्छेद्स्तत आत्यन्तिकतापत्रयविनाशो भवतीति स एव मोक्षस्तत्र मननशास्त्रमिदं परंपरयोपयुज्यते इति। तथाच गौतमीयं सूत्रम्। दुःखजन्मप्रवृत्तिदोषिभिध्याज्ञानानामुत्तरोत्तरापाये तद्ननतरापायाद्पवर्गः दिति। अधिकमन्यत्रानुसंघेयम्।। १६॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपश्चाननभद्दाचार्यकृतायां कणादसूत्रविवृतौ षष्ठाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(भाष्यम्) यत्र तु तस्योपरमः, सोऽयम्— अत्मकर्मसु मोक्षो व्या-ख्यातः । आत्मकर्मसु यमनियमादिः, सत्सु मोक्षो व्याख्यातः । तदेतत् , तद्र्थे यमनियमाभ्यामात्मसंस्कारो योगाचाध्यात्मविध्युपायैरिति तन्त्रान्तरे चोक्तमिति । तचैतदात्मकर्म बहुशाखमनेकपरिकरं तन्त्रान्तरतः प्रति-यत्तव्यमिति ॥ १६ ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये षष्ठस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् । समाप्तश्चायं षष्ठोऽध्यायः ।

# सप्तमाध्याये प्रथमाहिन्हाः ।

उक्ता गुणाः ॥ १ ॥

(उप०) संसारमूलकारणतया सर्वोत्पत्तिमित्तिमित्तकारणतया भोगसाध-नतया चोत्पत्तितः प्रत्यात्मिनियतत्वेन परादृष्टस्यापि परस्योपयोगित्वेन च illi-

धर्माधर्मी परीक्ष्येदानीं गुणान् परीचिश्चिषुस्तेषामुद्देशं स्वक्षणं च स्मारयन्त्राह्—उक्ता इति । उदिष्टा स्वक्षिता गुणाश्चेत्यर्थः । तत्र रूपाद्यः सप्तद्श कण्ठरवेणोक्ताः चशब्दसमुचिताः सप्त, तेन चतुर्विशतिरपि गुणा उक्ताः, तत्र नित्यवृत्तिनित्यवृत्तिसत्तासाक्षाद्याप्यजातिमत्त्वं गुणत्वं समवायिकारणावृ-त्तिनित्यवृत्तिसत्तासाक्षाद्याप्यजातिमत्त्वं वा, असमवायिकारणवृत्तिनित्यवृत्तिसत्तासाक्षाद्याप्यजातिमत्त्वं वा कार्यासमानाधिकरणकर्मावृत्तिजाति-मत्त्वं वा ॥ १ ॥

( विवृ० ) तदीयसूत्रसंहतिं विवृण्वतामधीमताम् । ग्रुभाय सन्तु सन्ततं कणादपादरेणवः ॥

सप्तमे गुणान्परीचिक्षिषुस्तदुदेशलक्षणे स्मारयति—उक्ता इति । गुणा उक्ता उद्दिष्टा लक्षिताश्चेत्यर्थः ॥ १॥

(भाष्यम्) द्रव्यकर्मणी परीक्ष्य पारिशेष्याद्रुणान् परीचिक्षिषुर्विप्रकृष्टानमून्स्मारयति—\*\*उक्ता गुणाः । ते खिल्वमे उक्ता गुणाः परीक्ष्यन्ते
न समुचिता अपि । कस्मात् ? विप्रतिपत्तिभूयस्त्वाद्विपर्ययाच । विप्रतिपत्तिभूयस्त्वं खल्वेतेषु उपलभ्यते, विपर्ययोऽन्येषु । रूपाद्यो गुण द्रव्यात्मान इस्रेके, द्रव्याणीत्यन्ये, बुद्ध्यात्मान इत्यपरे । नैव सन्तीति केचित् ।
एवमपरा अपि विद्यादिश्वत्यः उद्योक्षितव्याः । अथापि खल्वेतेषु परीक्षितेषु
समुचितानामन्येषां परीक्षामनयैव दिशा प्रतिपत्तुमईतीति मन्यते
सूत्रकारः ॥ १ ॥

#### पृथिव्यादिरूपरसगन्धरपर्शा द्रव्यानित्यत्वादनित्याश्र ॥ २ ॥

( उप० ) तत्र गुणत्वेन गुणपरीक्षा सप्तमाध्यायार्थः । तत्र प्रथमा-द्विके नित्यतया गुणपरीक्षा, अनित्यतया गुणपरीक्षा, पाकजगुणपरीक्षा संख्याद्यनेकवृत्तिगुणपरीक्षा परिमाणपरीक्षा चेति पश्च प्रकरणानि, तत्र रू-पादीनां चतुर्णोमनित्यत्वमाह्—पृथिव्यादीति। पृथिव्यादीनां वाय्वन्तानामव-यविनां रूपाद्यश्चत्वारो गुणा अनित्याः। यद्यप्यन्येऽपि गुणा अवयविषु वर्त-माना अनित्या एव, तथापि तेषामन्यतोऽपि विनाशः, रूपाद्यश्चत्वारो गुणा आश्रयनाशादेव नश्यन्ति न तु विरोधिगुणान्तरात् । द्रव्यानित्यत्वादिति द्रव्यस्याश्रयभूतस्यानित्यत्वादाश्चितानामनित्यत्वमित्यर्थः ॥ २ ॥

(विष्टु०) रूपादीनां चतुर्णी यथासंभवमनित्यत्वमाभिभत्ते-पृथि-व्यति । पृथिन्या रूपरसगन्यस्पर्शाः, जलस्य रूपरसस्पर्शाः, तेजसो रूप- स्पर्शों, वायोः स्पर्शः, एतेषामनित्याश्रितानामनित्यत्वमाश्रयनाशनाश्य-त्वात् । चक्कर्यदेकत्वकृष्ट्यक्त्वपरिमितिगुरुत्वसांसिद्धिकृत्वद्यक्रीतृनां सं-श्रहः । तेऽपि अनित्यगता अनित्या एवेत्यर्थः ॥ २ ॥

(भाष्यम्)तत्र-\*\*पृथिन्यादिरूपरसगन्धरपर्शो द्रन्यानित्यत्वाद्नित्याश्च। पृथिन्यादीनां रूपादयः स्पर्शान्ताः परिमाणादयश्च गुणाः तदाश्रयस्य द्रन्यस्यानित्यत्वाद्नित्या भवन्ति । उत्पत्तेः प्रभृत्याविनाशमनुवर्तमानः खल्विप भावोऽनित्य एव । कस्मात् ? द्रन्यानित्यत्वात् ॥ २ ॥

#### एतेन नित्येषु नित्यत्वमुक्तम् ॥ ३॥

( उप० ) रूपादीनामनित्यत्वे यद्याश्रयानित्यत्वं तन्त्रं तदा नित्याश्र-यद्यत्तीनां नित्यत्वमित्याक्षेपबळ्ळभ्यमित्याह्—एतेनेति । रूपादीनामेव च-तुर्णा नित्येष्वाश्रयेषु वर्तमानानां नित्यत्वमुक्तम् । एतेनेति आश्रयानित्यत्वे-नानित्यत्वाभिधानेनेत्यर्थः । वृत्तिकृतस्तु नित्येष्वनित्यत्वमुक्तमित्यकारप्रश्ले-पस्तथाच प्रार्थिवपरमाणुष्वग्रिसंयोगान्नाश इति व्याचकुः ॥ ३ ॥

(विवृ०) ननु नित्यगता रूपाद्यः किमनित्या नित्या वेत्यत्राह—एतेनेति। एतेन आश्रयानित्यत्वहेतुकानित्यत्वकथनेन नित्येषु आश्रयेषु रूपादीनां नित्यत्वमुक्तमुक्तप्रायमथीयात्वादित्यथः। नित्येष्विनित्यत्वमिति वृत्ति-कारसंमतः पाठः। तन्मते नित्येषु पार्थिवपरमाणुषु रूपादीनामनित्यत्वमिति संयोगनाश्यत्वादित्यथः। किंतु तादृशपाठे एतेनेति उक्तमिति च संगतं न भवतीति ध्येयम्॥ ३॥

( भाष्यम् ) यदि द्रव्यानित्यत्वादिनित्याः नित्येषु तर्हि द्रव्येषु द्रव्य-नित्यत्वान्नित्यत्वममीषामुक्तं भवति ॥ ३ ॥

### अप्सु तेजास वायौ च नित्या द्रव्यनित्यत्वात् ॥ ४ ॥

(उप०) तिस्कं पार्थिवेऽपि नित्यवृत्तिरूपादीनां नित्यत्वमेवेत्यतो विशिनष्टि—अप्स्वित । आप्यपरमाणौ रूपरसस्पर्शा नित्याः, तैजसपर-माणौ रूपरसर्पर्शी, वायुपरमाणौ स्पर्शो नित्यः । ननु नित्येऽपि वर्तमानानां रूपादीनामनित्यत्वे को विरोधः शब्दबुद्धयादीनामिवेत्यतश्चकारेण गुणान्तराप्रादुर्भावो हेत्वन्तरं सूचितम् । शब्दे हि तित्रमन्दादिभावेन गुणान्तरप्रादुर्भावोऽनुभूयते, ज्ञानादौ च ज्ञानादिविरोधी संस्कारादिः, आप्यतै-जसवायवीयपरमाणुषु रूपादिविरोधि गुणान्तरं न प्रादुर्भवति, यदि प्रादुर्भवेतदा तदारब्धेष्वपि व्यणुकादिश्वयोधाः

रूपाद्यनुभूयेत । निह शुक्करपविजातीयं रूपं तोयतेजसोर्ने वा शीतोष्णस्पर्श-विजातीयो स्पर्शो । उष्णं जलं शीतो वायुरित्यादिप्रतीतिस्तूपाधिनिबन्धनेति भावः ॥ ४॥

( विदृ ० ) ननु पार्थिवपरमाणुगतानां रूपादीनामग्निसंयोगनाश्यत्वात् कथं नित्येष्विति सामान्यत उक्तमतो नित्यानि विशेषयति—अप्स्वित । न स्वस्तु नित्यपृथिवीगता रूपादयो नित्याः किंतु नित्यजस्तेजोवायुगता एव ते नित्याः पूर्वसूत्रे उक्ता इत्यर्थः ॥ ४ ॥

(भाष्यम्) तस्योदाहरणम्— अप्सु तेजसि वायौ च नित्या द्रव्य-नित्यत्वात् । नित्यास्वप्सु नित्ये तेजसि नित्ये वायौ च रूपाद्यो नित्याः । कस्मात् ? तदाश्रयस्य द्रव्यस्य नित्यत्वात् ॥ ४ ॥

# अनित्येष्वानित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥

( उप० ) पूर्व पृथिवीमन्तर्भाव्यानित्येष्वनित्या इत्युक्तमिदानीमाप्या-दिष्वेवाह—अनित्येष्विति । अवाद्यवयविरूपादय आश्रयनाशादेव नश्यन्ति न तु विरोधिगुणान्तरादपीत्यर्थः ॥ ५ ॥

(विदृ०) ननु रूपादिभिन्ना अनित्यगता गुणाः किं नित्यास्तथाच संयोगादिकमपि नित्यं स्यादित्यत आह—अनित्येष्ट्यिति । अनित्येषु ये गुणा वर्तन्ते ते सर्व एवानित्या आश्रयानित्यत्वात्, तथाचानित्येषु नित्या गुणा न सन्त्येवेत्यर्थः ॥ ५ ॥

(भाष्यम् ) अनित्येष्ववादिष्वप्यनित्याः, तदाश्रयस्य द्रव्यस्यानित्य-त्वात् । अथापि खल्वन्येषां गुणानां परिमाणादीनामनित्येष्वनित्यत्वं सुत्रार्थः ॥ ५ ॥

### कारणगुणपूर्वकाः पृथिव्यां पाकजाः ॥ ६ ॥

( उप० ) ननु पृथिव्यामवयविरूपायामपि रूपाद्योऽग्निसंयोगादेवोत्प-द्यन्ते नश्यन्ति च, तत् कथमाश्रयनाशमात्रनाश्या इत्यत आह्—कार-णेति । पाकजा इति रूपरसगन्धस्पर्शा इत्यर्थः । कारणगुणपूर्वका इति रूपाश्रयस्य घटादेर्थत्समवायिकारणं कपालादि तद्गुणपूर्वकाः। तथाच कपा-रूष्णं कारणैकार्थसमवायप्रत्यासत्त्या घटरूपाद्यसमवायिकारणम् , एवं र-सादाविष । रूपरसगन्धस्पर्शाः रूपत्वादिगुणत्वसाक्षाद्याप्यजातिमन्तः । ननु च्युश्राद्यत्मेव रूपत्वमुपाधिरिति चेत्—इन्द्रियपातमात्रेण रूपिमिति प्रत्य-यानुद्वप्रसङ्गात् । अननुसंहितोपाधेरुपहितप्रत्ययायोगादिति, उपाधिश्चात्र चक्षुस्तचातीन्द्रयं प्राह्यत्वं च प्रहणविषयत्वं तद्प्यचाक्षुषं रूपत्वविशिष्टप्र-तितेश्च चाक्षुषत्वात् । चक्षुमीत्रबहिरिन्द्रियप्राह्यगुणत्वं रूपत्वम् , अतीन्द्रिय-रूपाव्याप्तिरिति चेन्न, चक्षुर्मात्रबहिरिन्द्रियमाद्यजातिमत्त्वस्य विवक्षित-त्वात् । तादृशी च जाती रूपत्वं नीलत्वादिका चेति । नन्वेकैका एव नील-पीतादिव्यक्तयो नित्या न तु तत्र नील्रत्वादिजातय एकव्यक्तिकत्वादिति चेन्न । नीलतरनीलतमादिप्रत्ययानुद्यप्रसङ्गात् । धावल्यादिसंभेदाभावकः-तस्तत्र तारतम्यव्यवहारः इति चेन्न, प्रमाणाभावात् । स्यामं रूपं नष्टं रक्तमुत्पन्नमिति प्रतीतेश्च । न च सा समवायोत्पत्तिविनाशकृतेति वाच्यं समवायस्य तत्रानुहेखात्तस्य नित्यत्वाच घटादेरप्यनित्यतायामेवं सत्य-नाश्वासापत्तेः समवायानित्यत्वेनैव तत्राप्यन्यथासिद्धेः सुवचत्वात् । नतु नीलपीताद्यो गुणा द्रव्याभिन्ना एव धर्मधर्मिणोरभेदादिति चेन्न, रूपं घटः स्पर्शों घट इत्यादिन्यवहारप्रसङ्गात् । ननु नेदमनिष्टं यतो भवत्येव शुक्रः पटो नीलः पट इत्यादिप्रतीतिरिति चेन्न, मतुब्लोपादभेदोपचाराद्वा प्रती-त्युपपत्तेः । भेदे प्रमाणे सति कल्पनेयं यथाकथंचिदुपपद्यते इति चेन्न, चन्द-नस्य रूपं चन्दनस्य गन्ध इत्यादिव्यपदेशबलाद्भेदसिद्धेश्च पटस्य रूपाभेदे पटवदूपमपि त्वगिन्द्रियेण गृह्येत । पटमानयेत्युक्ते यत्किंचिद्रूपमानयेत् , रूपमानयेत्युक्ते यत्किचिद्दव्यमानयेत् । अस्तु तर्हि भेदाभेदः अत्यन्तभेदे अत्यन्ताभेदे च सामानाधिकरण्यानुपपत्तेरिति चेन्न, अवच्छेद्भेदं विना विरू-द्धयोभेंदाभेदयोरेकत्रासंभवात् । अन्योन्याभावत्वमव्याप्यवृत्तिवृत्तिनित्या-भाववृत्तिधर्मत्वादत्यन्ताभावत्ववदिति चेन्न, एकत्र संयोगतदत्यन्ताभावयोः प्रतीतिबलादत्यन्ताभावस्याच्याप्यवृत्तित्वाभ्युपगमात् । अन्योन्याभावे तु तथाप्रतीतेरभावात् । तदेतद्रूपं पृथिव्यां नानाप्रकारकम्, पाथसि तेजसि च गुक्कमेव । कचित् पटादौँ च चित्रमपि रूपमधिकम्, अन्यथा तट्चाक्षु-षत्वापाताद्रूपवत एव चाक्षुषद्रव्यत्वात् । न च विजातीयरूपै रूपानारम्भः, नील्पीतादीनामारम्भे रूपत्वेनैव साजात्यस्यापेक्षितत्वात्, अन्यथा तैद्चा-क्षुषत्वापत्तेरुक्तत्वात् । न चावयवरूपोपप्रहेणैवावयविप्रहः अवयवानामपि चित्रतया नीरूपत्वप्रसङ्गात्, यत्र वा पाकात्परमाणुषु चित्रं रूपं तत्रैव त-त्परम्परारब्धपटादौ चित्ररूपोपपत्तेः । न च हरीतक्यां रसोऽपि चित्र इति वाच्यं हरीतक्या नीरसत्वेऽपि दोषाभावात्, षड्सत्वव्यवहारस्तु तत्तद्रस-गुणकारितया । एवं गन्धोऽपि न चित्रः सौरभासौरभवदवयवद्वयस्याना-

१ चाक्षुषत्वानुपपत्तेरिति बां. रा. आ. सो. पु. पाठः ।

रम्भकत्वात्। कर्कट्यादौ कचिद्वयवे तैक्त्यं कचिन्माधुर्ये तथाच कतमो रसः कर्कट्यामिति चेन्माधुर्यमेव, गुणविरोधेन कथं तथा स्यादिति चे-त्तद्वयवे तैक्त्याभावात्, तथाऽनुभवः कथमिति चेत् कर्कटीभक्षणश्चुभित-रसनाप्रवर्तिपित्तद्रव्यस्य तिक्ततोपलम्भात् । तत एव कदाचिन्सुखमपि तिक्तायते, हरीतक्यामपि कथमियं न गतिरिति चेन्न । तद्वयवेषु कथा-यमाधुर्यछवणादिनानारसानुभवादित्यछं पछवेन।तच रूपं नयनसहकारि। नन्वेवं वायौ रूपाभावस्य तमसश्च कथं चाक्षुषतेति चेन्न, भावप्रह एव रूपस्य नयनसहकारित्वात् विषयालोकचक्षुषा त्रयाणामपि रूपाणि चाक्षु-षप्रतीतिप्रयोजकानि । रसोऽपि रसत्वजातिमान् रसत्वं रसनेन्द्रियमात्र-जन्यसाश्चात्कारविषयजातिः तादृशजातिमत्त्वं च रसत्वं सोऽयं जीवनपु-ष्टिबलारोग्यहेतुः रसनसहकारी । रसनेन्द्रियप्राह्यगुणत्वव्याप्यजातिमत्त्वं रसत्वं तथा सति नातीन्द्रियरसाव्याप्तिः । ब्राणमात्रप्राह्यो गुणो गन्यः ब्राणमात्रप्राह्मगुणत्वव्याप्यजातिमत्त्वं गन्धत्वम्। स च सुर्भिरसुरभिश्चेति द्विविधः। यद्वा पृथिवीवृत्तिमात्रवृत्तिगुणत्वसाक्षाद्याप्यजातिमत्त्वं गन्धत्वम्। एवं स्पर्शोऽपि स्परीत्वजातिमान् गुणः त्वगिन्द्रियमात्रश्राह्यगुणत्वसाक्षाद्या-प्यजातिमत्त्वं स्परीत्वम् । द्रव्यचतुष्टयवृत्तिश्चायमनुष्णाशीतशीतोष्णमे-दात् त्रिविधः । इदानीं प्रसङ्गात् पाकजप्रक्रिया चिन्त्यते । तत्र कार्यकार-णसमुदाय एव पच्यते इति पिठरपाकवादिनः, पीलवः परमाणव एव स्व-तन्त्राः पच्यन्ते तत्रैव पूर्वेरूपनाशाग्रिमरूपाद्युत्पत्तिः कारणगुणप्रक्रमेण चावयविनि रूपाद्युत्पद्यते इति पीछुपाकवादिनः। अत्रेदं तत्त्वम्–आपाके निक्षिप्तस्य घटादेरामद्रव्यस्य वहिना नोदनादभिघाताद्वा तदारम्भकेषु पर-माणुषु द्रव्यारम्भकसंयोगविरोधिविभागेनारम्भकसंयोगनाशे द्रव्यनाशाव-रयंभावात् । दृश्यते हि स्थाल्यामाहितानां तण्डुळादीनामप्यधःसंतापन-मात्रेण भर्जनात्तदानीमेव नाशः, श्लीरनीरादीनां चात्यन्तमुल्बणता, तथा-चापाके विहुच्वालाजालाभिहतानां द्रव्याणामवस्थानमिति महती प्रत्याशा, किंच यदि द्रव्यानाशस्तदा मध्यभागे पाकानुपपत्तिः। नहि दृढतरावयवा-न्तरावरुद्धे मध्यभागे तेजःसंयोगसंभावना येन तत्र इयामादिनिवृत्तिः स्यात्, तथाच स्यामा अवयवाः अवयवी च रक्त इति महद्वेशसम्। ननु सच्छित्र प्रदेश हराहित्याणि कथमन्यथा कुम्भादावन्तर्निहितानां तैल-वृतादीनां स्यन्दनं अपणं च । तथाच मध्यभागेऽपि तेजःसंयोगः स्यादेवेति चेत्र, मूर्वानां समानदेशताविरोधात्। अवयवान्तरसंयुक्ते मध्यभागे तेजः-

संयोगासंभवात् । ननु यदि द्रव्यनाशः कथं तर्हि स एवायं घट इति प्रत्य-भिज्ञा, कथं वा सर्वास्ववस्थास आपाकादौ घटादेस्ताहशस्यैव दर्शनं, घटा-देरुपरि निहितानां शरावोद्ञनादीनां तथैव दर्शनं घटादिस्फटने हि तेषां पातः स्यात्, कथं वा यावन्त एवापाके निहितास्तावन्त एव पुनः प्राप्यन्ते परमाणुभिर्द्यणुकादिप्रक्रमेण न्यूनानामधिकानां वा तदानीमारम्भसंभवात्, कथं वा तावत्परिमाणान्येव घटादीन्यापाकोत्तीर्णान्यपलभ्यन्ते,रेखोपरेखा-दिचिह्नविलोपो वा कथं न भवेत् तथाचावयविष्वेव पाक इति चेत् मैवं. सूच्यप्रेण घटादौ त्रिचतुरत्रसरेणुविभागे सति द्रव्यारम्भकसंयोगनाशे द्रव्य-नाशे सर्वासामनुपपत्तीनामुभयसमाधेयत्वात् । नहि तत्र द्रव्यं न नदय-तीति पिठरपाकवादिनोऽपि वक्तुमुत्सहन्ते । तत्रापि घटाद्यो न नज्यन्ति कतिपयावयवनाशेऽप्यवशिष्टावयवमाश्रित्य कार्यावस्थानसंभवादन्यथा प्र-त्यभिज्ञानाद्यनुपपत्तिरेवेति मीमांसकाः । ते तु तावद्वयवावस्थानयोग्यस्य घटादेः स्वल्पेष्ववयवेषु कथं वृत्तिः स्यादिति प्रष्टव्याः। अविनष्ट एव पटे परिमाणसंकोचवदेतदुपपत्स्यते इति तेषामुत्तरिमति चेन्न । कठिनतरावय-वानां काष्ट्रपाषाणस्तम्भकुम्भादीनां संकोचिवकाशयोरदर्शनात् । घटादि-नाशकाभिमतेन तत्परिमाणमेव नश्यतीति चेन्न, परिमाणस्याश्रयनाशैक-नाइयत्वात् घटादिप्रत्यभिज्ञानवत्सूचीद्छनस्थछे परिमाणस्यापि प्रत्यभि-ज्ञायमानत्वात् । त्वन्मते तन्नाशस्याप्यनुपपत्तेरिति दिक् । येषां मते द्रव्या-रम्भकसंयोगप्रतिद्वनद्वी तद्प्रतिद्वनद्वी च विभाग एकयैवावयविक्रयया ज-न्यते तेषां द्यणुकनाशमारभ्य नवमक्षणे द्यणुकान्तरे रक्तासुत्पत्तिरेकस्मि-न्नेव परमाणौ क्रियाचिन्तनात् । तथाहि-वह्निना नोदनात् द्यणुकारम्भके परमाणौ कर्म ततो विभागस्ततो द्रव्यारम्भकसंयोगनाशस्ततो ख्रणुकनाशः नष्टे द्वणुके केवले परमाणावग्निसंयोगाच्छ्यामादिनिवृत्तिः, स्यामादौ निवृत्ते अन्यस्माद्ग्निसंयोगाद्रक्ताद्युत्पत्तिः, रक्तादावुत्पन्ने परमाणुक्रियानिवृत्तिस्तद-नन्तरमदृष्टवदात्मसंयोगात्परमाणौ कर्म ततो विभागस्ततः पूर्वसंयोगानि-वृत्तिस्ततः परमाण्वन्तरेण द्रव्यारम्भकः संयोगस्ततो व्यणुकोत्पत्तिरूत्पन्ने द्यणुके कारणगुणप्रक्रमेण रक्ताद्युत्पत्तिरिति नव क्षणाः। यदि पूर्विकियानि-वृत्तिक्षण एव क्रियान्तरमुत्पद्यते तदा, यदि तु पूर्विक्रियानिवृत्त्यनन्तरकाले कियान्तरमुत्पद्यते तदा दश क्षणाः । विभागजविभागाद्यपगमेऽपि यदि द्रव्यारम्भकसंयोगनाशविशिष्टं कालमपेक्ष्य विभागजो विभागस्तदा दश क्षणाः, यदि तु द्रव्यनाशविशिष्टं कालमपेक्ष्य विभागेन विभागान्तरं जन्यते

तदैकाद्शक्षणा प्रक्रिया। तथाहि ख्रणुकनाशिवभागजिवभागावित्येकः कालः ततः पूर्वसंयोगनाशश्यामादिनिवृत्ती, उत्तरसंयोगरक्ताशुत्पत्ती, उत्तरसंयोगनिविभागजिवभागिकियानिवृत्ती, ततो द्रव्यारम्भानुगुणा परमाणुकिया, क्रियातो विभागो विभागात्पूर्वसंयोगिनवृत्तिस्ततो द्रव्यारम्भकः संयोगस्ततो द्रव्योत्पत्तिः, उत्पन्ने द्रव्ये रक्ताशुत्पत्तिरितं दश क्षणाः, यदा तु द्रव्यविनाशिविशिष्टं काल्यमेक्यं विभागन विभागो जन्यते तदै-कक्षणवृद्धया एकादश क्षणाः । तथाहि द्रव्यविनाशस्ततो विभागजनिमागश्यामादिनिवृत्ती तत उत्तरसंयोगरक्ताशुत्पत्ती, ततो विभागजनिमागकर्मणोर्निवृत्तिः, द्रव्यारम्भकसंयोगोत्पत्तः, द्र्याणुकोत्पत्तः, रक्ताशुत्पत्तिः, द्रव्यारम्भकसंयोगोत्पत्तः, द्र्याणुकोत्पत्तिः, रक्ताशुत्पत्तिश्चेत्येकादशक्षणा। एकस्मिन्नेव परमाणौ क्रियाक्रियोपरमचिन्तनादेवम्, परमाण्वन्तरे यदि द्रव्यारम्भानुगुणा क्रिया चिन्त्यते तदा द्र्याणुकविनाशमारभ्य पश्चमे पष्ठे सप्तमेऽष्टमे वा रक्ताशुत्पत्तिरूहनीया। विवृतं चैतत्क-णादरहस्ये॥ ६॥

( विवृ ) ननु रूपरसगन्धस्पर्शाः किमसमवायिकारणका इत्याकाङ्का-यामाह-कारणेति । रूपरसगन्धस्पर्जाः अवयवगता इति विवक्षणीयम् । कार-णगुणपूर्वकाः स्वाश्रयस्य यानि कारणानि अवयवा इति यावत्, तेषां ये गुणाः स्वसजातीयगुणाः तेभ्यः प्रादुर्भवन्तीत्यर्थः । तथा चावयविवृत्ति-रूपरसगन्धस्पर्शानामसमवायिकारणानि अवयवगता स्तेषां समवायिकारणप्रत्यासन्नत्वं तु स्वसमवायिसमवायसंवन्धेनेति बोध्यम् । ननु आमघटादौ बलवदग्निसंयोगानन्तरं कथं रक्ताद्युत्पत्तिरित्यत उक्तं पृथिव्यां पाकजा इति । अपीति शेषः । तथाच पृथिव्यां रूपरसगन्धस्पर्शाः पाकजा अपि, पाकस्तु रूपादिपरावृत्तिफलकविजातीयतेजःसंयोगः, सोऽपि रूपादेरसमवायिकारणं भवति । तत्र च परमाणावेव पाकाद्रूपादिपरावृत्ति-नीवयविनीति पीछुपाकवादिनः, तन्मते विजातीयाग्निसंयोगादारम्भकसं-योगनाशेन द्वचणुकपर्यन्तावयविनाशे सति परमाणौ रक्ताद्युत्पत्तिस्ततो वि-जातीयाग्निसंयोगादारम्भकसंयोगानुगुणिकयाद्युत्पत्त्यारम्भकसंयोगादिप्रक्र-मेण पुनद्वर्थणुकादिमहावयविपर्यन्तानामुत्पतिर्भवतीति । पिठरपाकवादि-नस्तु अवयविनां सच्छिद्रतया विजातीयाग्निसंयोगात्तेषामपि रूपादिपरा-वृत्तिभवति नतु तत्रावयविनां नाशः प्रत्यभिज्ञाविरोधादित्याहुः। अत्र च पाकप्रक्रिया प्रन्थगौरवभिया परित्यक्ताऽन्यत्रानुसंघेया। ये तु नीलक्

पादिव्यक्तय एकैका एव नित्या इत्याहुस्तन्मते नील्ररूपं नष्टं इयामरूप-मुत्पराहेश्न्यादिक्यादिक्याद्वर्ग्योद्युपपत्तिः, समवायसंबन्धस्य नित्यत्वया तिद्वषयता तयोरुपपत्त्यसंभवात् । अन्यथा घटादीनामपि नित्यत्वमेकत्वं चापद्येत, घटस्य रूपमिति भेद्प्रत्ययाद्वुणगुणिनोर्नाभेदः । नील्रपीतादि-नानातन्त्वाद्यारच्ये पटादौ चित्ररूपमेव जायते तादृशपटस्य नीरूपत्वे तचाक्षुषानुपपत्तेः । नव्यास्तु तत्र पटे तत्तद्वयवावच्छेदेन नानैव रूपाणि भवन्ति । अत एव 'लेहितो यस्तु वर्णेन मुखे पुच्छे च पाण्डुरः । इवेतः खुरविषाणाभ्यां स नील्रो वृष उच्यते । ' इत्यादिकं सङ्गच्छते इत्याहुः । रसगन्थयोस्तु न चित्रत्वं नानारसादिमद्वयवारच्यानामवयविनां नीरसन्त्वादिस्वीकारेऽपि क्षत्यभावात् । चित्रस्पर्शस्तु रूपस्थलीययुक्त्या स्वीकरणीय एवेति संक्षेपः ।। ६ ।।

( भाष्यम् ) अथापि खल्वप्सु तेजासि वायौ च नित्ये द्रव्यनित्यत्वा-द्रूपाद्यो नित्याः, न पुनः पृथिव्यां नित्यायामपीति । कुत एतत् ? यतः-न्थस्पर्शान्तरमृत्पद्यते । त इमे पाकजा रूपरसगन्थस्पर्शाः इति। कारणगुणपूर्वका भवन्ति । अतो नित्यायामपि पृथिव्यामनित्या रूपाद्यः अवयविमात्रे तदुत्पत्तिरिति चेन्न, प्रदेशेऽप्युपलब्धेः । अथ मन्येताव-यविमात्रे पृथिव्यां रूपरसगन्धस्पर्शान्तराण्युत्पद्यन्ते न त्ववयवेऽपीति । तच नैवं मन्तन्यम् । कस्मात् ? प्रदेशेऽप्युपलन्धः । प्रत्यक्षं खल्वग्निसंभेदादेक-देशेऽपि पृथिच्या रूपान्तरोत्पत्तिरूपलभ्यते, न त्ववयविन्यां महापृथिच्या-मिति । अतो विज्ञायते, भवत्यवयवेऽपि तस्या रूपान्तरोत्पत्तिरिति । विभागे चोपळच्येः । यत्र प्रदेशे रूपान्तरमुत्पद्यते, तस्य यावच्छक्य छत्रशो विभागेऽपि रूपान्तरमुपछभ्यते । तस्माद्यातिपद्यामहे, भवति नित्या-यामपि पृथिच्यां रूपान्तरस्योत्पत्तिरिति । कारणगुणपूर्वा खल्वमीषामुत्प-त्तिरवगतेत्येतद्पिकारणगुणपूर्वमित्यनुमीयते। यत्र त्वापाकानिहितानां शरा-वोद्ञ्चनादीनामन्तस्तद्रूपाणामपि बाह्यतो रूपान्तरोत्पत्तिस्तत्र येष्वणुषु वहि-संयोगविशेषस्तत्रैव तदुत्पत्तिर्न सर्वत्र। तेऽपि खल्वणवः कारणमिति कारण-गुणपूर्वैव तदुत्पत्तिरिति। संयोगादिति चेद्धेत्वन्तरप्रतिषेधानुपपत्तिः। अथापि खल्बग्निसंयोगादवयविनि रूपान्तरोत्पत्तिरिति चेत्, हेत्वन्तरप्रतिषेधातुः पपत्तिः । यद्यवयविनि रूपोत्पत्तावग्निसंयोगो हेतुः, कथमन्यस्य हेतोर्वय-वरूपस्य प्रतिषेध उपपद्यते। तस्माद्वयवस्य रूपान्तरीत्पत्तावग्निसंयोगो हेतुः,

अवयविनि त्ववयवरूपमिति यथाद्शेनमभ्यनुज्ञानमिति । सूक्ष्माणा खल्व-पि दहनांशानां सच्छिद्रेषु द्रव्येष्वन्तःप्रवेशो भवति । अन्तःश्यामबाह्य-लौहिलयोः कल्पान्तरानुपपत्तेः। सेयं दहनाशस्यान्तःप्रवेशो न मूर्तान्तरस्ये-त्यननुयोज्या वस्तुशक्तिरिति । दहनांशानामन्तःप्रवेशाभावे त्वश्मादीनां प्रादेशिकान्तरौष्ण्योपलव्यिनोंपपद्यते । यश्चापाके निहितानां द्रव्याणां विनाशमुत्पत्ति च प्रतिजानीते, तस्यैतन्नोपपद्यते । लक्ष्मवतां चामीषां यथावदुपलिब्धिरिति । सूच्यप्रविभेदेऽिप वस्तुनस्तथाऽवस्थानं न पूर्वस्य सर्वातम्ना विनाशोऽपरस्य चोत्पत्तिरनुपल्रब्धेः। खण्डस्य पटस्य खत्वेवमुत्प-त्तिर्दृत्र्यते इति । परिमाणमप्यपगतांशस्य नश्यति न त्वपरांशस्य आकुञ्चनप्रसारणवच पटस्यैतत्प्रतिपत्तव्यम् । अथापि खल्वाधारस्य छवशो-ऽफामात्परिमाणान्तरस्योत्पत्तिर्भवति । न जात्वपि पूर्वस्य द्रव्यस्य सर्वोत्मना विनाशो द्रव्यान्तरस्य चापूर्वस्योत्पत्तिरिति । सोऽयं भूमा व्यपदेशः । द्रव्यान्तरोत्पत्तौ खल्वेतन्न प्रसःभज्ञायेत । न जातु खण्डः पटः प्रत्य-भिज्ञायते । द्वित्राणां तन्तूनां त्वपगमे न खस्विप खण्डः पट उत्पद्यते स एव त्ववतिष्ठते इति । अथापि खल्ववस्थितैः संयोगैः कचित्खण्डपटवदस्त खण्डद्रव्यस्योत्पत्तिः, न त्ववश्यमापाकनिहितानां विनाशोऽपूर्वीणां चो-त्यत्तिरिति । तदेवमापाके विपकानां शरावोद्ञ्चनादीनामवस्थानं, विना-श्रश्च स्थाल्यामाहितानां ताण्डुलादीनामधःसन्तापेनेत्यननुयोज्या वस्तुराक्ति-र्यथाद्र्शनमभ्यनुज्ञातच्या भवति । एतेन रसाद्यो व्याख्याताः । प्रत्यक्षं च पकानां विद्लादीनां रसान्तरमिति ॥ ६ ॥

#### एकद्रव्यत्वात् ॥ ७ ॥

( उप० ) पार्थिवपरमाणुरूपादीनां तेजःसंयोगासमवायिकारणकत्वं साधियतुमाह—एकद्रव्यत्वादिति।पाकजानामिति शेषः।अत्र च गुणत्वे कार्थत्वे सतीति विवक्षितं तद्यं प्रयोगः—पार्थिवपरमाणुरूपादयः संयोगासमवायिकारणकाः कार्यगुणत्वे सति नित्यनिष्ठाद्विष्ठगुणत्वात् शब्दवत् बुद्धचादि-वच । संयोगजत्वमात्रं वा साध्यं तेन विभागजशब्दे न व्यभिचारः।वायुसंयोगस्य शब्दमात्रे निमित्तकारणत्वात्, पार्थिवरूपादीनां च तेजोऽन्वयव्यतिरेन्द्रिकार्यक्रःसंयोगासमवायिकारणकत्वं पक्षधर्मताबलात्सिष्यति ॥ ७॥

( विष्टु ) ननु कारणगुणानां कार्येऽसत्त्वात्कथं कार्यगुणजनकत्वं वैय-विकाण्यादित्वाशङ्कायामाइ—एकेति । एकं द्रव्यमधिकरणं यस्य तत्त्वा- त्सामानाधिकरण्यादित्यर्थः । तथाच कारणगुणानां साक्षात्समवायसंबन्धेन कार्येऽसत्त्वेऽपि स्वसमवायिसमवायरूपसामानाधिकरण्यसंबन्धेन कार्ये सत्त्वात्ततुणजनकत्वं नानुपपन्नमिति भावः ॥ ७॥

(भाष्यम्) पृथिव्यां रूपाद्यो गुणाः पाकादुत्पद्यन्ते न त्वियमनेक-रूपादिस्वभाविति । कुत एतत् प्रतिपत्तव्यम्—%एकद्रव्यत्वात्।एकं खलु द्रव्यं पृथिवित्येकमेव तस्याः स्वाभाविकं रूपं रूपान्तरं च निमित्तव्यपाश्रय-मिति विज्ञायते । एकैकं द्रव्यमवादिकमेकैकरूपादिमहृष्टं तथा चेयामिति । कृष्णं हि रूपं पृथिव्याः स्वाभाविकमिति पीतलोहितकपिशकद्यादि-रूपान्तराणां निमित्तान्तरात्तत्रोपलिब्धिरिति । अपामिति । संसूज्यमानानां न खल्विप रूपान्तामुत्पद्यते । सेयमचिन्त्यां वस्तुशक्तिरशक्यापह्नवेति । उपजनापाययोस्तु पृथिव्यां साक्षादुपलिब्धः कचित्पूर्वं रूपमपैति परं चोपजान्यते इति साक्षादुपलभ्यते पृथिव्यामिति । यत्कृष्णं तत्पृथिव्या इति चार्षाद्वि ज्ञानादियदित्यं मूतेति प्रतिपत्तिः।योऽप्यनेकरूपस्वभावेयमिति प्रतिज्ञानीते, सोऽपि न कुतिश्चिद्धेतोः प्रतिज्ञानीते इति । यदि हीयमनेकरूपस्वभावा स्यात्स्थूल्ययां पृथिव्यां तस्यानुपलिब्धनींपपद्यते ॥ ७॥

#### अणोर्भहतश्रोपलब्ध्यनुपलब्धी नित्ये व्याख्याते ॥ ८॥

(उप०) रूपरसगन्धस्पर्शानेकप्रन्थेन व्युत्पाद्य परिमाणस्य सर्वसिद्धत्वेन संख्यायां च विप्रतिपत्तिवाहुल्यादुदेशक्रममितिकन्य सूचीकटाहृन्यायेन प्रथमं परिमाणपरीक्षामारभमाण आह्—अणोरिति । नित्ये इति विषयेण विषयिणं नित्यत्वप्रतिपाद्कं चतुर्थाध्यायमुपल्रक्ष्यति—उपल्रब्ध्यनुपल्रब्धी इति यथायोगमन्वयः 'येन यस्याभिसंबन्धो दूरस्थस्यापि तस्य सः' इति न्यायेन। तथाचाणोरनुपल्रब्धिरिति लभ्यते तदेवं स्थूलो नीलः कल्रश इति प्रात्यक्षिकप्रत्यये यथा नीलं रूपं विषयस्तथा परिमाणमपि । तेन च परिमाणन परमाणपर्यन्तं परिमाणमुन्नीयते द्रव्यत्वाच। किं च द्रव्यप्रत्यक्षतायां रूपवत् परिमाणमपि कारणं, निह् महत्त्वमन्तरेण द्रव्यं प्रत्यक्षं भवति । तथाच द्रव्यप्रत्यक्ष्तायां रूपवत् परिमाणमपि कारणं, निह् महत्त्वमन्तरेण द्रव्यं प्रत्यक्षं भवति । तथाच द्रव्यप्रत्यक्ष्तायां रूपवत् परिमाणं स्यात्तवा परिमाणं गुणोर्स्तिति निश्चीयते। यदि हि घटादिस्वरूपं परिमाणं स्यात्तदा न महदानयेत्युक्ते घटमात्रमानयेत् । तथाच प्रेषसंप्रतिपत्ती विरुध्येयाताम् । एवं घटपदात्परिमाणं प्रतीयेत परिमाणपदाद्वा घट इति।मानव्यवहारासाधारणकारणत्वं द्रव्यसाक्षात्कारकारण-विषयनिष्ठसामान्यगुणत्वं वा महत्त्वत्वम् । मानव्यवहारो हस्तवितस्त्यादिव्य-

वहारों न तु पल्रसंख्यादिव्यवहारः । तच परिमाणं चतुर्विधं महत्त्वमणुत्वं दीर्घत्वं हस्वत्वं च । तत्र परममहत्त्वपरमदीर्घत्वे विभुचतुष्टयर्तिनी । परमाणुत्वपरमहस्वत्वे परमाणुवर्तिनी । अवान्तराणुत्वावान्तरहस्वत्वे द्यणुकविनी । त्रसरेणुमारभ्य महावयविपर्यन्तं महत्त्वदीर्घत्वे । एवं च सर्वाण्यपि द्रव्याणि परिमाणद्वयवन्ति । बिल्वामलकादावणुत्वव्यवहारः समिदिश्चदण्डादिषु च हस्वत्वव्यवहारो भाक्तः । भक्तिश्चात्र प्रकर्षभावाभावः । आमलके यः प्रकर्षभावस्तस्याभावः कुवले, बिल्वे यः प्रकर्षभावस्तस्याभाव आमलके स च गौणमुख्योभयभागित्वाद्वक्तिपद्वाच्यः । दीर्घहस्वत्वे नित्ये न वर्तेते इत्येक्ते । परिमाणे एव ते न भवत इत्यपरे । महत्सु दीर्घमानीयतामितिवन्महत्सु वर्तुलं त्रिकोणं चानीयतामिति निर्धारणबलाद्वर्तुलत्वादीनामप्यापत्ते-रिति तेषामाशयात् ॥ ८ ॥

(वितृ०) संख्यायां बहुवादिविप्रतिपत्तिकत्वेन क्रममुहङ्खय प्रथमं सूची-कटाहत्यायेन परिमाणपरीक्षामारभते—अणोरिति । उपलब्ध्यनुपलब्धी इति द्वन्द्वसमासेऽल्पस्वरत्वादुपलिब्धशब्दस्य पूर्वभावः, तेन महत उपलिब्धः अणोश्चानुपलिब्धिरिति द्वन्द्वक्रमेणैवान्वयः । नित्ये नित्यप्रतिपादके चतुर्थाध्याये व्याख्याते कथिते इत्यर्थः । मानव्यवहारासाधारणकारणं परिमाणम्, तचाणु महद्दीर्घ हस्वं चेति चतुर्विधम् । तत्राणुपरिमाणं परमाणो द्वचणुके च तिष्ठति, तत्रापि परमाणावणुपरिमाणं परमं विभुचतुष्टये महत्यरिमाणं परमं त्रसरेण्वादिमहावयविपर्यन्तद्रव्येषु अवान्तरजन्यमहत्परिमाणम् ।। ८ ।।

(भाष्यम्) यस्मात्— अणोर्भहतस्त्रोपलब्ध्यनुपलब्धी नित्ये व्याख्याते । अणोः कारणाद्नुपलब्धिर्नित्या, न खल्बीप व्यभिचरतीत्येतहृयं व्याख्यातं, महती चेयमिति । महत्व्योद्धात्रक्ष्यव्याद्धाते । सहती चेयमिति । महत्व्योद्धात्रक्ष्यव्याद्धाते । द ।।

#### कारणबहुत्वाच ॥ ९ ॥

( उप० ) इदानीं परिमाणकारणानि परिसंचष्टे—कारणोति । चकारो महत्त्वप्रचयौ समुश्चिनोति, परिमाणमुत्पद्यते इति सूत्रशेषः, तत्र कारण-बहुत्वं त्र्यणुके महत्त्वदीर्घत्वे जनयति महत्त्वप्रचययोस्तत्कारणेऽभावात् । तच्च बहुत्वमीत्र्यरापेक्षाबुद्धिजन्यं तद्बुद्धेरनेकविषयत्वेऽप्यदृष्टविशेषोपप्रहो नियामकः । एवं परमाणुद्वयगतं द्वित्वं द्यणुके परिमाणोत्पादकं वक्ष्यते द्वाभ्यां तन्तुभ्यामप्रचिताभ्यामारक्ये पटे केवलं महत्त्वमेवासमवायिकारणं बहुत्वप्रचययोस्तत्राभावात् । यत्र च द्वाभ्यां त्लकपिण्डाभ्यां त्रिमाणोत्कर्षे प्रत्यप्रयोजकत्वात् । एवं च सति यदि महत्त्वं तत्र कारणं तदा न दोषः । तदुक्तं 'द्वाभ्यामकेन सर्वेर्वा ' इति । प्रच्यश्र आरम्भकः संयोगः, स च स्वाभिमुखिकिचिद्वयवासंयुक्तत्वे सित स्वाभिमुखिकिचिद्वयवसंयोगः स्वावयवप्रशिधिन्लसंयोगापेक्षः परिमाणजनकः गुणकमीरम्भे सापेक्ष इति वचनात् ॥ ९॥

(विवृ०) जन्यमहत्परिमाणस्यासमवायिकारणं दर्शयति—कारणेति । कारणस्य स्वाश्र्यसमवायिकारणस्य यद्वहुत्वं तस्माद्समवायिकारणाज्जन्य-महत्परिमाणं जायते इति शेषः । चकारात्प्रचयमहत्परिमाणयोः संग्रहः चसरेणुमहत्परिमाणं प्रति द्वणुकगतं त्रित्वरूपं बहुत्वमसमवायिकारणं यत्र तूलकपिण्डाभ्यां प्रचययुक्ताभ्यां तूलकपिण्डान्तरमारच्यं तत्र शिथि-लाख्यसंयोगरूपः प्रचयस्तादृशावयविपरिमाणस्यासमवायिकारणम् । घटा-दिगतमहत्परिमाणे तु कपालादिगतं महत्परिमाणमसमवायिकारणमि-त्यर्थः ॥ ९ ॥

(भाष्यम्) इतः पुनर्भहत्परिमाणमुत्पद्यते कुतश्चाणुपरिमाणमित्यत आह— क्षकारणबहुत्वाच । महत्त्वप्रचयाभ्यां चेति चार्थः । सिन्नकृष्टेन महता परिमाणेन संबध्यते । त्रसरेणुकारणानां व्यणुकानां बहुत्वात्तत्र महतः परिमाणस्योत्पत्तिः । द्वाभ्यां तन्तुभ्यामप्रचिताभ्यामारब्धस्य पटस्य महत्परिमाणं कारणमहत्त्वादुत्पद्यते । प्रचीयमानाभ्यां त्ल्लिण्डाभ्यामारब्धे वस्तुनि योऽयं महतः परिमाणस्योत्कर्षः स प्रचयनिमित्तः । कस्मात् अप्रचिताभ्यानमारब्धे तद्नुपलब्धेः । कः पुनः प्रचयः कैश्चित्पदेशैरसंयुक्तयोराभिमुख्येन किचित्पदेशसंयोगो द्रव्योत्पत्तिहेतुरिति ।। ९।।

#### अतो विपरीतमणु ॥ १०॥

( उप० ) महत्त्वदीर्घत्वे व्युत्पाद्याणुत्वं व्युत्पाद्यति—अत इति । अतः प्रत्यक्षसिद्धान्महतः परिमाणाद्यद्विप्रीतं तद्युपरिमाणामित्यर्थः । वैपरीत्यं चाप्रत्यक्षत्वात्कारणवेपरीत्याच, महत्त्वे हि महत्त्वबहुत्य ष्ट्याद्यां कारणत्वम्, अणुत्वे च कारणगतस्य द्वित्वस्येश्वरापेक्षाबुद्धिजन्यस्य कारणत्वम्, एतेन दीर्घत्वविपरीतं हस्वत्विमित्यपि द्रष्टव्यम्, वैपरीत्यं चात्रापि पूर्ववत् ॥ १० ॥

(विवृ०) अणुपरिमाणमाह—अत इति । अतो महत्परिमाणाद्विपरीतं वैधर्म्यवद्णुपरिमाणम्, वैधर्म्यं च छौिककप्रत्यक्षाविषयत्वं कारणबहुत्वाद्य-जन्यत्वं च । तथाच परमाणौ द्वषणुके चाणुपरिमाणं वर्तते तस्य प्रत्यक्षं न भवति, परमाणुपरिमाणं तु नित्यं द्व्यणुकपरिमाणं तु परमाणुगतद्वित्वसं-ख्याजन्यम् एवमणुत्वरूपा परिमाणगता जातिरिप वैधर्म्यं बोध्यम् ॥१०॥

(भाष्यम्) कारणस्याबहुत्वादणुत्वादप्रचयाच्चाणोः परिमाणस्योत्पत्तिः । द्वाभ्यामणुभ्यामारुधे द्व्यणुके यदणुपरिमाणमुत्पद्यते, कारणस्याबहुत्वादणुत्वाच्च तदुत्पद्यते। द्वाभ्यामणुभ्यामुत्पन्नस्य द्वणुकस्य प्रथिमोत्पत्तावपितदण्वेव भवित न महदिति । स्वापेक्षया बृहति परिमाणे परिमाणस्य निमित्तभावो नत्वणोरणुतरे इति यावता प्रदेशेनाणुरविच्छद्यते द्वणुकं ततोऽधिकेनेति परमाण्वपेक्षया द्वणुकं बृहदिति । विशेषहेत्वभावादुभयहेतुभावः । परमाणुद्वित्वं द्वणुकपरिमाणे हेतुने त्वणुपरिमाणमित्यत्र विशेषहेतुनीस्ति । विशेषहेत्वभावादुभयं हेतुभवितीति । कुवल्यादिष्वापेक्षिकं यदणुपरिमाणं तद्य्येतभय एवोत्पद्यते इति । तदेवं स्थूल्यायां पृथिव्यां महत्परिमाणमुत्पद्यते इति सतोऽनेकस्य रूपस्य तस्यामनुपलिब्धनीपपद्यते इति । अथापि खिल्वयं पृथिवी यथाऽअमलकाद्यपेक्षया महती यथाऽबाद्यपेक्षयाऽणुरपीत्यणुत्वात्सतोऽप्येनकस्य रूपस्य तस्यामनुपलिब्धरुपपद्यते । तच्च नैवं मन्तव्यम् । यत्वल्वन्यवेव भवित न महत्तत्रानुपलिब्धः, नत्वेवं पृथिवी ।। १० ।।

#### अणु महदिति तस्मिन् विशेषभावात् विशेषाभावाच ॥ ११ ॥

(उप०) इदानीं कुवलामलकादावणुत्वन्यवहारो भाक्त इति दर्शयति—अण्वित । इतिशब्दो व्यवहारपरतां दर्शयित, तेन बिल्वापेक्षया
कुवलमणु कुवलापेक्षयामलकं महत्, आमलकापेक्षया बिल्वं महिदिति
तावव्यवहारोऽस्ति, तत्र महिदिति तेषु व्यवहारो मुख्यः । कुत एवमत
आह—विशेषभावान्महत्त्वविशेषस्येव तरतमादिभावेन भावात्, अणुव्यवहारस्तु तेषु भाक्तः । कुत एवमत आह विशेषाभावात् अणुत्वविशेषस्य
तत्राभावात् । अणुत्वं हि कार्य व्यणुकमात्रवृत्ति, नित्यं तु परमाणुवृत्ति,
कुवलादौ तदभावात् । यद्वा विशेषस्य महत्त्वकारणस्यैवावयवबहुत्वमहत्वप्रचयानां कुवलाद्यवयवेषु भावात्सद्भावाद्विशेषाभावात् विशेषस्य अणुविकारणस्य महत्त्वासमानाधिकरणद्वित्वस्य कुवलाद्यवयवेष्वभावादसद्भावादित्यर्थः ॥ ११ ॥

(विवृ०) ननु बिल्वादामलकमणु गुआफलादामलकं महदित्यादिप्रत्ययान्महत्परिमाणेऽपि प्रत्यक्षविषयत्वमापेक्षिकमणुत्वं चास्ताति वैपरीत्यं कथमित्यत आह—अण्विति । अणु महदिति प्रत्यव्यवहारो, तस्मिन्
व्यवह्रियमाणे परिमाणे, विशेषस्य अपकर्षस्य, भावात्सत्त्वात्, विशेषस्या
पकर्षस्याभावादसत्त्वाद्भवत इत्यर्थः । अत्रापकर्षाभावेन उत्कर्षो विवक्षितस्तथाच बिल्वादामलकमण्वितिप्रत्ययो व्यवहारश्च बिल्वपरिमाणादपक्रष्टपरिमाणं विषयीकृत्य भवति, नतु वास्तविकाणुपरिमाणम् । एवं गुआफलादामलकं महदित्यादिप्रत्ययो व्यवहारश्च गुआफलपरिमाणापेक्षयोत्कष्टमहत्परिमाणं विषयीकरोति उत्कर्षापकर्षौ च स्वरूपसंबन्धविशेषावितिरिक्तौ वेत्यन्यदेतत् ॥ ११ ॥

(भाष्यम्) पृथिवीद्रव्यं खलु— अणु महिदिति तस्मिन् विशेषभावा-द्विशेषाभावाच । अबाद्यपेक्षयाऽण्विप आमलकाद्यपेक्षया महद्पि भवति । कस्मात् ? तस्मिन् विशेषभाविद्विशेषाभावाच । तस्मिन्पृथिवीद्रव्ये आमल-कादिकमपेक्ष्य विशेषो भवति कारणबहुत्वादिकम् । अबाद्यपेक्षया चैष विशेषो न भवति । विपर्ययस्तु भवति । यावन्तः खल्ववयवा भवन्त्यामल-कादौ, ततो बहुतराः पृथिव्यां बहुतमाश्चाबादिष्विति । न वै खल्वेकं भवत्यणु च महच्च, विरोधात् । तत्रैवं साति महद्भिमानो भ्रान्तिरिति नाणुमहतोर्विरोधः ॥ ११ ॥

#### एककाळत्वात् ॥ १२ ॥

( उप० ) अणुत्वव्यवहारो भाक्त इत्यत्र हेतुमाह-एककाल्रत्वादिति । महत्त्वमणुत्वं च द्वयमप्येकस्मिन्कालेऽनुभूयते, ते च महत्त्वाणुत्वे परस्पर-विरोधिनी नैकत्राश्रये सह संभवतः, अतो महत्त्वकारणसद्भावान्मह-त्त्वप्रत्ययस्तत्र मुख्योऽणुत्वप्रत्ययप्रयोगौ च भाक्तावित्यर्थः ॥ १२ ॥

(विवृ०) ननु उत्कर्षापकर्षी परस्परिवरोधिनौ तत्कथमेकत्र तयोः समावेशः निम्बफलमपृष्ठष्टं नारिकेलफलमुत्कृष्टमिति हि व्यवहियते नहि निम्बफलमुत्कृष्टमित्यादिकः प्रत्ययो व्यवहारो वा प्रेक्षावतां येन तयोर-विरोधः संभाव्येतेत्यत आह—एकेति । एककालत्वादेककालीनत्वाद्विशेष-तद्भावयोरुत्कर्षापकर्षव्यवहारयोरिति शेषः । अयं भावः उत्कर्षापकर्षी न विरुद्धौ एकत्राश्रये एकदैव द्वयोव्यवहारात् । नहि क्षत्रियो ब्राह्मणा-द्पकृष्टः वैश्याचोत्कृष्ट इत्यादिव्यवहारः शक्योऽपलिपुत्म् । निम्ब-

फलादाविप स्वापेक्षया तिक्ततमादुत्कृष्टप्रत्ययो भवत्येवेति नोत्कर्षा-पक्षयोविरोधः ॥ १२ ॥

(भाष्यम्) कस्मात्— \*\* एककाल्यात् । एकस्मिन्काले खल्वनयोहप-लिव्यरिति नानयोर्विरोधः । सहानवस्थानं हि विरोधः । एककाल्रमुप-लभ्यमानयोरेकोपल्लिधस्तान्त्विकी भ्रान्तिरन्येति विशेषहेत्वभावाद्यु-कम् । तदेवमेकमेव भवत्यणु च महच्चोपल्लिधप्रामाण्यात् । तच्चेतन्न-भवत्येकस्मादेवाणु च महच्च, विरोधात् । भवति त्वेकस्मादण्वपरस्मान्मह-दिति ॥ १२ ॥

#### दृष्टान्ताच ॥ १३ ॥

( उप० ) महत्त्वप्रत्ययस्य मुख्यत्वे हेतुमाह—हष्टान्ताचेति । दृश्यते तथा वस्तुगत्या महत्त्वेव कुवलामलकवित्वेषु स्थूलस्थूलतरस्थूलतमन्यव-हारेण भवितन्यमित्यर्थः । यथा वस्तुगत्या शुक्तेष्वेव पटशङ्क्षस्फटिकादिषु शुक्तशुक्रतसञ्यवहारः ॥ १३ ॥

(विवृ०) न्द्र्इच्छे प्र्विचेविरोधाभावेऽपि गुणादौ विरोधोऽस्त्ये-वेति कथमेकस्मिन्परिमाणे तयोः संभव इत्यत आह—दृष्टान्ताचेति । ग्रुष्ठ-ग्रुष्ठतरग्रुक्ठतमरक्तरक्ततररक्ततमादिरूपादृष्टान्तात्परिमाणेऽपि उत्कर्षाप-कर्षयोः संभवः। निह परिमाणस्योत्कर्षापकर्षावन्तरेण महन्महत्तरमहत्तमा-दिव्यवहारः कथमपि संगच्छत इति ॥ १३ ॥

(भाष्यम्) दृष्टोऽन्तो दृष्टान्तः । दृश्यते खल्वेषा यज्ञदृत्तसेना बह्वी । संप्रामलञ्चवर्णो च देवदृत्तसेनायाः, विपरीता विष्णुमित्रसेनातः । तमालवनमपेक्य सुरिभ पद्मवनं चन्द्नवनापेक्षया विपरीतम् । बहुगुडो द्राक्षा मधुरा खर्जूरादिति । एवमादिकः प्रभूतो दृष्टान्तराशिरुत्पेक्षि-तव्यः । तदेवं दृष्टान्ताच प्रतिपद्यामहे भवत्येकमेकस्माद्णु महदन्य-स्मादिति ॥ १३ ॥

अणुत्वमहत्त्वयोरणुत्वमहत्त्वाभावः कर्मगुणैर्व्याख्यातः ॥ १४ ॥

( उप० ) नन्यणु महत्परिमाणिमिति व्यवहारबळान्महत्त्वे अपि परि-माणे महत्त्वमणुत्वेऽप्यणुत्वमस्तीति ज्ञायते तत्कथं द्रव्यमात्रवृत्तित्वम-नयोः कथं वा गुणे गुणवृत्तित्वविरोधो नापद्यत इत्यत आह—अणु-त्वेति । यथा गुणकर्मणी नाणुत्वमहत्त्ववती तथाऽणुत्वमहत्त्वे अपि नाणु-त्वमहत्त्ववती इत्यर्थः । प्रयोगश्च भाक्तो द्रष्टव्यः ॥ १४ ॥ (विवृ०) ननु अणुमहत्परिमाणयोरिप अणुमहत्परिमाणान्तरमा-पेक्षिकमस्ति तदेव द्वचणुकात्परिमण्डलमणु कपालाद्धटो महान् विस्वादा-मलकमणु आमलकाद्धिस्वं महिद्त्यादिप्रतीतेर्विषय इति भ्रमं निराकुरते— अणुत्वेति । कर्मगुणैरिति गुणपदं रूपादिगुणपरं नतु परिमाणपरं तथाच यथा रूपादौ रूपादयो न सन्ति एवं कर्मणि कर्माणि न सन्ति तथा परिमाणेऽपि परिमाणान्तरं न संभवति कार्यमात्रं प्रति द्रव्यस्य समवायि-कारणस्वादिति ।। १४ ॥

( भाष्यम् ) अणोर्भावोऽणुत्वं महतो भावो महत्त्वम् । तयोरणुत्वं मह-त्त्वं च न भवति । निहं स एव भावस्तत्रैव भवति । भवति त्ववादिप-रिमाणादणु विल्वादिपरिमाणाच महत्पृथिव्याः परिमाणमिति ॥ १४ ॥

# कर्मभिः कमीणि गुणैश्र गुणा व्याख्याताः ॥ १५॥

(उप०) ननु यथा गुणा गुणवन्तः कथमन्यथा महाञ्छ्ब्दः द्वौ शब्दौ एकः शब्दः चतुर्विशतिर्गुणा इत्यादिव्यवहारः । कर्माण्यपि च कर्मवन्ति प्रतीयन्ते कथमन्यथा शीघ्रं गच्छति द्वृतं गच्छतीति व्यवहारः तथा- णुत्वमहत्त्वे अपि तद्वती स्यातामित्यत आह—कर्मिभिरिति । कर्मिभः क- माणि न तद्वन्ति गुणैश्च गुणा न तद्वन्तस्तथाऽणुत्वमहत्त्वे अपि न तद्वती, व्यवहारस्तु सर्वत्र भाक्त इत्यर्थः ॥ १५॥

(विदृ०) ननु कर्मसु कर्माणि रूपादिषु रूपादयश्च न सन्तीति यदुक्तं तत्कुत इत्याशङ्कायामाह—कर्मभिरिति। कर्मभिरित्यनन्तरं शून्या-नीति गुणैरित्यनन्तरं शून्या इति च पूर्णीयम्। कर्माणि न कर्मवन्ति गु-णाश्च न गुणवन्त इति पूर्वमेव प्रतिपादितमित्यर्थः ॥ १५॥

( भाष्यम् ) कर्मगुणैरित्येतब्राकुरुते- क्षकमीभः कर्माणि गुणैश्च गुणा व्याख्याताः । न वे खलु कर्माणि कर्मभिविशिष्यन्ते, न गुणैर्गुणाः॥१५॥

# अणुत्वमहत्त्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः ॥ १६ ॥

(उप०) ननु महान्ति कर्माणि अणूनि कर्माणि महान्तो गुणाः अणवो गुणा इत्यादिञ्यवहाराद्णुत्वमहत्त्ववन्ति कर्माणि तदुभयवन्तश्च गुणाः प्रसक्ता इत्यत आह्-अणुत्वेति । यथाऽणुत्वमहत्त्वे नाणुत्वमहत्त्व-वती तथा न कर्माणि तदुभयवन्ति न वा गुणास्तदुभयवन्त इत्यर्थः । प्रयोगस्तु पूर्ववद्भाक्त इति भावः ॥ १६ ॥ (विदृ०) नन्वणूनि कर्माणि महान्ति कर्माणि अणवो गुणा महान्तो गुणा इत्यादिव्यवहारबलात्कर्मणि गुणे च अणुत्वं महत्त्वं च परिमाणं सेत्स्यतीत्यत आह-अणुत्वेति । यथाऽणुत्वमहत्त्वपरिमाणयोर्नाणुत्वमहत्त्वप-रिमाणे तथा कर्मणि गुणेषु च न तदुभयम् उक्तव्यवहाराश्चापकर्षोत्क-र्षिविषयका एवेति ॥ १६ ॥

(भाष्यम्) यथैतत्तथा नाणुत्वमहत्त्वे अणुत्वमहत्त्वाभ्यामिति—
अणुत्वमहत्त्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः। इत्थंभावे तृतीया। कर्मगुणाश्चाणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्याताः। कर्मसु गुणेषु च खल्वणुत्वं महत्त्वं च
भवतीति तदुपळभ्य व्यवहरति, अणूनि कर्माणि महान्ति कर्माणि अणवो
गुणा महान्तो गुणा इति । अथापि खल्वणुत्वमहत्त्वाभ्यां च कर्मगुणा
व्याख्याताः। संख्यापृथक्त्वपरत्वापरत्वेश्चेति चार्थः। एकं कर्म द्वे कर्मणी
त्रीणि कर्माणि, एतत्कर्मेतस्मात्कर्मणः पृथक्, पूर्वमेतत्परं चैतत्कर्मेति
पृथिव्यामनेकानि रूपाणि अप्सु त्वेकं, रूपात्पृथप्रसो रसात्पृथप्रूपं, पूर्वे
मधुरमुत्तरमन्छमिति। एवं शेषेषु ॥ १६॥

### एतेन दीर्घत्वहस्वत्वे व्याख्याते ॥ १७॥

( उप० ) अणुत्वमहत्त्वप्रिक्तयां दीर्घत्वहस्वत्वयोरितिदिशति—एतेनेति । हस्वत्वदीर्घत्वे अपि न हस्वत्वदीर्घत्ववती महत्त्वोत्पादकमेव दीर्घत्वोत्पा-दकमणुत्वोत्पादकमेव हस्वत्वोत्पादकम् । कारणैक्यात्कयं कार्यभेद इति चेन्न, प्रागभावभेदेन पाकजवदुपपत्तः । यत्रैव महत्त्वं तत्र दीर्घत्वं यत्राणुत्वं तत्र हस्वत्वं यत्र नित्यमणुत्वं तत्र नित्यं हस्वत्वमित्याद्यतिदेशार्थः ॥१७॥

(विवृ०) हस्वत्वदीर्घेत्वयोरप्यणुत्वमहत्त्वतुल्यतेत्याह-एतेनेति। यथा अणुमहदिति व्यवहारसिद्धे अणुत्वमहत्त्वे तथा हस्वं दीर्घमिति व्यवहार-सिद्धे हस्वत्वदीर्घत्वे एविमदमस्माद्हस्विमदमस्मादीर्घमित्यादिप्रत्ययव्यव-हारावप्यपकर्षोत्कर्षविषयकावेवेत्यर्थः ॥ १७॥

(भाष्यम्) तालतमालसालानवलोक्य व्यवहरति, योऽयं तालः स खलु तमालाद्दांघों हस्वश्च सालादिति। तावेतौ हस्वदीधौं वर्तुलादिवदणु-महत्यभेदाविति॥ १७॥

#### अनित्येऽनित्यम् ॥ १८॥

्र ( जप्र ) इदानीं विनाशकमाह-अनित्य इति । एतचतुर्विधमपि परि-माणं विनाशिनि द्रव्ये वर्तमानमाश्रयनाशादेव नस्यति न तु विरोधिगु- प्रति । घंट सत्यिप तत्परिमाणं विनक्ष्यित कथमन्यथा कम्बुभङ्गेऽपि स एवायं घट इति प्रत्यभिज्ञेति चेन्न, आश्रयनाक्षेन तत्र घटनाक्षावक्ष्यक्वतात् । निह परमाणुद्रयसंयोगनाक्षाहृचणुके नष्टे तदाश्रितस्य त्रसरेणो-स्तदाश्रितस्य चूर्णकर्करादेरिवनाक्ष इति युक्तिरभ्युपगमो वा, कथं तिर्ह प्रत्यभिज्ञेति चेत्, सैवेयं दीपकिछिकेति प्रत्यभिज्ञानवद्भान्तत्वात् । प्रदी-पप्रत्यभिज्ञाऽपि प्रमैव हस्वत्वदीर्घत्वे परमुत्पादिवनाक्षशालिनी इति चेन्न, तिहिनाक्षस्याश्रयविनाक्षमन्तरेणानुपपत्तेरुक्तत्वात् ॥ १८॥

( विवृ ० ) किं परिमाणमनित्यमित्यत्राह—अनित्य इति । परिमाण-मनित्ये अनित्यमाश्रयविनाशादेव तन्नश्यतीत्यर्थः। नच घटादौ त्रिचतुरा-दिपरमाणुविऋषे तदुपचये वा परिमाणान्तरं प्रत्यक्षसिद्धं स एवायं घट इत्याद्पित्यभिज्ञायास्तत्र सत्त्वेन घटादेस्तत्राविनाशादिति वाच्यं परमाणु-विऋषे तदुपचये वा द्व्यणुकनाशस्यावश्यकत्वेन त्रसरेण्वाद्यन्खावयविप-र्यन्तनाशस्याप्यावश्यकत्वात् । नहि विनाशसामग्री प्रत्यभिज्ञाभिया कार्यं नार्जियष्यति, शरीरादाववयवोपचयेऽसमवायिकारणनाशस्यावश्य-कत्वाद्वयविनाश आवश्यकः । नच पटाविनाशेऽपि तन्त्वन्तरसंयोगात्कथं परिमाणाधिक्यमिति वाच्यं तत्रापि वेमाद्यभिघातेनासमवायिकारणतन्तु-संयोगनाशादेव पटनाशस्यावश्यकत्वात् । किंच तन्त्वन्तरस्य तत्पटाव-यवत्वे पूर्वे तत्पट एव न स्यात्तत्तन्तुरूपकारणाभावात्तत्तन्तोरवयवत्वाभावे च न तेन परिमाणाधिक्यं संयुक्तद्रव्यान्तरवत्, तस्मात्तत्रतन्त्वन्तरसंयोगे सति पूर्वपटनाशात्पटान्तरोत्पत्तिरित्यवश्यं स्वीकार्यम् , अवयविनः प्रत्य-भिज्ञानं तु साजात्येन सैवेयं दीपकालिकेखादिवत् । नच पूर्वतन्तव एव तन्त्वन्तरसहकारात्पूर्वेपटे सत्येव पटान्तरमारभन्त इति वाच्यं मूर्तयोः समानदेशताविरोधादिति संक्षेपः ॥ १८ ॥

( भाष्यम् ) तचैतत्परिमाणम्—\*अनित्येऽनित्यम् । कस्मात् आश्रया-नित्यत्वात् ॥ १८ ॥

#### नित्ये नित्यम् ॥ १९ ॥

( उप० ) तत्किं पार्थिवपरमाणुरूपोदिवत्परमाणुगतमणुत्वं शब्दबुद्धया-दिवदाकाशादिगतं महत्त्वमपि नश्यतीत्यत आह—नित्य इति । नित्येष्वा-काशादिषु परमाणुषु च यत्परिमाणं तन्नित्यं विनाशकाभावात् ॥ १९॥

( विदृ० ) नित्यगतपरिमाणस्य नित्यत्वमर्थायातमपि स्पष्टार्थमाह— ानित्य इति । सुगमम् ॥ १९ ॥ ( भाष्यम् ) आश्रयानित्यत्वात् ॥ १९ ॥

### नित्यं परिमण्डलम् ॥ २० ॥

- ( उप० ) परमाणुपरिमाणस्य वैशेषिकसिद्धां संज्ञामाह—नित्यमिति । परिमण्डलमेव पारिमाण्डल्यं तदुक्तं ' अन्यत्र पारिमाण्डल्यादिभ्यः ' इति ॥ २० ॥
- (विद्यु०) ननु किं द्रव्यं नित्यं परिमाणाधिकरणं चेत्यत्राह्-निस्य-मिति । परिमण्डलशब्दः परमाणुपरिमाणं तिद्विशिष्टं परमाणुं च परिमा-षया प्रतिपाद्यति परिमण्डलं परिमाण्डल्यपरिमाणविशिष्टं परमाणुरूपं द्रव्यं नित्यमिति न नित्यद्रव्यस्य दुर्भिक्षतेत्यर्थः । तस्य नित्यत्वं च प्रागेव प्रतिपाद्तम् ॥ २०॥
- ( भाष्यम् ) तत्र— श्रनित्यं परिमण्डलम् । परितो मण्डलं परिमण्डलम् । तदेतिन्नित्यम् । कल्पान्तरानुपपत्तेः । निमित्तकारितो हि दीर्घह्नस्वादि-भाव इति । अन्यदिनित्यमित्यर्थात् सिद्धम् ॥ २०॥

#### अविद्या च विद्यालिङ्गम् ॥ २१ ॥

- (उप०) ननु कुवलामलकादिषु समिदिश्लप्रमृतिषु च व्यवहियमाण-मणुत्वं हस्वत्वं वा यदि न पारमार्थिकं तदा पारमार्थिकयोस्तयोः किं प्रमा-णमत आह—अविद्येति । विद्यालिङ्गमिवद्या तद्यमर्थः कुवलामलकादाव-णुत्वज्ञानं समिदिश्लप्रमृतिषु हस्वत्वज्ञानं तावदिवद्या तत्र पारमार्थिकाणु-त्वहस्वत्वयोरभावात्, सर्वत्राप्रमा प्रमापूर्विकैव भवतीत्यन्यथाख्यातिवादि-भिरभ्युपगमात्तथाच सत्यमणुत्वज्ञानं सत्य च हस्वत्वज्ञानमनुमेयमित्यर्थः । एवंच भाक्तः शब्दप्रयोगो मुख्यमन्तरेण न भवतीति मुख्ये अणुत्वहस्वत्वे कचिदवश्यं मन्तव्ये ॥ २१ ॥
- (विवृ०) ननु परमाणुरूपं द्रव्यं कथमङ्गीकर्तव्यं तस्याप्रत्यक्षत्वा-त्रसरेण्वादिकं तु प्रत्यक्षसिद्धं यद्द्व्यं तदेवाङ्गीकरणीयमित्यत आह— अविद्यति । अविद्या अप्रमा पृथिवी नित्या जलं नित्यमित्यादिप्रतीतिर-वयविविषयिणी विद्यायाः परमाणुविषयिण्याः पृथिवी नित्येति प्रमाया लिङ्गं सर्वत्र अप्रमायाः प्रमापूर्वकत्वात् । निहं कुत्रापि नित्यत्वमजानतः पृथिवी नित्येति भ्रमो भवितुमहिति, एतचापाततः वस्तुतः परमाणुसिद्धि-प्रकारः प्राक् प्रदर्शित एवादरणीयः ॥ २१ ॥

( भाष्यम् ) अथापि खल्वस्ति परिमण्डलमिति । कुत एतत्प्रतिपत्त-व्यम् ? लिङ्गादित्याह—\*अविद्या च विद्यालिङ्गम् । अविद्या हि भविति लिङ्गं विद्यायाः परितो मण्डलं चन्द्राकेविम्बनक्षत्रसर्पपादिकमिति येय-मुपल्रब्धिः सा खल्वविद्या । न ह्येतत्परितो मण्डलम् । मात्रया व्यतिरेका-त् । सूक्ष्मया मात्रया खल्वत्र पारिमाण्डल्यस्य व्यतिरेको निपुणसंवेदाः । भूयस्त्वाहोषाचाभिमान इति । तदेवमविद्यया अनुमीयते, अस्ति किञ्चि-त्परिमण्डलमिति । विद्यापूर्विका ह्यविद्या भवतीति । या चेयमाकाशा-दिपरिमाणेषु नित्यबुद्धिः, सा भवत्यविद्या । चिरतरावस्थानात्खल्वेषां नित्यबुद्धिः न खलु तत्त्वतोऽस्ति । तया चानुमीयते अस्ति किञ्चित्प-रिमाणं नित्यमिति । त्रचैतत्परिमण्डलमण् महचेति यथाविषयं वेदितव्यम्।। २१।।

#### विभवान्महानाकाशस्तथाचात्मा ॥ २२ ॥

( उप० ) द्रव्यत्वेन हेतुनाकाशादीनामनुमितस्य परिमाणस्य स्वरूप-माह-विभवादिति । विभवः सर्वमूर्तसंयोगित्वं तच परममहत्त्वमन्तरेणातु-पपद्यमानं परममहत्त्वमनुमापयति, दृश्यते चेह वाराणस्यां पाटलिपुत्रे च युगपदेव शब्दोत्पत्तिस्तत्र चैकमेवाकाशं समवायिकारणमित्याकाशस्य व्यापकत्वं सिद्धं व्यापकत्वं च परममहत्परिमाणयोग एव नानाकाश-कल्पने गौरवमित्वेक एवाकाशोऽभ्युपगन्तव्यः । आकाशस्य प्रदेश इति तु व्यपदेशः प्रदेशवद्भिर्घटादिभिः संयोगनिबन्धनो भाक्तः। भक्तिश्च प्रदेश-वद्भव्यसंयोगित्वम् । तथात्मेति यथाकाशं विभवात्सर्वमूर्तसंयोगित्वात्परम-महत्तथात्मापि परममहान्। यद्यात्मनः सकलमूर्तसंयोगित्वं न भवेत्तदा तेषु तेषु मृर्तेषु अदृष्टवदात्मसंयोगात्किया नोत्पद्येत व्यधिकरणस्यादृष्टस्य प्र-त्यासत्त्यपेक्ष्या क्रियाजनकत्वात्। सा च प्रत्यासत्तिरदृष्टवदात्मसंयोग एव एवं संचारिणि शरीरे तत्र तत्र ज्ञानसुखादीनामुत्पित्तरात्मनो वैभवमन्त-रेणानुपपन्नेत्यात्माऽपि व्यापकः, स च नाकाशवदेक एव व्यवस्थादर्शना-दित्युक्तमिति भावः । तच महत्त्वं सातिशयं नित्यं च परमाण्वणुत्ववत् । एवमाकाशादौ परमदीर्घत्वं परमाणुषु च परमहस्वत्वमृहनीयम् ॥ २२ ॥

( विवृ० ) आकाशादाविप नित्यं परिमाणमस्तीत्याह्-विभवादिति । विभवात्सर्वमूर्तसंयोगादाकाशो महान्परममहत्परिमाणवान्, तच परि-माणं नित्यमाकाशस्य नित्यत्वात्, आकाशस्य सर्वमूर्तसंयोगाभावे नाना- देशावच्छेदेन शब्दोत्पत्त्यसंभवात्तत्त्देशाकाशसंयोगस्य तत्तच्छब्दासम-वायिकारणत्वत् । एवमात्माऽपि नित्यपरममहत्परिमाणवान् वैभवात्, अदृष्टवदात्मसंयोगस्य सर्गाद्यकाळीनपरमाणुकर्महेतुत्वादात्मवैभवमप्या-वश्यकम् ॥ २२ ॥

(भाष्यम्) परिमण्डलस्योदाहरणम्— \* विभवान्महानाकाशस्तथाचा-दमा। यथा च विभवादाकाशो महान् भवति व्यवहारभूमौ, तथा चात्मेति। कः पुनर्विभवः ? सर्वमूर्तसंयोगः। सर्वत्र युगपच्छब्दोत्पत्तेरनुमीयते, अस्त्या-काशस्य विभव इति। एतेनात्मनो विभवो व्याख्यातः। गुणप्रत्यक्षान्नित्य-त्वाच न कल्पान्तरम्। आत्मगुणानां प्रत्यक्षान्नायमणुः अप्रत्यक्षा हि तदा भवेयुः। नित्यत्वाच न मध्यमपरिमाणः। अनित्यो हि तदा स्यात्। कृतहा-नमकृताभ्यागमश्च प्रसज्येत। पारिशेष्याद्विभुरिति।। २२।।

#### तद्भावांद्णु मनः ॥ २३ ॥

( उप० ) ननु मनो विभु सर्वदानिस्पर्राद्रव्यत्वादाकाशविष्ठानाद्यस्मवायिकारणसंयोगाधारत्वादात्मविद्त्याकाशात्मनोः साहचर्येण मनोऽपि किं नोक्तमत आह—तदिति । तस्य विभवस्य सर्वमूर्तसंयोगित्वस्यामावादणु मनः सकल्पमूर्तसंयोगित्वे तु युगपदनेकेन्द्रियसंयोगे ज्ञानयौगपद्यं स्यात्तथा च व्यासङ्गो न स्यात्। अनुमाने तु मनो यावन्न सिद्धं तावदाश्र-यासिद्धे मनःसिद्धिदशायां तु धर्मित्राहकमानवाधिते । ननु विभवाभावादेव नाणुत्वं सिध्यति घटादौ व्यभिचारादिति चेन्न, विभवाभावेनाव्यापकत्वसाधनात् । तथाचैकस्मिन्देहे मनस्तावदेकं नानाकल्पने गौरवापत्तेः एकस्याप्यवयवकल्पने कल्पनागौरवान्निःस्पर्शत्वेनानारम्भकत्वाचेत्यादियुक्तेन्र एणुत्वसिद्धेरिति भावः ॥ २३ ॥

(विवृ०) नन्वात्मवन्मनोऽपि विभु ज्ञानाद्यसमवायिकारणसंयोगा-श्र्यत्वादिति तस्य महत्परिमाणं कुतो नोक्तमत आह—तद्भाव इति । तस्य विभवस्याभावान्मनोऽणु न परममहत्परिमाणविद्त्यर्थः । ज्ञानायौ-गपद्यनियामकत्तयाऽणुत्ववत एव मनसः सिद्धिवैभवसाधकप्रागुक्तानुमानस्य धर्मिश्राहकप्रमाणवाधितत्वादिति भावः ॥ २३ ॥

( भाष्यम् ) मनसस्तु विभवो न भवति । ज्ञानयौगपद्यं हि तथा स्यात् ।ः मध्यमपरिमाणेऽपि समानो दोषः । तस्माद्णु मन इति ।। २३ ॥

### गुणैर्दिग् च्याख्याता ॥ २४ ॥

(उप०) दिशः परममहत्त्वे युक्तिमाह—गुणैरिति । गुणैः सकल्रद्धी-पर्वातपुरुषसाधारणपूर्वापरादिप्रत्ययरूपैः सकल्रमूर्तनिष्ठपरत्वापरत्वलक्ष-णैश्च दिगपि व्यापकत्वेन व्याख्यातेत्यर्थः । परत्वापरत्वयोरुत्पत्तौ संयु-क्तसंयोगभूयस्त्वाल्पीयस्त्वविषयापेक्षानुद्धेः कारणत्वस्य वक्ष्यमाणत्वात् । नानादिक्रल्पनस्य कल्पनागौरवप्रतिहत्तत्वात् । कथं तर्हि दश दिश इति प्रतीतिव्यपदेशाविति चेन्न तत्तदुपाधिनिबन्धनत्वादित्युक्तत्वात् ॥ २४ ॥

(विवृ०) दिश्यपि नित्यपिरमाणमाह—गुणैरिति । गुणैः परत्वा-परत्वासमवायिकारणैः तदाश्रयसंयोगैः दिक् व्याख्याता परममहत्वेनेति शेषः । तथाच दिशः परममहत्पिरमाणं विना दूरान्तिकादिनानादेशैः सह युगपत्संयोगानामनुपपत्त्या युगपन्नानापरत्वापरत्वानामुत्पत्तिन संभवतीति दिशः परममहत्परिमाणमावश्यकमाश्रयस्य नित्यत्वान्तु तस्य नित्यत्विमिति भावः ॥ २४ ॥

( भाष्यम् ) प्राच्यादिबुद्धयः सर्वत्र भवन्तीति महती दिगिति । अथापि खल्वाकाश एव गुणभेदादिगित्युक्तम् । तस्मात्साऽपि महतीति ॥ २४ ॥

#### कारणे कालः ॥ २५ ॥

( उप० ) कालस्य व्यापकत्वमाह—कारण इति । परापरव्यतिकर-यौगपद्यायौगपद्यचिरक्षिप्रप्रत्ययकारणे द्रव्ये काल इति समाख्या । नचैता-हृशः प्रत्ययः सर्वदेशपुरुषसाधारणः कालस्य व्यापकतामन्तरेण संभ-वतीति तस्य व्यापकत्वं परममहत्त्वयोग इत्यर्थः । यद्वा इदानीं जात इत्याद्प्रितीतिबलात्सर्वोत्पत्तिमिन्निमित्तकारणत्वं कालस्य प्रतीयते तद्पि व्यापकत्वाधीनं निमित्तकारणस्य समवाय्यसमवायिकारणप्रत्यासन्नत्वनिय-मात् । यद्वा अतीतानागतवर्तमानव्यवहारः सार्वत्रिक इति सर्वगत एव कालः । यद्वा क्षणलवसुहूर्तयामदिनाहोरात्रपक्षमासर्त्वयनसंवत्सरादि-व्यवहारकारणे द्रव्ये कालाख्येति व्यवहारस्य सार्वित्रिकत्वात्कालः सार्व-त्रिक इति परममहान् तस्य नानात्वकल्पना च कल्पनागौरवप्रतिहते-रयुक्तम् ॥ २५ ॥

इति श्रीशाङ्करे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे सप्तमाध्यायस्य प्रथममाहिकम् ।

(विवृः) कालस्यापि तथात्वमाह—कारण इति । कारणे कालिकप-रत्वापरत्वसमवायिकारणे प्रत्यासन्न इति शेषः कालिकपरत्वापरत्वसमवा- यिकारणसंयुक्त इति तु फलितार्थः । काल इति महत्त्वेन व्याख्यात इति होषः । तथाच कालस्य परममहत्परिमाणं विना युगपन्नानादेशावस्थित-नानापिण्डैः सह युगपत्संयोगानुत्पत्तौ युगपन्नानापिण्डेषु कालिकापरत्वा-परत्वयोरुत्पत्तिने संभवतीत्यवद्यं कालस्य परममहत्परिमाणमङ्गीकार्यं तच नित्यं कालस्य नित्यत्वादिति भावः ॥ २५ ॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपञ्चाननभट्टाचार्यप्रणीतायां कणादसूत्रविवृतौ सप्तमाध्यायस्य प्रथममाहिकम् ।

(भाष्यम् ) प्रावृषेण्यादीनां भावानां सर्वत्र युगपदुत्पत्तिरिति तत्त-त्कारणे संबध्यमानः कालो महानिति । अथापि खलु प्रावृषेण्यादिभावानां कारणे आकाश एव काल इति समाख्या । तस्मात्सोऽपि महानिति ॥२५॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये सप्तमाध्यायस्य प्रथमाहिकम् ।

# सप्तमाध्याये द्वितीयाहिकम्।

रूपरसगन्धस्पर्शव्यतिरेकाद्रथीन्तरमेकत्वम् ॥ १ ॥

( उप० ) द्वितीयाह्निके एकानेकवृत्तिगुणपरीक्षाप्रकरणम् अनेकमा-त्रवृत्तिगुणपरीक्षाप्रकरणं प्रसङ्गाच्छब्दार्थसंबन्धपरीक्षाप्रकरणं विशेषगुण-रहितंबिभुसंयोगासमवायिकारणकैकवृत्तिगुणपरीक्षाप्रकरणं क्षाप्रकरणं चेति । तत्र महत्त्वैकार्थसमवायाधीनं संख्यादीनामपि प्रत्य-क्षत्विमिति चोद्देशक्रममितिक्रम्य परिमाणनिरूपणानन्तरं संख्यां पृथक्त्वं च परीक्षितुमाह—रूपेति । रूपरसगन्धस्पर्शेति संख्यादिपञ्चकभिन्नगुणो-पल्रक्षणम् । व्यतिरेकादिति व्यभिचारात्तदयमर्थः । एको घट इति विशिष्ट-प्रतीतिर्विशेषणजन्या, तच विशेषणं न रूपादि, तद्यतिरेकेण जायमान-त्वात्, न च घटत्वादिकमेव निमित्तम्, पटेऽपि जायमानत्वात्, न चैकत्वं सत्तावत्सामान्यम्, सत्तया सहान्यूनानतिरिक्तवृत्तित्वात्, न च द्रव्यमात्रसामान्यं तत्, द्रव्यत्वेनान्यूनानतिरिक्तदेशत्वात्, न चान्यूनान-तिरिक्तदेशत्वेऽपि प्रतीतिभेदाद्रेदः प्रतीतिभेदस्य स्वरूपकृतत्वे सत्ता-ऽपि भिद्येत, विषयभेद्कृतत्वे तु विषयभेदानुपपत्तेरुक्तत्वादन्यथा घटत्व-कलशत्वयोरिप भेदापत्तेः। न च स्वरूपाभेद एकत्वमिति भूषणमतं यु-क्तम् । घटस्वरूपाभेदृश्चेदेकत्वं तदा पटादावेकत्वप्रत्ययो न स्यात्, स्वरू-पभेदो द्वित्वादिकमित्यपि भूषणमतमनुपपन्नं स्वरूपभेदस्य त्रिचतुरादि-साबारण्येन व्याहरूहै हिन्यानुपपत्तेरिति भावः ॥ १ ॥

(विवृ०) महत्त्वस्य संख्यादिप्रत्यक्षहेतुत्वात्परिमाणनिरूपणानन्तरमेव संख्यापृथक्तवयोर्निरूपणमारभते—रूपेति । एकत्वमर्थान्तरं रूपादिभ्यो भिन्नं नतु रूपादिस्वरूपम्, एकत्वपदं संख्यादिपश्चकोपलक्षकं गगनमेकं काल एक इत्यादिप्रतीतिविषयो रूपादिभिन्नो गुणोऽवद्यमङ्गीकार्यः गगनादिषु रूपरसगन्धस्परीव्यतिरेकाद्रूपादीनामभावादित्यर्थः। नचैकं सामान्यमेको विशेषः एकः समवायः एकोऽभाव इत्यादिप्रतीतेः का गतिरिति वाच्यं तत्रानायत्या धीविशेषविषयत्वरूपस्यैकत्वस्य भानाङ्गीकारादिधिकमन्यत्रानु-संघेयम्।। १।।

(भाष्यम् ) स्थानवतां परीक्षेति संख्या प्रथकत्वं चेदानीं परीक्ष्यते— कष्परसगन्धस्पर्शव्यतिरेकाद्र्थान्तरमेकत्वम् । यदेतदेकत्वं नाम संख्या, तत्खन्त्वर्थान्तरं रूपादिभ्यः । कस्मात् ? रूपसगंधस्पर्शव्यतिरेकात् । व्यतिरिच्यते ह्येकत्वं रूपादिभ्यः । रूपे न खल्वपि रूपमस्ति । तत्रापि त्वेकं रूपमिति बुद्धिभविति । तस्मात्ततोऽर्थान्तरमिति । एवं शेषेषु । ऐतेन द्वित्वाद्यो व्याख्याताः ॥ १ ॥

#### तथा पृथ्कत्वम् ॥ २ ॥

( उप० ) एकत्वतुल्यन्यायत्रेकपृथक्त्वमपि सांधयितुमाह—तथेति । अपोद्धारव्यवहारस्तावदस्ति इदमस्मात्पृथगन्यद्थीन्तरमित्याकारः, अप-वृज्यावधिमपेक्ष्य य उद्धारो निर्द्धारणं सह्यपोद्धारः, तत्र च न रूपादि तन्त्रं व्यभिचाराद्वध्यनिरूप्यत्वाच । नन्वन्योन्याभाव एव पृथक्त्वम् , इद-मस्मात्पृथगन्यद्थीन्तरमितिवद्भिन्नमिति प्रतीतेरन्योन्याभावावलम्बनत्वात्। न । पृथगादिशब्दानां पर्यायत्वेऽपि नान्योन्याभावार्थत्वं तत्र पश्चमीप्रयो-गानुपवत्तेः । इदमस्मात्प्रथक् , इदमिदं न भवतीतिप्रतीत्योभिन्नविषय-त्वात् । न चान्योन्याभाववानर्थः पृथक्त्वम्, अघटः पट इत्यत्रापि पञ्च-मीप्रयोगापत्तेः । ननु पृथगिति विशिष्ट इतिप्रतीत्योरेकाकारत्वाद्वैशिष्ट्य-मेव पृथक्त्वमिति चेन्न, मैत्रस्य दण्डवैशिष्ट्यदशायां मैत्रात्पृथगयं मैत्र इत्यपि प्रतीत्यापत्तेः एवं शब्दविशिष्टे च्योम्नि बुद्धिविशिष्टे चात्मनि पृथक्तवन्यवहारापत्तेः । अतएव वैद्यस्यमिप न पृथक्तवं पाकरक्ते घटे इयामाद्धटात्प्रथगयं घट इति व्यवहारापत्तेः तद्विरोधिधर्मवत्त्वमेव हि तद्वै-थर्म्य तच इयामानन्तरं रक्ततादृशायामि । न च सामान्यमेव पृथक्त्वं सामान्यस्यावध्यनिरूप्यत्वाज्ञातिसंकरप्रसङ्गाच । सन्मात्रवृत्तित्वे सत्तया, द्रब्यमात्रवृत्तित्वे द्रव्यत्वेनान्यृनानितरिक्तवृत्तित्वापत्तेः ॥ २ ॥

(विदृ०) पृथक्त्वगुणस्य संख्यातुल्यत्वमाह्—तथेति। पृथक्त्वमिप संख्यावद्वुणान्तरमेव तत्रैकपृथक्त्वमेकत्वसंख्यातुल्यं द्विपृथक्त्वादिकं च द्वित्त्वादिसंख्यातुल्यमिति। नच घटः पटात्पृथगन्यो भिन्न इत्यादिप्रतीन्तीनां समानविषयकत्वानुभवादन्योन्याभाव एव पृथक्त्वं नतु गुणान्तरमिति वाच्यं, नच् शब्दस्येव पृथक्शब्दस्याप्यव्ययतया भेदार्थकतया च अस्मात्पृथगिदमिदं नेति प्रतीत्योर्वेळक्षण्यानुपपत्तेः। नचान्यादिशब्दवन्त्पृथक्शब्दस्यापि भेद्विशिष्ट एव शक्तिरिति वाच्यं गौरवापत्तेः। अन्यादिशब्दस्य नामान्तरार्थे भेदान्वयानुपपत्त्या विशिष्ट शक्तिस्वीकारेऽपि पृथक्शब्दस्याव्ययतया भेदान्वयसंभवेन विशिष्टशक्तिःशिकारश्याद्ययक्त्वत्वात्। अन्यथा नचाद्ययानामिप विशिष्टशक्तिःशिकारश्याद्ययक्त्वत्वात्। अन्यथा नचाद्ययानामिप विशिष्टशक्तिःशिकारश्याद्ययम् 'तृतीया पश्चमी चैव पृथङ्नाना प्रयोगतः' इत्यादि शाब्दिकस्मृतेः पश्चमीविधाय-कत्वात्। वस्तुतो वैशेषिकानुभवसिद्धमेव पृथक्त्वं गुणान्तरं खण्डनप्रन्थे दीधितिकृता खण्डितमिति तत्रास्माकं विचारबाहुल्यमिकिश्वत्करमेवेति विरम्यते॥ २॥ २॥

(भाष्यम्) यथैत्-क्षत्या पृथक्त्वम् । रूपादिभ्योऽर्थान्तरमिति । पृथक्त्वम्योगो वैलक्षण्यमनेकता इत्यनर्थान्तरम् । अथाप्येतदुक्तम् 'पृथक्त्वं स्याद्संयोगो वैलक्षण्यमनेकता' इति । राब्द्विरोषादुपलब्धिविरोषः । इदम-स्मात्पृथगिद्मिदं नेति योऽयमुपलब्धिविरोषः, स खलु राब्द्विरोषिनिमित्तो न त्वर्थभेदात् । चन्द्नं सुर्भि चन्द्नस्य सौरभमित्यभिन्नेऽप्यर्थे राब्द्विरोषादुपलब्धिविरोषो दृष्ट इति ॥ २ ॥

#### एकत्वैकपृथक्त्वयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः ॥ ३ ॥

( उप० ) नन्वेकमेकत्वं, रूपादिभ्यः पृथकपृथत्विमिति व्यवहारादेकत्वे-ऽप्येकत्वं, पृथक्त्वेऽपि पृथक्त्वमेवं तत्र तथापीत्यत आह्—एकत्वेति । यथा-ऽणुत्वमहत्त्वे नाणुत्वमहत्त्ववती तद्यवहारस्तत्र भाक्तस्त्रथेकत्वेकपृथक्त्वे नैकत्वेकपृथक्त्ववती तद्यवहारस्तत्र भाक्त इत्यर्थः । 'कमिभः कमीणि ' 'गुणौर्गुणाः ' इत्यपि दृष्टान्तसूत्रद्वयं पूर्वदृष्टान्तसूत्रेणैकवाक्यतापन्नमे-वात्र प्रतिभासते यथा कमीणि न कमवन्ति गुणाश्च न गुणवन्तस्त्रथैकत्वे-कपृथक्त्वे न तद्वती इत्यर्थः ।। ३ ।। (विवृः ) नन्वेकमेकत्विमत्यादिव्यवहारबलादेकत्वेऽप्येकत्वमेवमेकपृथक्तं द्विपृथक्त्वात्पृथगिति व्यवहारबलादेकत्वेऽप्येकपृथक्वमङ्गीकार्यमिति
तयोगुणत्वं दुर्घटं गुणेऽपि सत्त्वाद्त आह—एकत्वेति । यथाऽणुत्वमहत्त्वे
नाणुत्वमहत्त्वयोस्तथा एकत्वैकपृथक्त्वयोरिप नैकत्वैकपृथक्त्वे, व्यवहारस्तु
प्रकारान्तरेणोपपादनीय इत्यर्थः ॥ ३॥

(भाष्यम्) एकस्य भाव एकत्वम् । पृथग्भावः पृथक्त्वम् । निह स एव भावस्तत्रैव भवति । भवति त्वेकमेकत्वं द्वे एकात्वे त्रीण्येकत्वानि, एकं पृथक्त्वं द्वे पृथक्त्वे त्रीणि पृथक्त्वानीति । द्वित्वाद्यो द्विपृथक्त्वाद्यश्चैतेन व्याख्याताः । अथापि खल्वाचार्यप्रवृत्तिर्ज्ञापयित, एकत्वमेव तेन तेन प्रका-रेणोपलभ्यमानं द्वित्वादिकमुच्यते, न तत्त्वतोऽर्थान्तरमस्तीति । महता खल्वसौ प्रयत्नेनैकत्वं परीक्ष्योपरराम । न द्वित्वादीना परीक्षां चके ॥ ३॥

# निःसंख्यत्वात्कर्मगुणानां सर्वैकत्वं न विद्यते ॥ ४ ॥

( ७५० ) नतु गुणेषु कर्मसु च साधारण एवैकत्वव्यवहारः किमत्र विनिगमकं यद्र्व्येष्वेवैकत्वं न गुणादिष्वित्यत्राह्—निःसंख्यत्वादिति । सर्वे षामेकत्वं सर्वेकत्वं तन्न विद्यते, कुत इत्यत आह् निःसंख्यत्वात्कर्मगुणानामिति संख्याया निष्कान्ताः निःसंख्यासेषां भावो निःसंख्यत्वम्, तथाच कर्माणि गुणाश्च निःसंख्यानि, संख्याया गुणत्वेन गुणेषु तावत्संख्या न विद्यते न वा कर्मसु, गुणानां कर्मसु निषेधात् । अन्यथा द्रव्यत्वप्रसङ्गात् । साधितं च संख्याया गुणत्वमेकत्वस्य च संख्यात्विमिति भावः ॥ ४ ॥

(विवृ०) नन्वेको घट इति वदेकमेकत्वमिति व्यवहारस्य सत्त्वात्तस्य भाक्तत्वे किं बाजमत आह—निःसंख्यत्वादिति । सर्वेकत्वं सर्वेषु पदार्थेषु एकत्वं वर्तते इति यन्मतं तन्न विद्यते न प्रामाणिकतया लभ्यते, कर्मणां गुणानां च निःसंख्यत्वात्संख्याशून्यत्वादन्यथा तयोरपि द्रव्यत्वं प्रसज्येत द्वित्वादेरिवेकत्वस्यापि गणनव्यवहारहेतुत्या संख्यात्वस्यापहोतुमशक्यत्वादिति भावः ॥ ४॥

( भाष्यम् ) कर्माणि गुणाश्चापरिसंख्येया इति कर्मणां गुणानां च नि:-संख्यत्वादनुमीयते सर्वत्रैकत्वं नास्ति, नानैव तु सर्वमिति ॥ ४ ॥

#### भ्रान्तं तत् ॥ ५ ॥

( उप० ) तर्हि कथमेकं रूपमेको रस इत्यादिज्ञानमित्यत आह— भ्रान्तमिति । गुणकर्मसु यदेकत्वज्ञानं तद् भ्रान्तमित्यर्थः, सूत्रे च ज्ञान- मिति शेषः आक्षिप्तपूर्वपक्षित्वात्, प्रयोगस्तु भाक्तः स्वरूपाभेद एव च भक्तिः न च तदेवैकत्वमुक्तोत्तरत्वात् ॥ ५॥

(विवृ०) ननु गुणादावेकत्वाभावे कथमेकं रूपिमत्यादिज्ञानमत आह—भ्रान्तमिति। तदिति बुद्धिस्यं गुणादावेकत्वज्ञानमुपस्थापयित तथाच गुणादावेकत्वज्ञानं भ्रमरूपमेवेति न ततो वस्तुसिद्धिरित्यर्थः। तादृशव्य-वहारस्तु उभयावृत्तिधमेविषयक एव। तादृशधमेश्च तत्तद्व्यक्तित्वधीविशेष-विषयत्वादिक एवेति भावः॥ ५॥

( भाष्यम् ) अस्य प्रतिषेधः—\*\*भ्रान्तं तत् । यचैतत्कर्मगुणानां निःसं-स्यत्वात् नास्त्येकत्वमिति नानात्वं भावानामिति, भ्रान्तं खलु तत् ॥५॥

# एकत्वाभावाद्गक्तिस्तु न विद्यते ॥ ६ ॥

(उप०) ननु द्रव्येष्वण्ययमेकत्वप्रयोगो भाक्तोऽस्तु प्रत्ययस्तु तत्र आन्तः किमेकत्वेनेत्यत आह—एकत्वाभावादिति । यदि पारमार्थिकमेकत्वं किचन्नाभ्युपगन्तव्यं तदा न प्रयोगो भाक्तः मुख्यपूर्वकत्वाद्रक्तेः, न वा प्रत्ययो आन्तः प्रमापूर्वकत्वाद्श्रमस्य प्रमितं ह्यारोप्यते नाप्रमितम् असत्ख्यातेर्निरासात्, अन्यथाख्यातेः साधनादिति भावः ॥ ६ ॥

(विवृ०) नन्वेको घट इत्यादिन्यवहारोऽपि कथं न भक्त इत्यत आह—एकत्वाभावादिति। एकत्वगुणस्य कुत्राप्यनङ्गीकारे एकत्वाभावान्यु-स्व्येकत्वप्रयोगाभावाद्वाक्तैकत्वप्रयोगो न संभवति तस्माद्धटादौ प्रत्यक्षसिद्ध-मेकत्वं गुणमादाय न्यवहारो मुख्यः एकादिशन्दानामेकत्वत्वादिविशिष्टा-विच्छिन्नवाचकत्वात्। एकं रूपमित्यादौ तु उभयावृत्तिधर्मविशिष्टे एकप-दस्य छक्षणैवेति तादृशप्रयोग एव भक्त इति भावः॥ ६॥

(भाष्यम्) यस्मात्— \*\* एक द्वाभावाद्वित्तस्तु न विद्यते । भक्तिर्निष्प-त्तिस्तु भावानामेवं सति न भवति । अनेक छक्षणैः खल्वेकस्य भावस्य निष्पत्तिभवति । एक त्वस्य त्वभावे नैतदेवं भिवतुमहिति । यदि नामाने-कछक्षणैरेक भावनिष्पत्तिः, अस्ति तहोंको भाव इति सर्वत्र नैक त्विम-त्येतन्नोपपद्यते । अथ नास्त्येको भावस्तत एक स्याभावाद नेकोऽपि नास्ती-त्यनेक छक्षणैरेक भावनिष्पत्तिरिति नोपपद्यते इति । तद्यै त्तन्त्रात् समाचा-राद्यतिपत्तव्यम् । तन्त्रान्तरे चैतदित्यं भृतमुक्तम् । सर्व पृथग्भाव छक्षणप्ट-वस्त्वात्, नानेक छक्षणैरेक भावनिष्पत्तेः, छक्षणव्यवस्थानादेवाप्रतिषेध इति । संक्ष्याद्याद्याद्याद्यात्वात्रात्वरेखाः तन्त्रान्तरोक्ता द्रष्टव्या ॥ ॥ अथापि खलु कर्मणां गुणानां च निःसंख्यत्वात्सर्वत्रैकत्वं नास्ति द्रव्ये त्वस्त्येकत्वमिति प्रत्य-बस्थानम् । भ्रान्तं तदिति प्रतिषेधः । यदि गुणकर्मणोर्नैकत्वं, तदा एकं रूपं एको रस एकमुत्क्षेपणमित्येवं भक्तिर्विभागस्तु न भवितुमहिति । भवति त्वयं विभागः । तस्मादस्ति तत्रैकत्वमिति स्थापनाहेतुरिति । द्रव्यगुणाद्योस्तत्त्वातत्त्वविभागश्चोपलब्ध्यविशेषादनुपपन्नः । यच मन्यते द्रव्येष्वेकत्वबुद्धिस्तत्त्वरूपा विद्या, गुणादौ त्वतत्त्वरूपाऽविद्येति सोऽयं विभागो नोपपद्यते । कस्मात् ? उपलब्ध्यविशेषात् , द्रव्येऽप्येकत्व-मुपलभ्यते गुणादौ चेति तयोरेका उपलब्धिर्विद्या परा त्वविद्येति विशेष-हेत्वभावान्नोपपद्यते इति ॥ ६॥

#### कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैकपृथक्त्वं न विद्यते॥७॥

( उप० ) कार्यकारणयोस्तन्तुपटयोरेकत्वमेकपृथक्त्वं च, यत एवैकत्व-मत एवैकपृथक्त्वमपि, नहि स्वस्मादेव स्वं पृथगिति संभवति नहि पटे पाट्यमाने प्रत्येकं तन्तूनामाकर्षे तद्भिन्नः पट उपलभ्यते । यदि तन्तु-भिन्नः पटः स्यात्तदा तद्भिन्नतयोपलभ्येत घटवत्, एवं घटेऽपि भन्ने कपा-ल्रह्मयातिरिक्तस्यानुपलम्भाद्धदोऽपि कपाल्रह्मयात्मक एव तदुक्तं 'नान्योऽव-यव्यवयवेभ्यः' इति । तदिदं सांख्यीयं मतं प्रसङ्गान्निराचिकीर्षुराह-कार्य-कारणयोरिति । कार्यं कारणं च द्वयमेकं न भवति, कुत एतदित्याह एक-त्वाभावादभेदाभावात् । तर्हि यदेव कार्यं तदेव कार्णं तन्तवः पट इति बहुत्वैकत्वयोः सामानाधिकरण्यानुपपत्तः । भवत्येव सामानाधिकरण्यमे-कस्यामपि पाथःकणिकायामाप इति प्रयोगात्, एकस्यामपि योषिति दारा इति प्रयोगादिति चेन्न तत्रावयवबहुत्वमादायोपपत्तेः । पाथःपरमाणौ तु प्रक्र-तिगतं रूपादिबहुत्वमादायेत्येके, शब्दस्वाभाव्यमिद्मपर्यनुयोज्यमित्यपरे। न च रण्डाकरण्डावस्थितास्तन्तवः पटव्यपदेशं लभन्ते, न वा धारणाकर्षणे तन्तवः प्रत्येकं कर्तुमीशते, न वा कार्यं कारणं च द्वयमप्येकपृथक्त्वाश्रयः परस्परावधिकत्वप्रतीतेः । कुत इत्यत आह एकपृथक्त्वाभावात्, एकपृथ-क्त्वमवैधर्म्यं तद्भावात्कार्यकारणयोरन्योन्यं वैधर्म्यानुभवात्तन्तुत्वपटत्वयोः घटत्वकपालत्वयोश्च भिन्नबुद्धिच्यपरेशयोः सार्वलौकिकत्वात् । कथं तर्हि रूपरसगन्धस्पर्शानां न भेदेनोपलम्भः, अत्यन्तसारूप्यातकाचिचित्रपटादौ भेदोपलम्भोऽपि संख्यापरिमाणादिभेदस्य चातिस्फुटत्वात् ॥ ७ ॥

( विवृ ) अवयवावयविनोरेकत्वमेकपृथक्त्वं च नतु तयोर्भेद इति

स्नां ख्यमतं प्रसङ्गान्निराकर्तुमाह—कार्येति । कार्यकारणयोर्नेकत्वं नवैक-प्रथक्त्वं किमप्येकत्वमेकपृथकत्वं वा कार्यकारणोभयनिष्ठं न भवतीत्यर्थः । अत्र हेतुमाह कार्यकारणयोरेकत्वेकपृथक्त्वाभावादेकत्वमभेदः एकपृथ-क्त्वमवैधम्यं तयोरभावात् । तन्तुः पटिभन्नः पटिवधर्मेत्यादिप्रतितेः सर्व-स्तिद्धत्वादिति भावः ॥ ७॥

(भाष्यम्) सर्वत्र चेदेकत्वं, कार्यं कारणं चैकं स्यात् । कार्यकारण-भावस्तथा सित न स्यात् यदि नास्ति तयोरेकत्वं, सर्वत्रैकत्वमिति नोपपद्यते इत्यत आह— क्षत्रार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैकपृथक्त्वं न वि-चाते । कार्यं कारणं चैकं न भवति । द्वयोरेकत्वाभावात् । अस्ति एकत्वं कार्यं आस्ति चैकत्वं कारणं, द्वयोस्त्वेकत्वं नास्तीति । अथापि कार्यं कारणं च्च नात्यन्तं भिद्यते, क्षीरं खल्वेतद्दिभावेन विपरिणमते, न पय इति । त्तदेवं कार्यात्मना भेदेऽपि कारणात्मना नास्ति भेद इति । यद्वे खळु नित्यं कारणं तदेकं कार्यजातस्यापि तस्माद्व्यतिरेकाद्स्त्येकत्वं कार्यकारणयोरि-ति । सत्यमेतत् ॥ ७॥

एतद्नित्ययोर्व्याख्यातम् ॥ ८॥

(उप०) अनित्ययोरेकत्वेकपृथक्त्वयोः कारणगुणपूर्वकत्वमाह—एत-दिति । अनित्ययोः संख्यापृथक्त्वयोः कारणगुणपूर्वकत्वं यद्याख्यातं तद-नित्ययोरेकत्वेकपृथक्त्वयोरेव बोद्धन्यम्, अन्येषां संख्यापृथक्त्वानाम-पक्षाबुद्धिजन्यत्वात्, यथाऽनित्ययोस्तेजोरूपस्पर्शयोः कारणगुणपूर्वकत्वं त्यथेकत्वेकपृथक्त्वयोर्ण्यानित्ययोरिति भावः । अर्थात् 'अनेकद्रव्या द्वित्वा-दिका पराद्धीन्ता' इत्युपसंख्यानम्, उपसंख्यानान्तरं च 'तत्समानाधिकरणं च द्विपृथक्त्वादि पराद्धपृथक्त्वपर्यन्तम्' । तद्यं द्वित्वाद्युत्पादिवनाशक्रमः । स्नमानजातीययोरसमानजातीययोर्द्व्ययोश्वस्तुःसिक्वक्षं सित तिन्नष्टेकत्व-संख्ययोर्यत्सामान्यमेकत्वत्वं तयोर्निर्विकर्णकानन्तरं तिद्विशिष्टेकत्वगुणबु-द्वित्वत्य यत्सामान्यं द्वित्वत्वं तदालोचनं तेनालोचनेनापेक्ष्यकुल्केक्ष्ये। द्वित्वत्वविशिष्टद्वित्वगुणविषया विशिष्टबुद्धिश्चेकदा भवति, तदिप्रमक्षणे च द्वित्वगुणस्यापेक्षाबुद्धिवनाशाद्विनाशः द्वे द्रव्ये इति द्वित्वविशिष्टद्वय-द्वानं च युगपद्वत्पवते, तत्वित्वः। द्वित्वविशिष्टद्वविशिष्टद्व्यज्ञानात्संस्क।रः । तद्यं

१ युगपद्भवतः इति पाठः।

संक्षेपः उत्पत्स्यमानद्भित्वाधारेणेन्द्रियसन्निकर्षस्तत एकत्वगुणगतसामान्यस्य ज्ञानं तत एकत्वत्वसामान्यविशिष्टेकत्वगुणसमृहालम्बनरूपाऽपेक्षाबुद्धि-स्ततो द्वित्वगुणोत्पत्तिस्तद्गतसामान्यस्य ज्ञानं ततस्तत्सामान्यविशिष्टद्वि-त्वगुणज्ञानं ततो द्वित्वगुणविशिष्टद्रव्यज्ञानं ततः संस्कार इतीन्द्रियसन्निक-र्षमारभ्य संस्कारपर्यन्तमष्टौ क्षणाः । विनाशक्रमस्तु एकत्वत्वसामान्य-ज्ञानस्यापेक्षाबुद्धितो विनाशः द्वित्वत्वसामान्यज्ञानाद्पेक्षाबुद्धेर्विनाशः द्वि-त्वत्वसामान्यज्ञानस्य च द्वित्वगुणबुद्धितो विनाशः द्वित्वगुणबुद्धेश्च द्वित्व-विशिष्टद्रव्यज्ञानात्तस्य च संस्काराद्विषयान्तरज्ञानाद्वेति । नन्वेकत्वज्ञाना-त्तद्विशिष्टद्रव्यज्ञानमेव कथं नोत्पद्यते तत्सामग्रीसत्त्वात् । नहि गुण-ज्ञाने सित द्रव्यज्ञाने विलम्बोऽस्ति, तथाच तत एवापेक्षाबुद्धेर्विनाशे तन्नाशाच तद्ग्रिमक्षण एव द्वित्वनाश इति द्वे द्रव्ये इति विशिष्टज्ञानपूर्व-क्षण एव द्वित्वविनाशापत्त्या द्वित्वविशिष्टद्रव्यज्ञानस्यानुत्पत्तिरेवेति चेन्न। द्वित्वाद्युत्पत्तिसामम्यनभिभूताया एवापेक्षाबुद्धेर्द्रव्यविशिष्टज्ञानजनकृत्व-नियमात् फल्रबलेन तथाकल्पनात् । ननु तथापि स्वजनितसंस्कारेणैवा-पेक्षाबुद्धिविनाशे पुनः स दोषस्तद्वस्थ एव, द्वित्वविशिष्टज्ञानपूर्वेक्षण एव द्वित्वनाशस्य संभवादिति चेन्न । केवलगुणज्ञानस्य संस्काराजनकत्वात्, नहि केवलो गुणः कापि स्मर्थते, सर्वत्र द्रव्योपरागेणैव गुणस्मरणात्, ननु भवत्वेवं तथापि विशिष्टबुद्धिकालेऽपि द्वित्वनाशे विशिष्टप्रतीत्यनुद्य-स्तद्वस्थ एव । नहि वर्तमानावभासिनी विशिष्टप्रतीतिर्विशेषणनाश-काले संभवति तथाऽदर्शनादिति चेन्न विशेषणज्ञानविशेष्येन्द्रियसन्निकर्ष-तदुभयासंसर्गाग्रहस्य विशिष्टज्ञानसामग्याः प्रकृतेऽपि संभवात् । यदि तु विशेषणेन्द्रियसन्निकर्षोऽपि मृग्यते तदा पूर्वेक्षणे तस्यापि सत्त्वात् पूर्वे-क्षणवर्त्तिन एव सन्निकर्षस्य कारणत्वेनाभ्युपगमात्, विशेषणं विशिष्ट-संभवति विशिष्टज्ञानजनकज्ञानविषयत्वमात्रमेव हि ज्ञानागोचरोऽपि विशेषणत्वे तन्त्रं, न तु विशिष्टज्ञानविषयत्वमपि । उपलक्षणस्याप्येवं विशे-षणत्वापत्तिरिति चेन्न प्रत्याय्यव्यावृत्तिसामानाधिकरण्यस्य विशेषणत्वे त-न्त्रत्वात् । उपल्रक्षणं तु तद्घधिकरणम् । एवं यदा देवदत्तगृहे काकवत्ता तदा काको विशेषणं, यदा तु उपरिभ्रमन् असन् तदोपळक्षणम् । एवं सति रूपवति रस इलादौ रूपादेरपि विशेषणत्वापत्तिरिति चेन्न इष्ट-त्वात्, तर्हि तत्रापि रसो वर्तेतेति चेन्न विशिष्टमृत्तेविशेषणमृत्तित्वाना-वस्यकत्वात्, नहि विशेषणं विशिष्टमित्येकं तत्त्वम् । द्वित्वनाशकाले विशेषणसंबन्धो नास्ति कुतो विशिष्टप्रत्यय इति चेन्न अत्रद्यावृत्तेरेव वैश्चिष्यपदार्थत्वात्, तद्भानं तु तत्रापीति न किंचिद्नुपपन्नमित्याचार्याः। एवं द्वित्वोत्पत्तिविनाशवित्रत्वोत्पत्तिविनाशावप्यूह्नीयौ । द्वित्वमपेक्षाबु-द्धिनाशनाश्यम्, आश्रयनाश-विरोधिगुणान्तराभावे गुणस्य सतोऽविना-िशित्वाचरमज्ञानवत्, चरमज्ञानस्यादृष्टनाशनाश्यत्वात् । कचिदाश्रयनाशा-द्वित्वाधारावयवकर्मसमकालमेकत्वसामान्यज्ञानम्, द्पि नश्यति यत्र तद्यथा अवयवकर्मसामान्यज्ञाने विभागापेक्षाबुद्धी संयोगताशगुणोत्पत्ती द्रव्यनाशद्वित्वसामान्यज्ञाने तत्र द्रव्यनाशाद्वित्वनाशः सामान्यज्ञानाद-पक्षाबुद्धिनाशः, अपेक्षाबुद्धिनाशस्य द्वित्वनाशसमानकाळत्वात्कार्यकार्-णभावाभावात् । यदा तु द्वित्वाधारावयवकर्मापेक्षाबुद्धचोर्यौगपद्यं तदा ्द्राभ्यामाश्रयनाशापेक्षाबुद्धिनाशाभ्यां द्वित्वनाशः । तद्यथा अवयव-कर्मापेक्षाबुद्धी विभागोत्पत्तिद्वित्वोत्पत्ती संयोगनाशद्वित्वसामान्यज्ञाने द्रव्यनाशापक्षाबुद्धिनाशौ ताभ्यां द्वित्वनाशः प्रत्वेकं सामर्थ्येष्रहात्, इयं च प्रक्रिया ज्ञानयोर्वध्यघातकपक्षे परमुपपद्यते स एव च पक्षः प्रामा-णिकः । ननु द्वित्वत्रित्वादीनां सामग्रीसाम्ये कथं कार्यवैलक्ष्यण्यं, द्वाभ्या-मेकलाभ्यां द्वित्वं त्रिभिरेकलैक्षिलमिति चेन्न एकले द्वित्वाद्यभावात्, समवायिकारणगतमेव द्वित्वत्रित्वादिकं तन्त्रमिति चेन्न द्वित्वाद्युत्पत्तेः पूर्वे तत्र द्वित्वाद्यभावात्, तत्रापि कारणचिन्ताया अनिवारणात्, अपेक्षाबुद्धा-वेकत्वेषु च तादृशविशेषस्यानुपलम्भवाधितत्वात् फलबलेन तत्कल्पने वा द्वित्वादिन्यवहारोऽपि तत एवास्तु किं द्वित्वादिना, अदृष्टविशेषाद्विशेष इति चेदेवं सति द्वित्वारम्भिकयाऽपि सामध्या कदाचित्रित्वं चतुष्टुं चोत्प-चेतेत्यनियमप्रसङ्गः । अत्रोच्यते प्रागभावविशेषाद्विशेषोपपत्तेः यथा तु-ल्यया सामग्या पाकजानां रूपरसगन्धस्पर्शानां, प्रागभावोऽपि साधा-रण एवेति चेन्न । स्वस्वप्रागभावस्यैव कार्य प्रति कारणत्वावधारणात् । यद्वा शुद्धयाऽपेक्षाबुद्धचा द्वित्वं द्वित्वसहितया त्रित्वमिति नेयम् । शतं पिपीलिकानां मया हतमित्यादौ समवायिकारणाभावे द्वित्वं तावन्नोत्प-द्यते । तथाच गौणस्तत्र संख्याञ्यवहारो द्रष्ट्रञ्यः । सेनावनादौ नियता-पेक्षाबुद्धयभावाद्वहुत्वमात्रमुत्पचते न तु शतसहस्रादिसंख्येति श्रीधरा-चार्याः । एवं सति शतसहस्रादिकोटिकस्तत्र संशयो न स्यात्, न -स्याच महती महत्तरा सेनेति नैवमित्युदयनाचार्याः -<del>छोचनीयं - डिल्डाव्हिडाइडेइटला</del> संख्येव बहुत्वम् , तद्भित्रं वा संख्या-

न्तरम्, नाद्यः सेनावनादावपि शतसहस्रादिसंख्योत्पत्तिनियमात्, न द्वितीयः त्रित्वादिविलक्षणस्य बहुत्वस्याननुभवात् । तथाच प्रतिनियतै-कत्वानासम्बनापेक्षाबुद्धिजनितशतादिसंख्यैव बहुत्वं शताद्यभिव्यक्तिस्तु तत्र न भवति तादृशव्य जनाभावात्।वयं तु त्रूमः—त्रित्वादिसमानाधि-करणं संख्यान्तरमेव बहुत्वं त्रित्वादिजनकापेक्षाबुद्धिजन्यं प्रागभावमेदा-देवै भेदः । कथमन्यथा बहवस्तावत्सन्ति शतं वा सहस्रं वेति विशिष्य न जानीम इति, यथैकत्र द्रव्ये महत्त्वं दीर्घत्वं च तथैकत्रैवाधिकरणे त्रित्वादिकं बहुत्वं च । भवति हि शतं वा सहस्रं वा चूतफलान्यानयामीति प्रश्नेबह-वस्तावदानीयन्तां किं विशेषजिज्ञासयेति । एवं च द्वित्वसहितापेक्षाबुद्धया त्रित्वं त्रित्वसहितापेक्षाबुद्धया चतुष्ट्वमेवमुत्तरोत्तरम्, बहुत्वोत्पत्तौ तु नापेक्षाबुद्धौ पूर्वपूर्वसंख्याविशिष्टत्वनियमः । अत एव सेनावनादिषु बहु-त्वमात्रमुत्पद्यते न तु संख्यान्तरं संशयस्त्वसत्कोटिकोऽपि भवखेवेति। तत्समानाधिकरणं च पृथक्त्वमिति यथा द्वित्वं तथा द्विपृथक्त्वमित्वादि । नत द्वित्वत्रित्वादिसमानाधिकरणैरेकपृथक्त्वैरेव तत्व्यवहारोपपत्तौ किं द्विपृथक्त्वादिनेति चेन्न । घटात् पटलोष्टी पृथगिति द्विपृथक्त्वस्यान्यो-न्यावधिकत्वाप्रतीतेः प्रत्येकपृथक्त्वे च तत्प्रतीतेरिति वैषम्यात् । न चैवं द्विपरत्वापत्तिः द्वित्वसमानाधिकरणाभ्यां परत्वाभ्यामेव तदुपपत्तेः । यथा पृथक्त्वे परस्परावधिकत्वविरोधस्तथा न परत्वे, द्वाविमौ पराविति द्वाविमौ नीलावितिवदुपपत्तेः समानदेशस्थयोः संयुक्तसंयोगभूयस्त्रसाम्येऽपि दिक्-पिण्डसंयोगस्यासमवायिकारणस्य भेदेन भिन्नकार्योत्पत्तिसंभवात् । मि-लितयोरेकत्वयोर्द्वित्वं प्रति यथाऽसमवायिकारणत्वं तथा मिलितयोरेक-पृथक्तवयोद्धिपृथक्तवं प्रत्यसमवायिकारणत्वसंभवात् द्रव्यातिरिक्तमेकं कार्य प्रत्यनेकेषां संयोगानां कार्येकार्थसमवायप्रत्यासत्त्या संभूयारम्भकत्वा-द्रीनात् । कारणैकार्थप्रत्यासत्त्या तु बहवस्तन्तुतुरीसंयोगा एकं पटतुरी-संयोगमारभन्त एवेति दिक् । द्वित्वादीविनाशविद्विप्रथक्त्वादिविनाशो-ऽप्यूहनीयः ॥ ८॥

( विवृ० ) ननु तन्तुः पटभिन्नः पटविधर्मावेत्यादिप्रतीतिर्घ्रान्तिरेव परस्परसंयुक्तानां तन्तूनामेव पटभावात्पटस्य तन्तुभिन्नत्वे प्रमाणाभावाच 🕻 नच तन्तुवैधर्म्येण पटे तन्तुभेदः साधनीय इति वाच्यं वैधर्म्यस्यैवासिद्ध-

१ एवंभावः इति पाठः ।

स्थयोरेक्टाइएएके: । किंच संयोगं प्रति प्रयोजिका युतसिद्धिः । न च विभुनोस्तत्संभवः, सा हि द्वयोरन्यतरस्य वा पृथगातिमात्रं युताश्रयाश्र-यित्वं वा, विनाशस्तु संयोगस्य समानाधिकरणाद्विभागादाश्रयनाशाद्पि किचित्, यथा तन्तुद्वयसंयोगानन्तरमेकस्य तन्तोरवयवेंऽशौ कर्म जायते तेनां-श्वन्तरादिविभागः क्रियते विभागादारम्भकसंयोगनाशस्ततस्तन्तुविनाशस्त-न्तुविनाशात्संयोगनाशो यत्र तन्तुद्वयं चिरं संयुक्तं सद्नुतपन्नित्रयं भवति। केचित्तु तन्त्ववयवकर्मणा यदा तन्त्वारम्भकसंयोगनाशः क्रियते तदा तन्त्वन्तरे कर्मचिन्तनात् आश्रयनाशविभागाभ्यां युगपदुत्पन्नाभ्यां संयोगो नदयतीत्वाहुः । तचानुपपन्नं समवायिकारणनाशक्षणे विभागानुत्पत्तेः सम-वायिकारणस्य कार्यसमकालस्थायित्वनियमात् । स चायं संयोगो द्रव्या-रम्भे निरंपेक्षो गुणकर्मारम्भे सापेक्षः स्वसमानाधिकरणात्यन्ताभावप्रति-योगी तथैवानुभवात् शाखामात्रावच्छेदेनापि महति न्ययोधतरौ वर्तमानः कपिसंचोगः, न्यप्रोधतरौ कपिसंयोग इत्यनुभवात् । अवच्छेद्मात्रेणा-न्यथा सिद्धौ परमाणुमात्रवृत्तिरापद्येत,तथाच नोपलभ्येत। विभूनामप्युपाधि-भेद एव प्रदेशस्तद्वच्छेदेन वर्तमानस्य संयोगस्याव्याप्यवृत्तित्वं, परमाण-निष्ठस्यापि संयोगस्य दिगादयोऽवच्छेदकाश्चिन्तनीयाः ॥ ९ ॥

( विवृ० ) संयोगपरीक्षामारभते—अन्यतरेति । अन्यतरकर्मजः इयेन-द्रौल्ठाद्धिसंयोगः, उभयकर्मजो मेषद्वयादिसंयोगः संयोगजः कपालतरुसं-योगजन्यस्तरुक्तभयोः संयोगः इति त्रिविधः संयोगः । प्रकारान्तरेणाप्ययं द्विविधः अभिघातो नोदनं चेति तत्राद्यः शब्दहेतुः, द्वितीयः शब्दाहेतु-रित्यादिकमूद्यम् ॥ ९ ॥

( भाष्यम् ) स्थानवतां परीक्षेति संयोगः परीक्ष्यते— अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजञ्ज संयोगः । पतिषणा महीधरस्य यः, संयोगः स खल्वन्यतरस्य पतिषणः कर्मणा जन्यते । यस्विभमुखं प्रसर्पतोमेंषयोर्भ- छ्योश्च संयोगः, सोऽयमुभयकर्मजन्यः । यश्चाङ्गुर्छातरुसंयोगात्परतः तरुद्दे द्वाद्योगः, सोऽयमङ्गुरुतिरुसंयोगाज्ञायते । यश्च इस्तस्थितेन व्यव्देनामेध्यस्य संयोगात् दारीरामेध्यसंयोगोऽशुद्धिहेतुः, सोप्ययमिति । अविरुद्धोतपतिरिति चेत्र स्थिरासद्धे स्थूरुसिद्धेश्च । यच मन्यते, व्यव्दे पतिरुद्धार्थे संयोगाभिमानो न संयोगो नामार्थोऽस्तिति तम्बे निवं मन्तव्यम् । कस्मात् ? स्थिरसिद्धेः । यमहमस्प्राक्षं भावं तमेवैतिर्हि

पश्यामीतिं पूर्वापरकालवर्तिनमेकं भावं स्थिरं प्रत्यभिजानाति । तस्मास्स्थिन् । भावः प्राव्यति । स्थृलः खल्वपि भावः प्रत्यक्षेण सिध्यति । ततो नास्ति क्षणभङ्गो भावानां कुतस्त्विवरलोत्पत्तिरिति । अथापि खल्वेतद्स्ति नास्तिति कुत एतत्प्रतिपत्तव्यम् । प्रमाणत उपलब्ध्यनुपलिब्धभ्याम् । नास्ति तर्हि क्षणभङ्गः । प्रमाणतोऽनुपलब्धेः । सहकारिमध्यमध्यासीनः खल्वयं भावो-ऽर्थिक्रयामभिनिवर्तयति । यावचासौ न सहकारिमध्यमध्यासते, न तावद-भिनिवर्तयति । कुर्वदूपत्वे च प्रमाणतोऽनुपलब्धिस्तुल्या । अनुमानं चैवं सित न स्यात्, व्यभिचारशङ्काया निराकरणासंभवात् । स्थानवानेव तर्हि विभागः परीक्षितव्यः ॥ ९ ॥

#### एतेन विभागो व्याख्यातः ॥ १०॥

( उप० ) विभागे संयोगोत्पत्तिप्रकारमतिदिशन्नाह-एतेनेति । संयो-गवद्विभागोऽप्यन्यतरकर्मज उभयकर्मजो विभागजश्च । स्थेनकर्मणा स्था-णुर्येनविभागः, संयुक्तयोर्मेह्रयोर्मेषयोर्वा कर्मभ्यां तदुभयविभागः। स चायं कर्मोत्पत्त्यव्यवहितक्षणोत्पत्तिकः अपेक्षणीयान्तराभावात् । तदुक्तम् ं संयोगविभागयोरनपेक्षकारणं कर्म ' इति । विभागे जननीये आश्रयः, संयोगे च जननीये पूर्वसंयोगनाशश्चापेक्षणीय इति चेन्न, स्वोत्पत्त्यन-न्तरोत्पत्तिकभावभूतानपेक्षत्वस्य कर्भणो निरपेक्षत्वात् । विभागजस्त विभागो द्विविधः कारणमात्रविभागजकारणाकारणविभागभेदात्कारणा-कारणविभागजकार्याकार्यविभागभेदाच । तत्र कारणमात्रविभागात्कार-णाकारणविभागो यथा कपाछद्वयविभागात्कपाछाकाशविभागः, कारणा-कारणविभागाच कार्याकार्यविभागो यथाऽङ्कुलीतरुविभागाद्धस्ततरुविभा-गस्ततः शरीरतरुविभाग इति । ननु विभाग एव न प्रमाणं संयोगाभाव एव विभागव्यवहारादिति चेन्न । संयोगाभावोऽत्यन्ताभावश्चेद्रुणकर्भणो-रपि विभागव्यवहारप्रसङ्गात्। द्रव्ययोर्वेतमानः संयोगात्यन्ताभावो विभ-क्तप्रत्ययहेतुरिति चेन्न, अवयवावयविनोरपि प्रसङ्गात् । अकार्यकारणभूत-योद्रेव्ययोरिति चेद्विन्ध्यहिमनतोरिप स्यात्, भनत्येव तत्रेति चेन्न । भ्रा-न्तस्य गुणकर्मणोरपि भावात् अभ्रान्तमधिकृत्य व्यवहारस्य चिन्त्यमान-त्वात । संयोगविनाशो विभाग इति चेदेकतरसंयोगिनाशेन नष्टे संयोगे तब्यवहारप्रसङ्गात, संयोगिनोर्विद्यमानयोरिति चेदेकसंयोगनाञ्चानन्तरं पुनः संयुक्तयोः कुवलामलकयोः संयोगद्शायामपि विभक्तप्रत्ययप्रसङ्गात्, यावत्संयोगनाशस्तथेति चेदेकसंयोगनाशे तद्भावप्रसङ्गात्तत्र यावद्र्यामा-

वात्, तस्माद्स्ति विभागोऽर्थान्तरम् । स च गुणः विरोधिगुणान्तरनादयः, विरोधिनं समानाधिकरणं गुणमन्तरेण सत्याश्रये गुणनाशानुपपत्तेः। कर्मैव संयोगनाशकं स्यादिति चेन्न, विरोधिनो गुणस्यैव गुणनाशकत्वात्। किंच यत्राङ्गुलीहस्तभुजरारीराणां स्वस्वकर्मणा तरसंयोगस्तत्राङ्गुलीमात्रे समुत्पन्नेन कर्मणाऽङ्कुळीतरुसंयोगनाशसंभवेऽपि हस्ततरुभुजतरुशरीरतरु-संयोगानामनाशप्रसङ्गाद्धस्तादीनामिकयत्वात् अङ्गुळीकर्मणश्च करणत्वात् व्यधिकरणस्यापि कर्मणः संयोगनाशकत्वे कचिद्प्युत्पन्नेन कर्मणा युगपदेव सर्वसंयोगनाशापत्तेः। त्वन्मते तत्र का गतिरिति चेदुङ्गुळीतरुविभागेन हस्ततरुविभागो जनितो हस्ततरुसंयोगनाशक इत्यभ्युपगमात् । व्यधिकरणेनाङ्ग्रुलीकर्मणैव हस्ततकसंयोगनाशोऽस्तु चातिप्रसङ्गः आश्रयाश्रितपरम्परासंयोगस्यैव, व्यधिकरणकर्म-नाइयत्वाभ्युपगमादिति भासर्वज्ञेन यदुक्तं तद्पि न युद्धकं विरोधिनः समाना-धिकरणस्यैव सर्वत्र नाशकत्वानुभवाद्वाधकमन्तुरेण तत्परित्यागानुपपत्ते: । शब्दविभागौ च विभागकायौँ तत्र विभागर्त्य शब्दासमवायिकारणत्वं मृष्यामहे नहि वंशे पाट्यमाने दले च चरणयन्य वष्टब्धे दलान्तरे चोप-रि कृष्यमाणे यः शब्दो जायते तत्र दलाकाशविभागोद्दिन्यदसमवायिकारणं पश्यामः।न च दवदहनदृह्यमानस्फुटद्वेणुचीत्कारे विभागि तिरिक्तमसमवायि-कारणं पश्यामः । कारणाकारणविभागाच कार्याकार्यान्यामहे कथमन्यथा स्वस्वकर्मजनिताङ्गुलीतरुसंयोगहस्ततरुसंयोगसुकृतरुसंयोगश-रीरतरुसंयोगानामङ्गुलीमात्रोत्पन्नकर्मणाऽङ्गुलीकात्विद्यागे साहि अङ्गुली-तरुसंयोगनाशे सत्यपि इस्ततरुसंयोगादीनां नाशः, तत्र हि विमागजन विभागपरंपरैव तत्तत्संयोगनाशिकेत्युक्तत्वाः । कारणद्वयविगागपूर्वके तु कारणाकारणविभागे न संप्रत्ययः यतो वंशद्छे यदुत्पन्नं कर्म तेन द्छा-न्तरविभागवदाकाशादिविभागस्यापि जननसंभवात् याविदः समं तहरुं संयुक्तमासीत् तावद्भिस्तत्कर्मणा विभागस्य दर्शनात्। न ह्यङ्गुल्यामुत्पन्नेन कर्मणाऽङ्कल्यन्तरविभागवदाकाशादिदेशभ्योऽपि विभागा न जन्यन्ते कमलद्ले चोत्पन्नेन कर्मणा दलान्तरविभागवदाकाशादिदेशेभ्यो वा न विभागा आरभ्यन्ते, द्रव्यारम्भकसंयोगाविरोधिनः शतमपि विभागानेकं कमीरभतां यत्तु कर्म द्रव्यारम्भकसंयोगविरोधिनं विभागमारभते न तहु-व्यारम्भकसंयोगाविरोधिनमपि, यच द्रव्यारम्भकसंयोगाविरोधिनं न तद्ग-व्यारम्भकसंयोगविरोधिनमिति ब्रूमः । कुत एतदिति चेत्कार्यवैचित्र्येण

कारणवैचित्र्यस्यावस्यकत्वात् । नन् कर्मणि वैचित्र्यमावस्यकं तथाचैकं कर्म द्रव्यारम्भकसंयोगविरोधिनं विभागं जनयतु यथा विकसत्कमलकुड्रमला-दावपरं च द्रव्यारम्भकसंयोगविरोधिनमविरोधिनं चोभयमिति । मैवं कार्य-विरोधो हि कारणवैचित्र्यकल्पनामूळं स च विरोधः एकस्य द्रव्यारम्भक-संयोगप्रतिद्वन्द्वित्वेन, अपरस्य तु तद्प्रतिद्वन्द्वित्वेनेति तथैव वैचित्र्यस्यापि कल्पनौचित्यात् । तचेदं वंशद्छे वर्तमानं कर्म दछद्वयविभागमात्रं जनयति. स च विभागोऽमे आकाशादिदेशाद्विभागं द्रव्यारम्भकसंयोगाप्रतिद्वनिद्वनं विभागमारभते, तस्य च निरपेक्षस्य विभागजनने कर्मत्वापात्तिरिति द्रव्यनाशिविशिष्टं कालमपेक्षते । नन् तदानीमपि कर्मैव तज्जनयत्, अतीत-कालत्वादिभागजनने कर्मणः स्वोत्पत्त्यनन्तर एव कालः। नन्वेवं विभागेन जनिते विभागान्तरे कर्म प्रदेशान्तरसंयोगमपि न जनयेत्, न संयोगज-ननं प्रति कर्मणोऽनतीतकाल्रत्वात् । अन्यथा कर्म न नक्येदेव तस्योत्तर-संयोगमात्रनादयत्वात् । सोऽयं विभाग उत्तरसंयोगनादयः क्षणत्रयस्थायी, कचिदाश्रयनाशनाश्यः तद्यथा तन्तोरवयवेंऽशौ कर्म तदनन्तरमंशद्वय-विभागस्तदेव तन्त्वन्तरे कर्म ततोंऽञ्जद्वयविभागेन तन्त्वारम्भकसंयोगना-शस्तन्त्रकर्भणा च विभागस्ततो द्रव्यारम्भकसंयोगनाशात्तन्त्रनाशस्तन्ना-शाच तन्त्वन्तरकर्भजन्यविभागनाशः । नन्वेवं तन्त्वन्तरोत्पन्नस्य कर्मणे न नाशः स्याद्विनाशकाभावात् उत्तरसंयोगेन हि तन्नाश्येत, विभागे च नष्टे नोत्तरसंयोग इति चेन्न, तन्तौ यत्कर्मोत्पन्नं तेन यथा विनश्यद्वस्थ-तन्तोर्विभागो जनितस्तथा तदंशोरिप विभागो जननीयः सोऽप्यारम्भक-संयोगविरोध्येव तेनांग्रतन्त्रविभागेन तन्त्वाकाशविभागस्तेन चोत्तरसं-योगस्तेन तद्वेतकर्मनाशः। यद्वा यत्र तन्ते। यदा कर्म तदंशावपि तदैव कर्म तच कर्म विनश्यद्वस्थतन्तुतद्वयवाकाशाद्दिशाद्यगपदेव विभागाना-रभते सर्वेषां विभागानामारम्भकसंयोगाविरोधित्वात्। तथाच कारणमंग्रर-कारणं चाकाशादि तद्विभागात्कार्यस्य तन्तोरकार्येणाकाशादिना यो वि-भाग उत्पन्नस्तद्नन्तरोत्पत्तिकेन संयोगेन तन्त्रसमवेतस्य कर्मणो विनाश इति । कचिद्वाभ्यां तद्यथा तन्तुवीरणयोः संयोगे सति तन्त्ववयवेंऽशौ कर्म वीरणे च कर्मेत्येकः कालः अंग्रुकर्मणांऽश्वन्तरविभागस्तेन च संयो-गस्य तन्त्वारम्भकस्य विनाशः वीरणकर्मणा च तन्तुवीरणविभागस्तन्तुवीर-णसंयोगनाश्रश्च तन्त्वारम्भकसंयोगनाश्रश्च तन्त्वारम्भकसंयोगनौशानन्तरं

१ 'विभागः । नन्वेवं तन्ताबुत्पन्नस्य कर्मणस्तावदवदयं विनाशकाभावात्' इति पाठः । २ ततः इति मु. पु. पाठः । ३ नारोनेति पाठः ।

तन्तुनाशस्तन्तुवीरणसंयोगनाशानन्तरं वीरणस्य प्रदेशान्तरसंयोगस्ता-भ्यामाश्रयनाशसंयोगाभ्यां विभागनाशः ॥ १०॥

( विवृ० ) विभागे संयोगतुल्यतामाह—एतेनेति । विभागोऽपि त्रिविधः एककर्मजोभयकर्मजविभागजभेदात् । तत्राद्यः स्येनशैलयोः द्वितीयो मेषयोः । तृतीयस्तु द्विविधः कारणमात्रविभागजन्यः कारणाका-रणविभागजन्यश्चेति । तत्राद्यो यथा प्रथमं कपाले कर्म ततः कपालद्वय-विभागः ततो घटारम्भकसंयोगनाशस्ततो घटनाशस्ततस्तेन कपाळद्वय-विभागेन कपालस्याकाशादिना विभागो जन्यते ततः कपालाकाशादि-संयोगनाशः तत उत्तरदेशसंयोगस्ततः कर्मनाश इति । नच प्राथमिकन कपालकर्मणा कथं कपालकाशिवभागो न जन्यते इति वाच्यम् एकस्य कर्मण आरम्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्विविभागजनकस्यानारम्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्वि-विभागजनकत्वविरोधात् । अन्यथा विकसत्कमळकुद्वळादिभङ्गप्रसङ्गात्। तस्माद्नारम्भकाकाशकपाळसंयोगप्रतिद्वनिद्वविभागं न कपाळकर्म जनये-त्तस्य घटारम्भाकसंयोगप्रतिद्वन्द्विवभागजनकत्वात् । नच कपालविभागे-नैव घटनाशात्पूर्वे कुतः कपालाकाशविभागो न जन्यते इति वाच्यम् आर-म्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्विवभागवतोऽवयवस्य सति द्रव्ये देशान्तरविभागासंभ-वात् । कारणाकारणविभागजन्यविभागो यथा-यत्र हस्तक्रियया हस्ततरु-विभागस्तेन शरीरतरुविभागो जायते तत्र च हस्तिकया न कारणं व्यधि-करणत्वात, शरीरे त तदा किया नास्ति अवयविकियाया यावद्वयविक-. यानियतत्वादतस्तत्र कारणाकारणविभागेन कार्याकार्यविभागो जन्यते इति । अयमस्माद्विभजते इति प्रत्यक्षसिद्धोऽयं विभागगुणः संयोगनाशेन नान्य-थासिद्ध इति संक्षेपः ॥ १० ॥

(भाष्यम् ) स परीक्ष्यते — ऋएतेन विभागो व्याख्यातः । अन्यतरकर्मज उभयकर्मजो विभागजञ्चेति । पूर्ववित्रदर्शनमुद्धोक्षितव्यम् । असंयोग इति चेत्तत्प्रसङ्गः संयोगे, प्रत्ययानुवृत्तिप्रसङ्ग्यः । यस्तु मन्यते, असंयोगो विभागो नत्वर्थान्तरमिति । तस्य तत्प्रसङ्गः संयोगे, अविभागः संयोगो नत्वर्थान्तरमिति । तत्र यथा प्रमाणाभावादेकः कल्पो न सिध्यति कल्पान्तरमपिति । यञ्चायमसंयोगः, सोऽयमुत्तरकात्प्रास्ट स्वतंते

एकाळ्मपि विभजते इति प्रत्ययप्रसङ्गः । तस्मादसंयोगः पृथक्तं । स्वादसंयोगः पृथक्तं

### संयोगविभागयोः संयोगविभागाभावोऽणुःत्वमह-न्वाभ्यां व्याख्यातः ॥ ११ ॥

( उप० ) ननु संयोगेऽपि संयोगोऽस्तु विभागेऽपि विभाग इति प्रस-द्गनिवारणार्थमाह—संयोग इति । यथाऽणुत्वमहत्त्वे नाणुत्वमहत्त्ववती तथा संयोगविभागो न संयोगविभागवन्तौ ॥ ११ ॥

(विदृ०) संयोगविभागयोः संयोगविभागग्रून्यतामाह—संयोगेति । संयोगविभागे। न संयोगविभागवन्तौ यथाऽणुत्वमहत्त्वे नाणुत्वमहत्त्ववर्ता गुणानां निर्गुणत्वादित्यर्थः ॥ ११ ॥

( भाष्यम् ) असंयोगिवभागयोः संयोगिवभागाभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः ॥ ११ ॥

## कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणा अणुत्वमहत्त्वाभ्यामिति ।(१२॥

( उप० ) द्वितीयं च सूत्रं व्याख्यातमेव ॥ १२ ॥ 🗀

( विवृ० ) कर्माभिरिति सूत्रं स्पष्टार्थं स्मरणार्थं वा पुनरुक्तम्, अस्यार्थः प्रागेवाभिहितः ॥ १२ ॥

(भाष्यम्) तत्र निदर्शनम— \*कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः। तदेतत्कृत-भाष्यं पुरस्तादिति ॥ १२ ॥ तावेतौ संयोगविभागौ — \*अणुत्वमहत्त्वा-भ्यामिति । व्याख्यातौ इत्थंभावे तृतीया । संयोगविभागौ खल्वप्यणुत्व-महत्त्वाभ्यां विशिष्येते, अणुः संयोगो महान्संयोग इत्युपळ्खोरिति ॥१३॥ युतसिद्ध्यभावात्कार्यकारणयोः संयोगविभागौ न विद्येते ॥ १३॥

- ( उप० ) ननु द्रव्ययोख्यवावयविनोः संयोगः कथं नेत्यत आह— युतेति । असंबन्धयोर्विद्यमानत्वं युतिसिद्धिः पृथगाश्रयाश्रितत्वं वा तद्-भावस्त्ववयवावयविनोरित्यर्थः ॥ १३ ॥
- (विवृः) चनु अत्रयवावयितनोः कथं न संयोगिवभागावित्याशङ्कायान् माह—युतिसद्धीति । युतिसिद्धिः परस्परसंबन्धशून्ययोरवस्थानं कार्यकारण-योरवयवावयितनोर्न संयोगिवभागौ वर्तते युतिसिद्धयभावात् । निह् घटाद्यवयवी कपालाद्यवयवासंबन्धः सन् तिष्ठति येन तयोः संयोगिवभागौ संभाव्येयातामिति ॥ १३ ॥
- ( भाष्यम् ) यदेतत्समवायिकारणं यच कार्यं, तयोः पृथम्भावेन सिद्धिनं भवति । तस्मात्कार्यकारणयोः संयोगविभागौ न भवत इति । सोऽयं पदार्थयोरुपश्लेषो युतसिद्धयोः संयोगोऽयुतसिद्धयोः समवायः । स त्ववयवानां परस्परमुपश्लेषनिबन्धनः ॥ १४॥

### गुणत्वात् ॥ १४ ॥

( उप० ) इदानीं प्रसङ्गाच्छन्दार्थयोः सांकेतिकं संबन्धं साधियतुं प्रकरणान्तरः, तत्र पूर्वपक्षमाह—गुणत्वादिति । संयोगस्येति शेषः, तथाच गुणस्य शब्दस्य गुणः संयोगः कथं स्यात् अर्थेन घटादिनेत्यर्थः ॥ १४ ॥

(विवृ०) ननु शब्दार्थयोः कथं संयोगः संभवति शब्दस्य गुणत्वेन गुण-वन्त्वासंभवात् नच नास्त्येव तयोः संयोग इति वाच्यं तथा सत्यसंबद्धत्वावि-शेषेण घटादिशब्दात्पटादिशाब्दबोधापत्तेरित्यतः पद्पदार्थयोः शक्तिसंबन्धं व्यवस्थापयिष्यन् पूर्वपक्षयति—गुणत्वादिति । प्रतिपादकस्य शब्दस्य गुण-त्वात्तत्र प्रतिपाद्यस्य घटादेः संयोगो न संभवतीत्यर्थः ॥ १४ ॥

( भाष्यम् ) अथेदानीं शब्दार्थयोः संबन्धं परीक्षते । तत्र शब्दार्थयोने संयोगः संबन्धः । कस्मात्— \*गुणत्वात् । गुणो हि शब्दो नार्थेन संयुज्यते इति ।। १५ ॥

### गुणोऽपि विभाव्यते ॥ १५ ॥

- ( उप० ) किंच विषयोऽपि कचिद्रूपरसादिलक्षणस्तेन संयोगो न संभवति गुणे गुणानङ्गीकारादित्याह—गुणोऽपीति । गुणोऽपि विषय इति शेषः गुणोऽपि रूपादिः शब्दस्य विषयो न तु तेन समं संयोगः संबन्ध इत्यर्थः । यद्वा गुणोऽपि शब्देन विभाव्यते प्रतिपाद्यते तेन च शब्दस्य न संयोगः संबन्ध इत्यर्थः ॥ १५ ॥
- (विदृ०) यत्र प्रतिपाद्योऽपि गुणस्तत्र नितरां तथेत्याह्—गुणो .पीति । गुणोऽपि विभाव्यते गुणो रूपादिः शब्दैः प्रतिपाद्यते तत्रोभयो-गुणत्वात्संयोगः वन्धो न संभवतीत्यर्थः ॥ १५ ॥
- (भाष्यम् ) अर्थोऽपि कश्चिद्धणो विभाव्यते । न च गुणयोः सतोः शब्दार्थयोः संयोगो भवति ॥ १६ ॥

## निष्क्रियत्वात् ॥ १६ ॥

- ( उप० ) किंच कस्यचिदाकाशादेर्द्रव्यस्य नान्यतरकर्मजः संयोगो नोभयकर्मजः शब्दस्यापि निष्कियत्वादित्याह-निष्क्रियत्वादिति । शब्दस्य कस्यचिद्र्थस्य चेति शेषः ॥ १६ ॥
- (विदृ०) एवं गगनादिशब्दप्रतिपाचे आकाशादिद्रव्येऽपि संयोगस्य संबन्धता न संभवति प्रतिपाद्यप्रतिपादकयोः क्रियुट्यत्वेतः क्रियाजन्यस्य

संयोगस्यासंभवादित्याह-निष्क्रियत्वादिति । गगनादिशन्दस्य गगनादेश्च निष्क्रियत्वात्संयोगो न संभवतीत्यर्थः ॥ १६॥

(भाष्यम्) अयमन्यः संयोगाभावे हेतुः— श्रनिष्कियत्वात्। शब्दो-ऽर्थश्च कश्चित्रिष्कियो भवति। न वै तयोरन्यतरकर्मजः संयोगो नोभयक-र्मजो न खत्विप संयोगजः मूले हि तस्य क्रियेति। न वै खलु शब्दो-ऽर्थदेशं गत्वाऽर्थे संबध्नाति नार्थः शब्ददेशमागत्य शब्दमिति॥ १७॥

# असति नास्तीति च मयोगात् ॥ १७ ॥

- ( उप० ) संबन्धे बाधकान्तरमाह—असतीति । असत्यपि घटपटादौ, नास्ति गेहे घटः, नास्ति पटः, श्रुतपूर्वो गकारो नास्ति, अभूत्पटः, पटो भविष्यतीत्यादिप्रयोगदर्शनादित्यर्थः । तथाचासता घटादिना शब्दस्य न संयोगो न वा समवाय इति भावः ॥ १७॥
- (विवृि ) प्रतिपाद्यस्यावर्षः स्योगे न संभवतीत्याह—अ सतीति । असति अविद्यमाने नास्तीति चकाराद्धविष्यतीति च प्रयोगद्-र्शनात् । तथा चातीतघट इदानीं नास्ति परिदेने घटो भविष्यतीत्यादि-प्रयोगेण अतीतानागतघटयोबीधो भवति नच ताभ्यां शब्दस्य संयोगादिः संभवतीत्यर्थः ॥ १७॥
- (भाष्यम्) अयमपरः संबन्धाभावे हेतुः— असित नास्तीति च प्रयोग्गात्। उत्पत्स्यमाने भविष्यतीति चार्थः। वस्तुन्यसित नास्ते हिद्दि प्रयुज्यते उत्पत्स्यमाने च भविष्यतीति। यन्नास्ति तद्सत्, यचोत्पत्स्यते तद्प्य-सदेव प्रयोगकाछे। न चासता किंचित्संबध्यते। यद्वै सत्, तत्त्वछ सता वस्त्वन्तरेण संबध्यते इति।। १८।।

## शब्दार्थावसंबन्धौ ॥ १८॥

- ( उप० ) किंचात इत्यत आह-शब्दार्थाविति । शब्दार्थयोः संयो-गश्चेन्नास्ति तदेतदायातं शब्दार्थावसंबन्धावेवेत्यर्थः ॥ १८ ॥
- (विदृ०) मा भूत्संयोगादिः पद्पदार्थयोः संबन्धः का नो हानि-रित्यत आह—- राब्दार्थाविति । राब्दार्थयोः संयोगादिसंबन्धासंभवे ताव-संबन्धावेव स्यातां तथा चातिप्रसङ्ग इति भावः ॥ १८ ॥
- (भाष्यम्) तस्मात्— इञ्दार्थावसंबन्धौ । न त्वनयोः परस्परमस्ति संबन्धः । तत्रैवं सति शब्दादर्थोपलब्धिरित्येतन्नोपपद्यते । संबद्धयोः खल्वेकस्योपलब्धावन्यस्योपलब्धिभवतीति ॥ १९॥

## संयोगिनो दण्डात्समवायिनो विशेषाच ॥ १९ ॥

( उप० ) ननु संयोगसमवाययोरन्यतरः शब्दार्थयोः संबन्धः कथं न स्यादित्यत आह—संयोगिन इति । दण्डी पुरुषः हस्ती कुञ्जर इति प्रत्ययो स्तः, तत्र प्रथमः संयोगात, द्वितीयः समवायाद्धस्तेऽवयवविशेषे कुञ्जरस्य समवायाधीनः प्रत्ययः । हस्तः समवायितया यस्यास्ति स हस्तीति। विशेषादिति विशेष एव हस्तादौ समवायसंबन्धाद्विशेषणत्वं नं तु तन्त्वादीना-मिष तन्तुमान् पट इत्यादिरैवयवविशेषणभावेन प्रत्ययो भवति (?) । एवं घटशब्दवान् घटोऽर्थ इति प्रत्ययो न भवति, तथाच शब्दार्थयोर्न संयोगो नापि समवाय इति भावः ॥ १९ ॥

(विवृ०) शब्दार्थयोः संयोगादिसंसर्गावगाही प्रत्ययोऽपि नास्ती-त्याह—संयोगिन इति । दण्डाइण्डमवगाह्य संयोगिनः दण्डसंयोगिनः पुरुषस्य विशेषाद्वयविशेषमवगाह्य समवायिनोऽवयविनः प्रतीतिर्भव-तीति शेषः । तथाच यथा संयोगसंबन्धावगाही दण्डी पुरुष इति प्रत्ययः समद्ययसंबन्धावगाही करी कुकर इति प्रत्ययश्च स्वारसिको छोकानां तथा घटवान् घटशब्दः घटशब्दवान् घट इत्यादिप्रत्ययो नास्तीति पद्पदा-र्थयोने संयोगो न वा समवायः संबन्ध इत्यर्थः । करी कुकर इत्यादौ तु स्वानुयोगिकसमवायः संसर्गतया भासते, कपाछं घटवदित्यादौ तु सम-वाय एवेत्यादिकमूहनीयम् ॥ १९॥

(भाष्यम्) शब्दार्थावसंबन्धाविति प्रकृतम्। योऽयं यज्ञदत्तादिसं-योगी दण्डादिः, यश्च कुञ्जरादिसमवायी करादिः, ताभ्यां शब्दार्थे विशिष्यते । विशेषाच भवति प्रतिपत्तिः, न शब्दार्थयोः संयोगः संबन्धे न समवाय इति । कः पुनिविशेषः १ अप्राप्तिः। दण्डयज्ञदत्त्तयोः करकुञ्जरयोश्च प्राप्तिरस्ति न त्वेवं शब्दार्थयोरिति । न व शब्दोऽर्थेन प्राप्यते न खल्व-प्यर्थः शब्दनिति कुत पतत्प्रतिपत्तव्यम् । पूरणप्रदाहपाटनानुपछ्ब्धेः । यदि शब्देनार्थः प्राप्यते शब्दान्तिके अर्थः स्यात् । तदा खलु मोदकाप्ति-श्चरशब्दानामुचारणे मुखस्य पूरणप्रदाहपाटनानि भवेयुः । तत्रश्चेतान्युप्र्रुपराव्दानामुचारणे मुखस्य पूरणप्रदाहपाटनानि भवेयुः । तत्रश्चेतान्युप्रुप्रयोरन् । तद्गुपछ्ब्धेभविति प्रतिपत्तिः न शब्देनार्थः प्राप्यते, इति । अथापि खल्वर्थेन शब्दः प्राप्यते, अर्थान्तिके शब्दो भवेत् । तत्रोचारणं शब्दस्य न निष्यदाते । स्थानकरणाभ्यां हि तन्निष्पत्तिः । स्थानं कण्ठादि

१ ननु इति पाठः । २ इत्योदि त्ववयवेति पाठः ।

रणं प्रयत्नविशेषः । न त्वेते अर्थान्तिके भवत इत्युचारणं शब्दस्य न ाष्पद्यते । तस्माच्छव्दार्थावसंबन्धौ इति । न वै प्राप्तिनिमित्तः शब्दादर्थ-ययः ॥ २० ॥

### सामयिकः शब्दादर्थपत्ययः ॥ २० ॥

( उप० ) ननु यदि न संयोगो न वा समवायः शब्दार्थयोस्तर्हि केन बन्धेन शब्दो नियतमर्थे प्रतिपादयतीत्यत आह-सामयिक इति । मयिक इति समय ईश्वरसंकेतः अस्माच्छब्दाद्यमर्थो बोद्धव्य इत्याकारः, ्र इन्हों यस्मिन्नर्थे भगवता संकेतितः स तमर्थे प्रतिपादयति । तथाच शब्दा-<u>योरीश्वरेच्छैव संबन्धः स एव समयस्तद्धीन इत्सर्थः । यथा नक्तल्दंष्टा-</u> पुष्टा या काचिदोषधिः सा सर्वोऽपि सपीविषं हन्ति, स च समयः क-ाद्यवहारादृह्यते यथा प्रयोजकेन घटमानयेत्युक्ते प्रयोज्यस्य कम्बुर्शावा-त्तमर्थमानयतो ज्ञानं तावदनुमिनोति तटस्थो बालः, इयमस्य प्रवृत्तिर्ज्ञान जन्या प्रवृत्तित्वान्मत्प्रवृत्तिवत् । तच ज्ञानमेतद्वाक्यजन्यमेतद्नन्तरभा-त्वात् , एतज्ज्ञानविषयोऽयं कम्बुप्रीवावानर्थो घटपद्वाच्य इत्यावा-द्वापप्रक्रियमा बालस्य घटपटादावर्थे व्युत्पत्तिः । कचिच साक्षादाप्तवा-गादेव यथाऽयं कम्बुमीवावानर्थो घटपद्वाच्य इति । कचिद्रपमानाद्यथा, सहशो गवयः, यथा सुद्रस्तथा सुद्रुपणी, यथा माषस्तथा माषपणीत्यादि धन्योपमानात् । कचित्रिन्दापरादपि वाक्याद्यथा धिकरभमतिलन्बौष्ठं र्घप्रावं कठोरकण्टकाशिनमपसदं परानामिति निन्दावाक्यअवणान-रं तादृशपिण्डमुपलभ्यायमसौ कर्भ इति व्युत्पत्तिः। कचित्प्रसिद्धपद-मानाधिकरण्याद्यथा प्रभिन्नकमलोद्रे मधूनि मधुकरः पिबतीति वाक्य-वणानन्तरं भवखयमसौ मधुकरपदवाच्यः प्रभिन्नकमलोदरे मधुपानकर्तृ-ात, यथा वा सहकारतरी मधुरं पिको रौताति । तदेतदनुमानं वा शब्द । वा प्रसिद्धपद्सामानाधिकरण्यसामध्यद्भियुत्पाद्कः, उपमानविशेष एव , मधुपानकर्तृत्वस्य भ्रमराद्वित्र्यक्त्यन्तरसाधर्म्यस्योपनयात् । समयश्च ितिमात्रे, व्यक्तेराक्षेपत एवोपस्थितेरिति तौतातिकाः। जातौ व्यक्तौ भय(त्र)शक्तिः किंतु जात्यंशे ज्ञाता व्यक्त्यंशे स्वरूपसती प्रयोजिकीत भाकराः । समयश्च राक्तिरेव व्यक्तयाकृतिजातयः पदार्थो इति वृद्धाः । गदिपदानामियं गतिः, गुणकर्मादिवाचकपदानां तु जातिव्यक्ती एवार्थ ते मयूखे विपश्चितम् ॥ २० ॥

( विवृ० ) इदानीं शाब्दबोधौपयिकं पदपदार्थयोः संबन्धं प्रदर्श-यति—सामयिक इति । शब्दाद्धेप्रत्ययः सामयिकः समयरूपसंबन्धप्रयो-ज्यस्तथाच पदपदार्थयोः समयरूपः संबन्ध एव शाब्दबोधनियामकः । समयश्च संकेतः स च द्विविधो नित्य आधुनिकश्च तत्र नित्यसंकेतः शक्ति-आधुनिकसंकेतः परिभाषा, संकेतश्चास्माच्छव्दादयमर्थो बोद्धव्य इत्याका-रकः । अयं शब्द इममर्थे बोधयत्वित्याकारको वा ।तदुक्तम् 'आजानिक-श्राधुनिकः संकेतो द्विविधः स्मृतः । नित्य आजानिकस्तत्र या शक्तिरिति गीयते । कदाचित्कस्त्वाधुनिकः शास्त्रकारादिभिः कृतः '॥ इति ॥ शक्तिप्रहश्च व्यवहारादितो भवति । तदुक्तम् 'शक्तिप्रहं व्याकरणोपमाना-त्कोषाप्तवाक्याद्वचवहारतश्च । सान्निध्यतः सिद्धपदस्य वृद्धा वाक्यस्य शेषाद्विवृतेर्वदन्ति ॥' इति । धातुप्रकृतिप्रत्ययादीनां शक्तिप्रहो व्याकरः णाद्भवति यथा 'कर्मणि द्वितीया ' 'कर्तरि परसीपदम् ' इत्याद्यनुशास-नात् कर्मत्वादौ द्वितीयादेः । उपमानाद्ग्वादिसादृश्यज्ञानाद्गवयत्वादिन जात्यवच्छिन्ने गवयादिपदानां शक्तियहः । कोषात् ' गुणे शुक्रादयः पुंसि गुणिलिङ्गास्तु तद्वति । शीतं गुणे तद्वदर्थाः सुषीमः शिशिरो जडः ॥' चूर्णे क्षौदः समुत्पिकापिकाली भृशमाकुले इत्यादिकात् स्वैत्यादी शुक्का-दिशब्दानां शाक्तिप्रहः, कोकिलः पिकपद्वाच्य इत्याद्याप्तवाक्यात्कोकि-लादौ पिकादिपदानां शक्तिप्रहः। प्रयोज्यप्रयोजकव्यवहारात् गोत्वादि-विशिष्टे गवादिपदानां शक्तियहः। तथाहि यत्र प्रयोजकवृद्धेन गामानये-त्युक्तं तच्छ्रुत्वा प्रयोज्यवृद्धेन गौरानीतः, तद्वधार्य पार्वस्थबाछो गवा-नयनं गामानयेतिशब्दप्रयोज्यमवधारयति, ततश्च गां बधान अञ्चमानये-त्यावापोद्वापाभ्यां गवादिपदानां सास्नाविशिष्टगवादी शक्ति गृह्वाति । प्रसिद्धार्थकपदसामानाधिकरण्यात् ' नीरूपः स्पर्शवान् वायुः ' 'सत्क्र-त्यालंकृतां कन्यां ददानः कूकुदः स्मृतः ' इत्यादौ रूपशून्यस्पर्शवदादौ वाय्वादिशब्दस्य कन्यादात्रादी क्रूकुदादिशब्दस्य च शक्तियहः। एवं वाक्यशेषाद्पि यथा यवपदस्य कङ्कुप्रभृतौ म्लेच्छानां दर्घिशूके च शिष्टानां व्यवहारादेकमात्रशक्तेः परिच्छेतुमशक्यत्वात् नानार्थत्वस्य चान्या-य्यत्वात् ' यवमयश्चरुर्भवति ' इति श्रुतौ यवपदस्यार्थसंदेहे वसन्ते सर्व-सस्यानां जायते पत्रशातनम् । मोदमानाश्च तिष्ठन्ति यवाः कणिशशा-छिनः।। इति विष्यर्थाकाङ्क्षया प्रवर्तमानाद्वाक्यशेषादीर्घशूक एव यव-पदस्य शक्तिप्रहः । यथा वा ' राजाल्यकारोऽमिष्टोमेन यजेत ? इत्यादि

विधिशेष भूतेभ्यः ' यत्र दुःखेन संभिन्नं न च प्रस्तमनन्तरम् । अभि-लाषोपनीतं च तत्सुखं स्वःपदास्पदम् ॥ ' इत्यादिवाक्येभ्यः स्वरादिपदस्य विजातीयसुखादौ शक्तियहः । कचिद्विवरणादिप यथा पचित पाकं करो-तीति तुल्यार्थकवाक्यात्कृत्यादी तिङादेः शक्तिप्रह इति । तत्र जाता-वेव शक्तिर्नत व्यक्ती व्यभिचारादानन्त्याचेति मीमांसका:। तत्रापि प्रभा-करमते व्यक्ति विना जातिभानस्यासंभवात्तुल्यवित्तिवेद्यत्वादेव गामा-नयेत्यादौ व्यक्तेभीनम्, भट्टमते च सामानाधिकरण्यसंबन्धेन कर्मत्वादौ गोत्वादेः प्रथममन्वयबोधः पश्चात्तु कर्मतायां गोवृत्तित्वस्यानुमानं भवतीति। मण्डनाचार्यमते व्यक्तेरुक्षणया भानं भवतीति। तदेतज्जातिशक्तिमतं न समीचीनं गामानयेत्यादौ व्यक्तेः शाब्दबोधविषयत्वस्यानुभवसिद्धस्य विना राक्तिमनुपपत्तेः । नच लक्षणया व्यक्तेर्भानम् , मुख्यप्रयोगस्यासत्त्वे लाक्षणिकप्रयोगस्यासंभवात् । नच तुल्यवित्तिवेद्यतयाऽपि व्यक्तेर्भानं संभवति, कार्यीभूतशाब्द्बोधविषयतायाः कारणप्रयोज्यत्वस्यावश्यकत्वेन नियमरूपस्य तुल्यवित्तिवेद्यत्वस्य तत्राप्रयोजकत्वादिति । तस्माज्जात्याकृ-तिविशिक्ष्यकाहेह गवादिपदानां शक्तिरिति मतमेवादरणीयम् । तदुक्तं गौतमीये ' जात्याकृतिव्यक्तयस्तु पदार्थः ' इति ॥ २० ॥

(भाष्यम्) किं तर्हि— स्सामियकः शब्दाद्र्थप्रत्ययः। समयनिमित्ता शब्दाद्र्थप्रतीतिः। कः पुनः समयः; संकेतोऽभिधानाभिध्यनियमनियोगः अस्य शब्दस्येदमर्थजातमभिध्यमिति नियमनियोगेन शब्दव्यवहाराद्र्यो-पलिब्धनत्वन्यथा । विपर्थये हि शब्द्रश्रवणेऽपि नार्थस्योपलब्धिर्भवति । संबन्धवादिनापि चायमवर्जनीयः समयलक्षणः संबन्धः प्राप्तिलक्षणश्र वर्जनीय इति ॥ २१ ॥

### एकदिकाभ्यामेककालाभ्यां सन्निकृष्टवि-प्रकृष्टाभ्यां परमपरं च ॥ २१ ॥

( उप० ) इदानीमुद्भाद्धाः परत्वापरत्वे परस्परानुबद्धव्यवहारका-रणतया शिष्यबुद्धिवैशद्यार्थं संक्षेपार्थं चैकप्रन्थेनाह—एकेति । परमपरं चेति भावप्रधानो निर्देशः, उत्पद्यत इति शेषः, यद्वा परमपरं चेति व्यव-हार इति शेषः । इतिरच्याहार्यम्, एका दिग् ययोस्तावेकादिकौ ताभ्याम-कदिक्काभ्यां पिण्डाभ्यामित्यर्थः। तुल्यदेशावप्येकदिकौ भवतः न तु ताभ्यां परत्वापरत्वे उत्पद्येते व्यवह्वियेते वेत्यत उक्तं सन्निकृष्टविष्कृष्टाभ्यामित । सन्निकर्षः संयुक्तसंयोगाल्पत्वम्, विप्रकर्षस्तद्भूयस्त्वम्, तद्भद्भयामित्यर्थः। एतेन समवायिकारणमुक्तम्, दिक्षिण्डसंयोगस्वसमवायिकारणम्, तथा हि प्राङ्गुखस्य पुरुषस्य प्राच्यवस्थितयोः पिण्डयोरेकस्मिन्संयुक्तसंयोगभूय-स्त्वमपरस्मिन् संयुक्तसंयोगाल्पतरत्वं चापेक्ष्य परत्वमपरत्वं चोत्पद्यते, अस-मवायिकारणमुक्तम् ,] सन्निकृष्टविप्रकृष्टाभ्यामिति विषयेण विषयिणं प्रत्यय-मुपल्रक्षयति तथाचापेक्षाबुद्धेर्निमित्तकारणत्वमुक्तम्, एकदिगवस्थितयोरेव परत्वापरत्वे उत्पद्येते इति न सर्वत्रोत्पत्तिः । एकस्यैव द्रष्टुरपेक्षाबुद्धिः सर्वथोत्पत्तिः, अपेक्षाबुद्धिनियमात्र सर्वदो-इति न त्पत्तिः, कारणशक्तेरूत्पन्नयोः प्रत्यक्षसिद्धत्वान्न परस्पराश्रयत्वम् । अन्यथा हि नोत्पद्येयातां न वा प्रतीयेयातां परस्परापेक्षायां हि द्वयोरनुत्पत्तिरप्र-तीतिश्च स्यात्प्रतीयेते च परत्वापरत्वे, प्रतीतिश्च तयोनोंत्पत्तिमन्तरेणेति एककालाभ्यामिति कालिके परत्वापरत्वे अभिप्रत्य, तत्रैककालाभ्यामिति एको वर्तमानः कालो ययोर्युवस्थविरपिण्डयोः तावेककालौ ताभ्यामेकका-लाभ्यामित्यर्थः । सन्निकर्षोऽल्पतरतपनपरिस्पन्दान्तरितजनमत्वं, विप्रक-र्षेश्च बहुतरतपनपरिस्पन्दान्तरितजन्मत्वम् । अत्रापि विषयेण विषयिणीं बुद्धिमुपलक्षयति तेन युवस्थविरपिण्डौ समवायिकारणे, कालपिण्डसंयो-गञ्चासमवायिकारणम् , अल्पत्तरतपनपरिस्पन्दान्तरितजन्मत्वबुद्धिरपरत्वे बहुतरतपनपरिस्पन्दान्तरितजन्मत्वबुद्धिः परत्वे निमित्तकारणम् । एते च परत्वापरत्वे अनियतदिग्देशयोरिप पिण्डयोरुत्पद्येते, तत्र दैशिकपरत्वा-परत्वयोः सप्तथा विनाशः, उत्पादस्तु युपगदेव द्वयोरन्यथाऽन्योन्याश्रयः स्यात्। अपेक्षाबुद्धिनाशात्, संयोगस्यासमवायिकारणस्य नाशात्, द्रव्यस्य च समवायिकारणस्य नाशात्, निभित्तास्मनायिकारणयोगस्कृत्, निमित्त-स्त्राह्माद्यकारम्पद्योद्धास्त्रस्त्रः, निमित्तनार्गाद्यम्बाद्यिकः रणनारासमवायिका-रणनाशेभ्यः । तत्रापेक्षाबुद्धिहासाहाहतः, परत्वोत्पत्तिः परत्वसामान्य-ज्ञानं ततोऽपेक्षाबुद्धिविनाशस्तद्विनाशात्परत्वविशिष्टद्रव्यज्ञानकाले पर-त्वनाराः, द्वित्वनारावदेव सर्वमूहनीयम् । असमवायिकारणनाराादपि तद्यथा युदैवापेक्षाबुद्धिस्तदैव परत्वाथारे पिण्डे कर्म ततो यदैव परत्वो-त्यत्तिस्तदैव दिक्पिण्डविभागस्ततो यदा परत्वसामान्यज्ञानं तदा दिक्पि-ण्डसंयोगनाञ्चः ततः सामान्यज्ञानादपेक्षाबुद्धिनाशस्तदेव दिस्त्रिधाः होग-नाशात् प्रस्टाप्रस्टिप्येद्वा शः। तत्र चापेक्षाबुद्धिनाशस्य परत्वेनाशसमका-

१ कुण्डलितं वाक्यं लिखितपुः नास्ति ।

छत्वान्न तन्नाशकत्वम्। नन्वसमवायिकारणनाशाद्पि गुणनाशे आत्ममन:-संयोगनाशादिप संस्कारादृष्टादीनां विनाशे बहु व्याकुछं स्यादिति चेन्न, विप्रकृष्टत्वेन परत्वस्य व्यापनात् । परत्वाधारस्यान्यत्र गमने विप्रकृषीभा-वात्परत्वनिवृत्तिरावश्यकी न च तदा नाशकान्तरमस्तीत्यन्यथाऽनुपपत्त्या संयोगनाश एव नाशकः कल्प्यते, संस्कारादृष्टादेः कार्यस्य स्मृतिसुखादेश्चिरे-णापि दर्शनात्र तन्नाशकल्पना, उपलक्षणं चैतत् अवधेद्रेष्टुश्च तदेशसंयोगना-शाद्पि परत्वापरत्वे विनश्यतः युक्तेस्तुल्यत्वात् । समवायिकारणनाशादपि कचित् परत्वनाशः। तथाहि यदा पिण्डावयवे समुत्पन्नेन कर्मणाऽवयवान्त-राद्विभागस्तदैवापेक्षाबुद्धिः, विभागात् पिण्डारम्भकसंयोगनाशः परत्वो-त्पत्तिः, अग्रिमक्षणे संयोगनाशाद्भव्यनाशः परत्वसामान्यज्ञानं, द्रव्य-नाशात्परत्वनाशोऽपेक्षाबुद्धिनाशश्च सामान्यज्ञानात्, तथाच यौगपद्या-त्रापेक्षाबुद्धिनाशात्परत्वनाश इति । कचिद्मव्यनाशापेक्षाबुद्धिनाशाभ्यां परत्वनाराः तद्यथा पिण्डावयवे कर्मापेक्षाबुद्धेरुत्पाद्स्ततोऽवयवान्तरवि-भागः परत्वोत्पत्तिश्च तत आरम्भकसंयोगनाशसामान्यज्ञाने ततो द्रव्य-नाशापेक्षाबुद्धिनाशौ ततश्च परत्वनाशः । कचिद्रव्यस्य संयोगस्य च ना-शाभ्यां परत्वनाशः। तद्यथा यदा द्रव्यावयवविभागस्तदैव पिण्डकर्मापेक्षाबु-द्धयोरुत्पादस्तद्नन्तरमवयवसंयोगनाशदिक्पिण्डविभागपरत्वोत्पत्तयः ततो द्रव्यनाशदिक्पिण्डसंयोगनाशपरत्वसामान्यबुद्धयः ततो द्रव्यनाशदिक-पिण्डसंयोगनाशाभ्यां परत्वनाशः सामान्यबुद्धेरपेक्षाबुद्धिनाश इति । कचित्संयोगनाशापेक्षाबुद्धिनाशाभ्यां परत्वनाशः। तद्यथा परत्वोत्पत्तिपि-ण्डकर्मणी सामान्यज्ञानिवभागौ अपेक्षाबुद्धिनाशदिक्पिण्डसंयोगनाशौ ततः परत्वनाशः। क्वाचित् समवाय्यसमवायिनिमित्तनारेभ्यः।तद्यथा पर-द्वोत्पत्तिपिण्डावयवविभागपिण्डकर्माणि युगपत्, तद्नन्तरं परत्वसामा-न्यज्ञानावयवसंयोगनाशदिक्पिण्डविभागाः तदनन्तरमपेक्षाबुद्धिनाशद्रव्य-नाशदिक्षिपण्डसंयोगनाशेभ्यो युगपदुत्पन्नेभ्यः परत्वस्यापरत्वस्य वा दैशि-कस्य नाराः । कालकृतयोस्तु परत्वापरत्वयोरसमवायिकारणनाशार्धीनो नाशो नास्ति देशिकयोर्दिक्पिण्डसंयोगनाशे सन्निकर्षविप्रकर्षनाशो यथा न तथा कालिकयोरिति तयोः समवायिकारणनाशादपेक्षाबुद्धिनाशात् द्वाभ्यां चेति त्रयः पक्षाः पूर्ववदृहनीयाः ॥ २१ ॥

( विवृ ) क्रमप्राप्ते परत्वापरत्वे परीक्षितुमारभते-एकेति । एका दिक् आधारतया ययोस्तावेकदिको मृतौं ताभ्यां मृतभ्यां सन्निकृष्टवि-

प्रकृष्टाभ्यां बहुत्तरसूर्यसंयोगाश्रयत्वाल्पत्तरसूर्यसंयोगाश्रयत्वज्ञानविषयाभ्यां परमपरं चेति व्यवहारो जायत इत्यर्थः । तथाच दैशिकपरत्वं प्रति बहुतर-सूर्यसंयोगाश्रयत्वज्ञानं निमित्तकारणं तदाश्रये मूर्ते दिक्संयोगोऽसमवा-यिकारणम्, तादृशञ्चानविषयो मूर्तः समवायिकारणम्, दैशिकापर-त्वस्याल्पतरसूर्यसंयोगाश्रयत्वज्ञानं निमित्तकारणं तद्विषयो मूर्तः समवायि-कारणं तादृशमूर्ते दिक्संयोगोऽसमवायिकारणमिति । भवति हि पाटिल-पुत्रस्थस्य काशीमपेक्ष्य प्रयागः परः, प्रयागमपेक्ष्य काश्यपरेति व्यवहारः। तिद्विषयः परत्वं प्रयागे उत्पद्यते, तत्र बहुतरसूर्यसंयोगाश्रयत्वेन तस्य ज्ञात-त्वात्काश्यां चापरत्वं जायते अल्पतरसूर्यसंयोगाश्रयत्वेन तस्या ज्ञातत्वात् एककालाभ्यामिति एकः कालः संयोगितया ययोः पिण्डयोस्ताभ्यामेकका-ळाभ्यां पिण्डाभ्यां सन्निकुष्टविप्रकृष्टाभ्यामल्पतरतपनपरिस्पन्दबहुतरतपनप-रिस्पन्दाश्रयतया ज्ञाताभ्यां परमपरं चेति व्यवहारो भवति । भवति हि युवानमपेक्य स्थिवरः परः स्थिवरमपेक्ष्य युवाऽपर इत्यादिको व्यवहारस्त-द्धिषयस्य परत्वस्य समवायिकारणं स्थविरः। तत्र महाकाळस्य संयोगोऽस-मवायिकारणम् , बहुतरसूर्यक्रियाश्रयत्वज्ञानं निमित्तकारणम् , अपरत्वस्य च युवा समवायिकारणम् युवशरीरमहाकालयोः संयोगोऽसमवायिकार-णम्, स्थविराश्रिततपनस्पन्दापेक्षयाऽल्पतरतपनस्पन्दाश्रयत्वेन यूनो ज्ञानं निमित्तकारणम्, यद्यपि शरीराणां बाल्ययौवनवार्धकमेदेन मिन्नत्वात् युवस्थविरगततपनपरिस्पन्दानां वैपरीत्यमपि संभवति तथापि बहुतरतपन-परिस्पन्दसमानाधिकरणवैजात्यद्भद्धानाज्येव स्थविरे कालिकपरत्वस्य कार-णम्, अल्पतरतपनस्पन्दसमानाधिकरणवैजात्यज्ञानं च यूनः परत्वस्य कार-णामिति । नच घटाद्यपेक्षया परमाणोरपि बहुतरसूर्यक्रियासमानाधिकरणपृ-थिवीत्वादिजातिमत्त्वज्ञानात्परत्वं कथं नोत्पद्यते इति वाच्यं बहुतरसूर्यक्रि-यासमानाधिकरणैककाळीनद्वयावृत्तिजातिमत्त्वस्य विवक्षितत्वात् तादृश-जातिस्र चैत्रत्वादिः सूर्यिकयाऽपि तत्कालोत्तरकालीनान्यत्वेन विशेषणीया नातोऽशीतिवर्षजीविस्थविरचैत्रापेक्षया शतवर्षजीवियुवमैत्रे परत्वोत्पत्तिः अथवा सूर्यपरिस्पन्दपूर्वीत्पन्नत्वं विप्रकर्षः तदनन्तरोत्पन्नत्वं सन्निकर्षः युवचैत्राद्युत्पत्त्यधिकरणं यः सूर्यस्पन्दस्तत्पूर्वोत्पन्नत्वं स्थविरसैत्रादौ वर्तते इति स्थावरपरत्वम् । स्थावरमैत्राद्युत्पत्त्यधिकरणसूर्यस्पन्दानन्तरोत्पन्नत्वं युवचैत्रादावस्तीति तत्रापरत्वं जायते, अचेतने कालिकपरत्वापरत्वव्यव-हारामावे तु प्राणित्वे सतीति विशेषणं देयम्, तत्तच्छरीरमादाया-

तिप्रसङ्गस्तु जातिविशेषिनवेशेन वारणीय इति संक्षेपः। द्विविधयोः परत्वा-षरत्वयोनोशकोऽपेक्षाबुद्धिनाश इति मुक्तावळीकारः उपत्कारे तु त्रिविध-कारणनाशस्येव परत्वापरत्वनाशकत्वमुक्तमिति मन्तव्यम् ॥ २१ ॥

(भाष्यम्) अथ परत्वापरत्वयोः परीक्षा— %एकि द्काभ्याभेककालाभ्यां सिन्नकृष्टिविप्रकृष्टाभ्यां परमपरं च। एका दिगेकश्च कालो ययोस्ताभ्यामेकि दिक्काभ्यामेककालाभ्यां सिन्नकृष्टिविप्रकृष्टाभ्यां परमपरं च प्रतिपत्तव्यम्। तत्र सिन्नकर्षः संयोगालपत्वं परिस्पन्दालपत्वं च यथाविषयं वेदितव्यं, विपर्ययो विप्रकर्षः । देशिकं कालिकं चेति द्विविधं परत्वमपरत्वं च । तत्र देशिकं परत्वमपरत्वं च संयोगभूयस्त्वालपत्वाश्रयाभ्यामेकि दिक्काभ्यामुत्पद्यते । मथुरास्थस्य खल्वपरः प्रयागोऽिक्मुक्तमपेक्ष्य, प्रयागं चापेक्ष्यापरमिक्मुक्ति। परिस्पन्दभूयस्त्वालपत्वाश्रयाभ्यामेककालाभ्यां कालिकपरत्वापर-त्वयोक्तपत्तिः । युवानं खल्वपेक्ष्य स्थिवरः परो भवत्यपरश्च युवा स्थिवरमपेक्ष्यति । सा चेयं परत्वापरत्वयोक्तपत्तिनं खल्विप सिन्नकर्षविप्रकर्ष-बुद्धिमपेक्ष्य भवति, उपलब्धो त्वनयोरियमुपयुज्यते इति । यदा वै सिन्नकर्षविप्रकर्षे न बुध्यते न तदानीमिप परः परो न भवत्यपरश्चापरः । वस्तुतन्त्रा हि वस्तुस्थितः पुरुषतन्त्रा चोपल्रब्धिरिति ॥ २२ ॥

#### कारणपरत्वात्कारणापरत्वाच ॥ २२ ॥

( उप० ) कालिकपरत्वापरत्वे प्रति विशेषमाह-कारणेति । परत्वाप-रत्वयोः कारणं कालस्तस्य परत्वापरत्वे परत्वासमवायिकारणकालसंयोगो-ऽपरत्वासमवायिकारणकालसंयोगश्च लक्षणयोक्तः, अन्यथाऽनन्वयापत्तः। नहि परत्वापरत्वाभ्यामेव परत्वापरत्वे उत्पद्येते तस्मात् परत्वापरत्वपद-योस्तदुत्पादककालसंयोगावर्थे लक्षणया ॥ २२ ॥

(विवृ०) ननु सन्निकर्षविप्रकर्षज्ञानाभ्यां यदि परापरव्यवहारस्तदा प्रयागमपेक्ष्य काशी सन्निकृष्टेति ज्ञानस्य विषयतासंबन्धेन प्रयागेऽपि स-त्वात्तत्रापरत्वव्यवहारः कथं न भवति एवं विप्रकर्षज्ञानविषये काश्यादौ वा कथं न परत्वव्यवहार इति तटस्थाशङ्कां निरस्यति—कारणेति । कारणपरत्वात्कारणस्य समवायिकारणस्य परत्वात् अपरत्वाच समवायिकारण एव परापरव्यवहारौ नत्वपेक्षाबुद्धिविषयतामात्रेण तदन्यस्मिन् , व्यवहारं प्रति व्यवहर्तव्यस्य तन्त्रत्वादिति भावः ॥ २२ ॥

(भाष्यम् ) एककालाभ्यां चेत्परत्वापरत्वे विभिन्नकालयोस्तर्हि कार्ययोः

परापरव्यवहारो नोपपद्यते इत्यत आह— क्रकारणपरत्वात्कारणापरत्वा क्रकारणपीर्वापर्यात्कार्ययोः परापरव्यवहारः। परं दिध तक्रमपेक्ष्य कस्मात् कारणपरत्वात् । यदेतद्वञ्चः कारणं क्षीरं तत्वलु तक्रस्य कारणं दृष्यपेक्ष्य पूर्वे भवति । एतेन दृष्यपेक्ष्या तक्रस्यापरत्वं व्याख्यातम् । कारणानां खल्विप द्वयोद्वयोः परापरव्यवहारस्तयोः परत्वापरत्वाभ्याम् । पृथिव्यपरा परा-क्षापः, आपोऽपराः परं तेजः, तेजोऽपरं परो वायुः, वायुरपरः परमाकारं, आकाशमपरं परं मूलकारणमिति । अथापि खल्वेतद्भावजातं परमपरं च । कस्मात् ? एकदिक्काभ्याभेककालाभ्यां सिन्नकृष्टविप्रकृष्टाभ्याम् । मथुरा-वस्थितस्याविमुक्तं परं भवति प्रयागमपेक्ष्य पाटलिपुत्रं चापेक्ष्यापरिमिति । एवमन्यत्र । सर्वदिक्क्योः सर्वकालयोः खल्विप वाय्वाकाशयोः परापरव्यवहारः कारणपरत्वापरत्वाभ्यामिति ॥ २३ ॥

परत्वापरत्वयोः परत्वापरत्वाभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः २३

### कर्मभिः कर्माणि ॥ २४॥ गुणैर्गुणाः॥ २५॥

( उप० ) ननु परत्वेऽपि परत्वमपरत्वेऽप्यपरत्वं किं न स्यादित्यत आह—परत्वादित्यादि । एतानि सूत्राणि पूर्वमेव व्याकृतकल्पानि नेह व्याक्रियन्ते ॥ २३–२५ ॥

( विवृ० ) परत्वापरत्वयोर्न परत्वापरत्वे स्त इत्याह-परत्वेत्यादिभिः। एतानि व्याख्यातप्रायाणि ॥ २३-२५ ॥

( भाष्यम् ) प्राप्तस्तार्हे परत्वापरत्वयोरपि परापरव्यवहार इति, तत्प्र-त्याचष्टे-\*परत्वापरत्वयोः परत्वापरत्वाभावोऽणुत्वमहत्वाभ्यां व्या-ख्यातः ॥ २४ ॥

( भाष्यम् ) तत्र निदर्शनान्तरम्— श्रवमीभः कर्माणि गुणैर्गुणाः। इतस्र परत्वापरत्वयोः परत्वापरत्वाभावं प्रतिपद्यामहे ॥ २५ ॥

इहेदमिति यतः कार्यकारणयोः स समवायः ॥ २६ ॥

( उप० ) परत्वापरत्वादीनां मूर्तमात्रसमवेतत्वमुक्तं ज्ञानसुखादीनां चात्मसमवेतत्वं तत्र समवाय एव क इति शिष्यजिज्ञासामनुरुध्य बुद्धेरु-देशक्रमप्राप्ताया अपि लङ्कनात्समवायपरीक्षामाह-इहेदिमिति । कार्यकारण-वेरित्युपलक्षणम्, अकार्यकारणयोरित्यपि द्रष्टव्यम्। तदुक्तं पदार्थप्रदेशाख्ये प्रकरणे अयुत्तसिद्धानामाधार्याधारभूतानां यः संबन्ध इहेतिप्रत्ययहेतुः स

समवायः ' इति असंबद्धयोरविद्यमानत्वमयुतसिद्धिः, इह कुण्डे दिध इह कुण्डे बदराणीतिवत् इह तन्तुषु पट इह वीरणेषु कट इह द्रव्ये द्रव्यगुणकर्माणि, इह गवि गोत्वम्, इहात्मनि ज्ञानम्, इहाकारी सब्द इतीह्बुद्धिरुत्पद्यमाना न विना संबन्धमुत्पत्तुमईति तेनानुमीयतेऽस्ति कश्चित्संबन्धः, न चासौ संयोग एव, अन्यतरकर्मादीनां तदुत्पाद-कानामभावात् विभागपर्यवसानाभावाच संबन्धिनामयुतसिद्धत्वाच निय-ताधिकरणत्यैवोन्नेयत्वात् अप्रत्यक्षत्वादेकत्वान्नित्यत्वाच । नन्वेकस्री-त्समवायस्तदा द्रव्यत्वादीनां संकरप्रसङ्गः कर्मत्वादिसमवायस्य द्रव्ये संम-वात् , मैवम्-आधारावेयनियमादेवासंकरात् । यद्यपि य एव द्रव्यत्वस-मवायः स एव गुणत्वकर्मत्वादीनामपि तथापि तेषां न द्रव्यमाधारस्तत्र तेषामप्रतीतेः द्रव्येष्वेव द्रव्यत्वं प्रतीयते गुणेष्वेव गुणत्वं कर्मस्वेव कर्मत्वं नत्वन्यत्रेत्यन्वयव्यतिरेकद्रीनोद्व नियमः, यथा कुण्डद्ध्रोः संयोगा-विरोषेऽपि कुण्डमेवाधारो न द्धीत्याश्रयाश्रयिभावनियमस्तथा व्यङ्गचव्य--अकशक्तिभेदादेवात्रापि नियम उपपत्स्यते । निह द्रव्येण द्रव्यत्ववत्कर्म-त्वाद्यप्यभिव्यज्यते तदुक्तम्, 'संविदेव हि भगवती वस्तूपगमे नः शरणम् '। इति, नह्याधारत्वं प्रति विपरीता संविद्स्ति नहि भवति द्रव्यं कर्मेति, न वा भवति पटे तन्तव इति, एतेन वायौ रूपसमवाय-ऽपि वायौ रूपमित्याधारता न वायोः प्रतीयते तस्मात्स्वभावशक्तिरेव सर्वत्र नियामिका। स चायं नित्यः, अकारणकत्वात् । भवानां हि समवायि-कारणादुत्पत्तिनियमः, तद्नुरुद्धे च निमित्तासमवायिनी, तथाच सम-वायस्य समवायिकारणं यत्स्यात्तत्समवायान्तरेण तेनैव वा । न तावदाद्यः, अनवस्थापातात् ; न द्वितीयः, नहि स एव-समवायः स्वेनैव समवेतः संभवतीत्यात्माश्रयात् । तन्तुषु पटसमवायः पटे रूपसमवाय इति प्रतीतिः कथमिति चेत्स्वरूपसंबन्धेन समवायान्तरा-ङ्गीकारेऽनवस्थापातात् । तहींह पटे रूपमित्यपीहप्रत्ययः स्वरूपसंबन्धेनैव स्यात किं समवायेनेति चेन्न तत्रातिरिक्तसंबन्धे बाधकाभावात् । तहींह भूतले घटाभाव इत्यत्रापि समवायः संबन्धान्तरं वा स्यादिति चेन्न स्वरू-पसंबन्धेनैव तदुपपत्तेः, अन्यथा घटात्यन्ताभावान्योन्याभावयोर्नित्ययो-रनेकसमवेतयोः सामान्यत्वापत्तेः, प्रध्वंसस्य च समवेतकार्यत्वेन विनाशि-त्वापत्तेः प्रागभावस्य च समवेतानुत्पन्नत्वेनाविनाशित्वापत्तेश्च।न च भावत्वं तत्र तत्रम् , भावत्वस्यापाद्यत्वात् । अभावेऽस्त्येव वैशिष्टवार्ल्यं संबन्धान्त-

रमिति भाट्टाः, तत्र यदि सर्वाभावन्यक्तीनामेकमेव वैशिष्टयं तदा घटवत्यिप घटाभावप्रत्ययप्रसङ्गः पटाभाववैशिष्ट्येनैव घटाभाववैशिष्ट्यसत्त्वात्, घट एव तत्र घटाभावधीप्रतिबन्धक इति चेद्वैशिष्ट्यसंबन्धेन प्रतिबन्धकाभावस्यैव तत्र सत्त्वात्, न चाश्रयस्वभाव एव तादृशो येन न तत्र घटाभावाभिन्यक्तिः, घटापसारणानन्तरं तत्रैव घटाभावप्रतितेः । तवापि रूपनाशानन्तरं कथं न रूपवत्ताप्रत्ययः समवायस्य नित्यत्वादेकत्वाचेति चेत्, रूपनाशादेव तद्प्रतितिरुपपत्तेः, समवायप्रतिबन्दी प्रत्यक्षमयूखे मोचित एवेत्यास्ताम् ॥ २६ ॥

( विष्टु॰ ) गुणानां द्रव्यसमवेतत्वस्योक्तत्वात्तत्र कः समवाय इति जि-ज्ञासानुरोधात्क्रममुङङ्ख्यापि समवायपरीक्षामारभते-इहेदमिति। कार्य-कारणयोरवयवावयविनोर्यतः संबन्धादिहेहमिति प्रत्ययः स समवायः। तन्तुषु पटः कपालेषु घटः वीरणेषु कट इत्यादिप्रत्ययो हि पटादौ तन्त्वा-दिवृत्तित्वं विषयीकरोति तच वृत्तित्वं संबन्धविशेषनियन्त्रितमेवान्यतन्तुषु घट इत्यादिप्रतीतिप्रसङ्गात् । कालिकेन तन्त्वादिवृत्तित्वस्य घटादौ स-त्त्वात् । इत्यं च तादृशवृत्तितानियामकः संबन्धः समवाय एव, अवयवा-वयविनोः संयोगासंभवात् । कार्यकारणयोरित्युपलक्षणं क्रियाकियावतोर्जातिव्यक्तयोर्नित्यद्रव्यिवशेषपदार्थयोश्चाधाराधेयभावनिया-मकोऽपि समवाय एवेति मन्तव्यम् । समवाये प्रमाणं तु गुणिक्रयादिविशिष्ट-बुद्धिर्विशेषणविशेष्यसंबन्धविषया विशिष्टबुद्धित्वादण्डी पुरुष इति विशि-ष्टबुद्धिवदित्यनुमानं तत्र च संयोगादिबाधात्समवायसिद्धिः। नच स्वरू-पसंबन्धेनार्थान्तरमनन्तस्वरूपाणां संबन्धत्वाभ्युपगमे गौरवात्। नचैवमन भावस्याप्यनया रीत्या संबन्धान्तरं सिध्येदिति वाच्यं यतोऽभावसंबन्धस्य न नित्यत्वसंभवस्तथा सति भूतले घटानयनानन्तरमपि घटाभावबुद्धिप्र-सङ्गात् घटाभावस्य तसंबन्धनस्य च नित्यत्वात् नाप्यभावस्य संबन्धा-न्तरमनित्यमङ्गीकर्तुं शक्यते एकस्मिन्नेव भूतले सहस्रधा घटानयनापसा-संबन्धसहस्रकल्पनापत्तेस्तस्माद्भटापसरणकालीनभूतलादिस्बरूप एव घटाभावसंबन्धः स्वीकरणीयः घटकालस्य संबन्धाघटकतया घटकाले न घटात्यन्ताभावप्रतीतिः। इत्यं च भूतलादौ घटाद्यभावस्य स्वरूपसंबन्ध-स्वीकारस्यावश्यकत्वेनाभावान्तरस्थलेऽपि स्वरूपस्यैव संबन्धत्वमभावप्रत्य-यानामेकविधसंबन्धावगाहित्वस्यानुभवसिद्धत्वादिति ॥ २६ ॥

( भाष्यम् ) यतः - अइहेद्मिति यतः कार्यकारणयोः स समवायः। कार्य-

कारणयोरिहेद्मित्युपलिबर्यतः संबन्धाद्भवति स खल्ल समवायः। न तु परत्वमपरत्वं च परत्वापरत्वयोः कार्यं न खल्विप कारणम्। संयोगस्त्वन-योर्न संबन्धः। कस्मात् ? निष्क्रियत्वात्। निदर्शनं चेदं कार्यकारणयो-रिति। अयुतसिद्धयोरिति प्रतिपत्तव्यम्। तदेवं परत्वापरत्वयोर्न परत्वा-परत्वे। महदूरमल्पं दूरिमित्याद्युपलब्धेस्त्वणुत्वमहत्त्वे तत्र भवत इति॥२६॥

### द्रव्यत्वगुणत्वप्रतिषेघो भावेन व्याख्यातः ॥ २७॥

( उप० ) द्रव्यादिभ्यः पश्चभ्यो भेदं साधयन्नाह—द्रव्यत्वेति । भावः सत्ता, यथा सत्ता न द्रव्याद्यात्मिका विलक्षणबुद्धिवेद्यत्वात्— तथा समवायोऽपि तत एव द्रव्यादिभ्यो भिन्नः । द्रव्यत्वगुणत्वेत्युपलक्षणं कर्मत्वाद्यपि द्रष्टव्यम् ॥ २७॥

(विदृ०) ननु समवायो द्रव्ये गुणादिषु वाऽन्तर्भवतु किं तस्यातिरिक्तपदार्थत्वकरूपनेनेत्यत आह—द्रव्यत्वेति । भावेन सत्तया द्रव्यत्वगुणत्वप्रतिषेधो द्रव्यत्वगुणत्वाभावो व्याख्यातः उक्तः । तथाच सत्ता यथा
द्रव्यत्वगुणत्वरान्या विलक्षणबुद्धिविषयत्वात् समवायोऽपि विलक्षणबुद्धिविषयत्वान्न द्रव्यत्वादिमानित्यर्थः । इद्मुपलक्षणंकर्मत्वादिप्रतिषेघोऽपि
ज्ञेयः ॥ २७ ॥

(भाष्यम्) तस्य खल्वेतस्य समवायस्य— अद्रव्यत्वगुणत्वप्रतिषेधो भा-वेन व्याख्यातः । नायं समवायो द्रव्यत्वं न गुणत्वम् । कया युक्तया भावेन । यथा भावोऽनुवृत्तेरेव हेतुत्वान्न द्रव्यत्वं न गुणत्वं तथा-ऽयमपीति । द्रव्यत्वं नाम द्रव्यस्य भावः । स त्वनुवृत्तेहेंतुद्रव्याणां व्यावृ-त्तेश्च गुणकर्मणोः । द्रव्यं हि द्रव्यभावेन गुणकर्मभ्यां व्यावृत्यते इति । तदेवं द्रव्यत्वमनुवृत्तेरेव न हेतुरिति । एतेन गुणत्वं व्याख्यातम् । सम-वायो यदि द्रव्यत्वं गुणेषु तेन व्यवहारो न स्याद्वव्येष्वेव स्यात् । अथ गुणत्वं गुणेष्वेव स्यान्न द्रव्येषु तस्मान्नायं द्रव्यत्वं न गुणत्वम् ॥ २७ ॥

### तत्त्वं भावेन ॥ २८॥

(उप०) एकत्वं साधयति—तत्वं भावेनेति। व्याख्यातमिति शेषः। तत्त्वमे-कत्वं भावेन सत्त्तया व्याख्यातम्। यथैका सत्ता सर्वत्र सद् बुद्धिप्रवर्तिका तथैक एव समवायः सर्वत्र समवेतबुद्धिप्रवर्तकः स्वलिङ्गाविशेषाद्विशेषलिङ्गाभावाच। निहं समवायस्य विशेषलिङ्गं भेदकं लिङ्गमाकलयामो येन नानात्वमभ्युपग-च्छामः, अत एव नित्यः देशकालादिभेदेऽप्यभिन्नस्य सत्तावदेवानित्यत्वायो-

21

गात्। ननु समवायो यद्यसंबन्य एव तदा तन्तुपटयोः पटरूपयोर्वा विश्लेष स्यादिति चेन्न युतसिद्धचभावाद्विश्लेषानुपपत्तेः । नहि रूपरूपवतोरवय वावयविनोर्वाऽसंबद्धयोर्विद्यमानत्वमस्ति येन विऋषः स्यात्, युतसिद्धि रेवापाद्यत इति चेन्न कदाचिद्पि तथाऽननुभवेनापाद्यबाधात्। समवाय नानाऽनित्यश्चेति प्राभाकरास्तचानुपपत्रं रूपं नष्टमिति हि प्रत्यो न रूपसमवायो नष्ट इति कस्यापि प्रत्ययः । प्रत्यक्षः समवाय इति नैयायि कास्तद्प्यनुपपन्नं समवायोऽतीन्द्रियः आत्मान्यत्वे सत्यसमवेतभावत्वा मनोवत् कालादिवद्वा ॥ २८ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे सप्तमाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

( विवृ० ) समवायस्य नानात्वं निराकरोति-तत्त्वमिति । तत्त्वं तद्वर् क्तित्वमेकमात्रव्यक्तित्वमिति यावत् समवायस्येति शेषः, भावेनेति व्य ख्यातिमिति होषः । यथा द्रव्यं सत् गुणः सन्कर्म सदित्येकाकारप्रतीति विषयत्वान्नानात्वसाधकप्रमाणांभावाहाघवाच सत्ता एका, तथा घटः समवेर पटः समवेत इत्याद्यनुगतप्रतीतिविषयत्वाद्भेदकप्रमाणाभावाह्यघवाच सम वायोऽप्येक एवेत्यर्थः । स च नित्यस्तस्योत्पाद्विनाशयोः प्रमाणाभावात् तत्कल्पने कल्पनागौरवात् , समवायस्यैकत्वेन तन्नाशाभ्युपगमे तन्नाश द्शायां नित्ये द्रव्ये द्रव्यत्वादेर्विशिष्टानुभवानुपपत्तेश्च । यत्तु नीलो ना रक्त उत्पन्न इति प्रतीतिनीं छादिसमवायविषयिणी समवायस्यानित्यत नानात्वसाधिकेति प्राभाकरमतं तन्मन्दम् । उक्तप्रतीतौ समवायस्यानुहं खात् । अन्यथा घटो नष्ट इत्यादिप्रतीतेरपि समवायविषयकत्वसंभवेन घट देरपि नित्यत्वप्रसङ्गादिति । वैशेषिकमतानुयायिनस्तु समवायस्य प्रत्य न भवति समवायोऽतीन्द्रियश्चेतनान्यासमवेतःभटाद्यादाद्वादार्दिवदित्यः मानेन तस्यातीन्द्रियत्वसिद्धेरित्याहुः । न्यायमतानुयायिनस्तु इन्द्रियसं द्धविशेषणताप्रत्यसत्त्या समवायस्य प्रत्यक्षं भवत्येव, अतीन्द्रियत्वसाधवं क्तानुमानस्याप्रयोजकत्वात् । समवायो छौकिकप्रत्यक्षविषयः योग्यप्रतिय गिकत्वे सित विशेषणतया योग्यवृत्तित्वाद्भूतलादिवृत्तिघटात्यन्ताभावादि दित्यादेः प्रत्यक्षसाधकानुमानस्य सत्त्वाचेत्याहुरिति संक्षेपः ॥ २८ ॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपश्चाननभट्टाचार्यप्रणीतायां कणादसूत्रविवृतौ सप्तमाध्या-यस्य द्वितीयमाह्निकम्।

(भाष्यम्) किन्त्वस्य— क्षतत्त्वं भावेन । तच्छब्देन सन्निकृष्टर गुणत्वं परामृत्रयते । गुणत्वं तु समवायस्य भाववद्याख्यातं भवति

१ यद्ययं संबन्ध एवेति मु. पु. पाठः ।

अथापि खल्ज भवनं भावः गुणस्त्वयं भवति । द्रव्यं खल्व-यमाश्रयति न त्वसौ रूपादिमान्न खल्विप कर्म सोऽयमपृथग्भावात्मा पृथक्त्वप्रतिद्वन्द्वी गुणो विभागादिवदिति । अथाप्युपश्लेषविशेषोऽयं, गुण एव भवतीति । अथापि खल्ज तस्य भावस्तत्त्वं भावेन व्याख्यातम् । भा-वो यथा स्वयमेव भवति न भावान्तरमपेक्षते, तथा समवायोऽिप स्वयमेव भवत्याश्रयेषु न समवायान्तरमपेक्षते इति । अथापि खल्वस्य द्रव्यत्वगु-णत्वप्रतिषेध इति प्रत्यवस्थानम्, गुणत्विभिति स्थापनेति । अथापि ख-हिवमौ पक्षप्रतिपक्षौ परत्वापरत्वगोचराविति ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये सप्तमस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ।

समाप्तश्चायं सप्तमोऽध्यायः।

## अष्टमाध्याये प्रथमाहिकम्।

# द्रव्येषु ज्ञानं व्याख्यातम् ॥ १॥

( उप० ) शिष्यिजज्ञासानुरोधात्क्रमळङ्घनम् । इदानीमुद्देशक्रममाळम्बते तत्र बुद्धिपरीक्षा अष्टमाध्यायार्थः । आत्मसाधनाय पूर्वे बुद्धिरुक्ता ता स्मारयन्नाह—द्रव्येष्विति । द्रव्येष्विति विषयेण विषयिणं तृतीयाध्याय-मुपलक्षयति । ' इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरस्य हेतुः '।' आ-त्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षादानिष्पद्यते तदन्यत् ' इत्येताभ्यां सूत्राभ्यां ज्ञानं व्याख्यातमित्यर्थः । तत्र ' बुद्धिरूपलिधर्ज्ञानं प्रत्यय इति पर्यायाः ' इति समानतन्त्रे बुद्धिलक्षणे सांख्यमतनिरासार्थे पर्यायाभिधानम्। सांख्या हि बुद्धचादिशब्दानामर्थभेदमाचक्षते तथाहि सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः । सा चैकैव, पुरुषास्तु परं भिद्यन्ते, ते च कूटस्था नित्या अपरिणामिनो नित्यचैतन्यस्वभावाः। तेच पङ्गवोऽपरिणामित्वात्, प्रकृतिस्त्वन्या जडत्वात्। यदा विषयभोगेच्छा प्रकृतिपुरुषभेददिदृक्षा च प्रकृतेर्भवति तदा सा पुरुषोपरागवशात्परिणमते । तस्याश्चाद्यः परिणामो बुद्धिरन्तःकरणविशेषः । बुद्धिरेव महत्तत्त्वम् । तदुक्तम् ' प्रकृतेर्महान् ' । इति । सा च बुद्धिर्दर्पणवन्निर्मला, तस्याश्च बहिरिन्द्रियप्रणाडिकया विष-याकारो यः परिणतिभेदो घट इति पट इत्याद्याकारस्तज्ज्ञानं वृत्तिरिति चाख्यायते, स्वच्छायां बुद्धौ वर्तमानेन ज्ञानेन चैतन्यस्य पुरुषस्य भेदा- यहादहं जानामीति योऽभिमानिवशेषः सैवोपलिखः । स्रक्चन्द्नादिविषयसिक्रकादिन्द्रयप्रणाडिकयैव सुखदुः खाद्याकारो बुद्धरेव यः परिणामिवशेषः स प्रत्ययः । अत एव ज्ञानसुखदुः खेच्छाद्वेषप्रयत्नसंस्कारधर्माधर्माः सर्व एव बुद्धः परिणामिवशेषाः सूक्ष्मात्रया प्रकृतावेव वर्तमाना
अवस्थाभेदादाविभेवन्ति तिरोभवन्ति च पुरुषस्तु पुष्करपलाशविश्वेषः
प्रतिबिम्बते परं बुद्धाविति यन्मन्यन्ते तद्नेन पर्यायाभिधानसूचितप्रमाणेन
निराक्रियते । तथाहि बुद्धिशब्दो यदि बुध्यतेऽनयेति करणव्युत्पन्नस्तदा
मन एव तत्पर्यवस्यति न च मनः प्रत्यक्षम्, बुद्धिस्त्वहं बुध्ये इति प्रत्यक्षवेद्यैव,
न चान्तःकरणस्य ज्ञानाद्यो धर्माः, कर्तृधर्मत्वेनैव तेषां सिद्धः । भवति हि
अहं जाने अहं प्रत्येमि अहमुपल्छभे इत्यहंत्वसामानाधिकरण्येन प्रतिभासः ।
अभिमानोऽसाविति चेत्तात्त्विकत्वे बाधकामावात् । पुरुषस्यागन्तुकधर्मानाधारत्वं कृदस्थत्वं तदेव बाधकमिति चेन्नागन्तुकधर्माधारत्वेऽि नित्यत्वसंभवात् । निह धर्मी धर्मश्चेत्येकं तत्त्वं येच धर्मीत्पादिवनाशोवव
धर्म्युत्पादिवनाशो स्याताम् । तथाच य एव चेतयते स एव बुध्यते जानात्युपल्भते प्रत्येति चेति नार्थोन्तरकल्पना युक्तिति दिक् ॥ १ ॥

(विवृ०) दानाईगण्डमभितो भ्रमतो द्विरेफा-

न्मूर्तानिवातिमछिनानिखछान्तरायान् । विद्रावयन् प्रचछपुष्करफूत्कृतेन

देवः स वारणमुखः शरणं ममास्तु ॥

परत्वापरत्वे परीक्ष्य शिष्यिजिज्ञासानुरोधान्मध्ये समवायं परीक्ष्य उद्दे-शक्तममालम्ब्याष्टमे बुद्धिं परीचिक्षिषुः पूर्वोक्तां तां स्मारयति—द्रव्योष्विति । द्रव्येषु द्रव्यनिरूपणवाच्येषु तृतीयाध्याये इति यावत् ज्ञानं व्याख्यातं कथितम्, आत्मानुमापकत्वेनेति शेषः तचेदानीं परीक्षणीयमितिभावः॥१॥ (भाष्यम्) परीक्षिते परत्वापरत्वे स्थानवती बुद्धिरिदानीं परीक्ष्यते । तत्र प्रत्यक्षं तावत्— \*द्रव्येषु ज्ञानं व्याख्यातम्। महत्यनेकद्रव्यवत्त्वादूपा—चोपलिक्येरित्यनेन द्रव्येषु प्रत्यक्षं ज्ञानं व्याख्यातमिति ॥ १॥

### तत्रात्मा मनश्राप्रत्यक्षे ॥ २ ॥

( उप० ) तच ज्ञानं द्विविधं विद्या चाविद्या च, विद्या चतुर्विधा प्रत्यक्षलेङ्गिकस्मृत्याषेलक्षणा, अविद्याऽपि चतुर्विधा संशयविपर्ययस्वप्रा-नम्यवसायलक्षणा, तत्र यहैङ्गिकं तद्निनिद्रयजम्, कुत एतदित्याह—

१ कुनतादिति छि. पु. पाठ:।

तत्रेति । आत्माऽत्र परात्मा स्वात्मा वा स्वात्मनि मानसस्य काचित्का-हंप्रत्यस्याहं गौरः कृशो महाबाहुरित्यादिप्रत्ययतिरस्कृतत्वात्स्वात्मनोऽप्यप्र-त्यक्षतोक्ता । चकारादाकाशकालिद्शां वायोः परमाणूनां च द्रव्याणामुप-यहः । इन्द्रियजमिप द्विविधं सर्वेज्ञीयमसर्वेज्ञी च । सर्वेज्ञीयं योगजधर्मेळ-क्षणया प्रत्यासत्त्या तत्तत्पदार्थसार्थज्ञानम्। तथाहि परमाणवः प्रत्यक्षाः प्रमे-यत्वाद्भिधेयत्वात् सत्त्वात् । सामग्रीविरहात्कथमेवं महत्त्वस्यापि प्रत्यक्षं प्रति कारणत्वात्; न च परमाणवो महान्तः, रूपवत्त्वस्यापि चाक्षुषप्रत्य-क्षकारणत्वातः; न च दिगाद्यो रूपवन्त इति चन्न । योगज्ञधर्मसहका-रिणा मनसैव तत्संभवात्तदुपप्रहा बक्षुरादिना वा, अचिन्त्यप्रभावो हि योगजो धर्मी न सहकार्यन्तरमपेक्षते । विवादाध्यासितः पुरुषो न सर्वज्ञः पुरुषत्वादहिमवेत्यादि तु, प्राभाकरो न मीमांसाभिज्ञः, पुरुषत्वादहिमिवे-त्यादिनद्विपक्षबाधकतर्केशून्यत्वादप्रयोजकम् । असर्वज्ञीयं च प्रत्यक्षं द्वि-विधं सविकल्पकं निर्विकल्पकं च, सविकल्पकं ज्ञानं न प्रमाणमिति कीर्तिदिङ्नागादयः। तथाहि अभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासं हि तत्। नह्यभिलापेन नाम्ना संभवत्यर्थस्य संबन्धो येन घट इति पट इति वा नामानुरिक्ततः प्रत्ययः स्यात् । न च जात्यादि परमार्थसत् , येन तद्वै-शिष्टां विषयेषु इन्द्रियेण गृह्येत । न च सतः स्वलक्षणस्यासता संबन्धः संभवति, न चासत् इन्द्रियगोचरः, तस्मादिन्द्रियेणालोचनं जन्यते <sup>आ</sup>छोचनमहिम्ना च सविकल्पकमुत्पद्यमानं तत्रार्थे प्रवर्तयद्यस्मिति प्रमाणिमति चोच्यते इति, तचैतद्तुपपन्नमभिलापसंसर्गयोग्यप्रशिमासं च भवेत् प्रमाणं चेन्द्रियार्थसन्निकर्षजन्यं स्यादिति संदिग्धव्यतिरेकित्वं नाम, वैशिष्टां च चाक्षुषज्ञाने संभवत्येव, सुरभिचन्दनमितिवदुपनीतभानसं-भवात् । यद्वा संज्ञावैशिष्टां प्रत्यक्षज्ञाने न भासते संज्ञायाः स्मरणमात्रम्, स्मृतैव सा अर्थव्यावर्तिका, अभावज्ञाने प्रतियोगिस्मरणवत् । जात्या-दिकं च वस्तुभूतं साधितमेवातः सविकल्पकमपीन्द्रियार्थसन्निकर्धजत्वातः प्रत्यक्षम् । नन् निर्विकल्पकं न व्यवहारप्रवर्तकं न वा व्यवहारविषय इति । किंत्वत्र प्रमाणमिति चेत् सविकल्पकमेव, तिद्ध विशिष्टज्ञानम् न च विशेषणज्ञानमन्तरेण तदुत्पद्यते । विशिष्टज्ञाने हि विशेषणज्ञान-विशेष्येन्द्रियसन्निकर्षतदुभयासंसर्गाप्रहस्य कारणत्वावधारणात् ॥ २ ॥ ( विवृ ) नन्वात्मनः प्रत्यक्षसिद्धत्वाज्ज्ञानस्य तिञ्जन्तया पूर्वमिन-

थानमसङ्गतमत आह-तत्रेति । तत्र परशरीरे, अधिष्ठातृत्वं सप्तम्यर्थः

Lating

सामान्यानि न गृह्यन्ते इत्यत आह—सामान्यविशेषाभावादिति । सामान्यविशेषो द्रव्यत्वं तद्भावात् । तथाच सामान्यानां द्रव्यत्वशून्यतया इन्द्रियसंयोगस्यासंभवेन द्रव्याघटितसन्निकषीप्राह्यत्वात् । द्रव्यघटितसन्निक्षिण्येद सामान्यानीति भावः ॥ ५ ॥

( भाष्यम् ) सामान्यविशेषेषु न खल्वन्ये सामान्यविशेषा भवन्तीति तेषु ज्ञानं तत एव निष्पद्यते, न तत्र सामान्यविशेषान्तरापेक्षेति ॥ ५ ॥

# सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुणकर्मस्रु ॥ ६ ॥

(उप०) ननु सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषाभावाद्यथा तिन्नरपेक्ष-मेव ज्ञानं तथा द्रव्यगुणकर्मस्विप किं तिन्नरपेक्षमेव, नेत्याह—सामान्येति। ज्ञानमुत्पद्यते इति प्रकृतम्, तथाहि—द्रव्यगुणकर्मसु द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्विव-शिष्टबुद्धिस्तावदस्ति विशिष्टज्ञानं च विशेष्यविशेषणेन्द्रियसिन्नकर्षा-दुत्पद्यते इति सामान्यविशेषापेक्षा तत्रावश्यकी। भवति हि द्रव्यमिदं गुणोऽयं कर्मेद्मिति विशिष्टज्ञानमिति भावः॥ ६॥

( विदृ० ) द्रव्यगुणकर्भप्रत्यक्षे कैचिद्धिशेषमाह—सामान्येति । द्रव्य-गुणकर्मसु यद्मत्यक्षात्मकं ज्ञानं जायते तत्सामान्यविशेषापेक्षं जातिविशे-षप्रकारकं तेषां सामान्यानामिव स्वरूपतो भानासंभवादित्यर्थः ॥ ६ ॥

(भाष्यम्) ज्ञानं निष्पद्यते । तेषु खळु सामान्यविशेषा भवन्तीति।।६॥

# द्रव्ये द्रव्यगुणकर्मापेक्षम् ॥ ७ ॥

(उप०) तत् किं द्रव्येऽपिसामान्यविशेषमात्रापेक्षमेव ज्ञानमत् आह्—द्रव्य इति । ज्ञानमुत्पद्यते इति प्रकृतम् । घण्टावान् शुक्को गार्गच्यक्रीित ज्ञानम् । तत्र द्रव्यं घण्टा विशेषणम्, शुक्कः इति गुणः, गच्छतीति कर्म, तथाच नागृहीतविशेषणा विशिष्टप्रतीतिने वा विशेषणसंबन्धमन्तरेणेति भवति द्रव्यज्ञाने द्रव्यगुणकर्मापेक्षेति भावः ॥ ७॥

(विवृ०) ननु शुक्कोऽयमित्यादिप्रत्यक्षस्याऽप्यनुभवसिद्धत्वात् , तत्र च जातेरप्रकारकत्वातः व्यं द्रव्यगुणकमस्वित्यविरेष्टेकोन्द्रप्तः आह—द्रव्य इति । द्रव्ये यत्प्रत्यक्षं जायते तद्र्व्यगुणकर्मापेक्षं द्रव्यगुणकर्माणि विशेषणवि-भयाऽपेक्षते, द्रव्यगुणकर्मप्रकारकमपीति पर्यवसितार्थः । तथाचायं द्ण्ड-वान्, अयं शुक्कः अयं चलतीत्यादिप्रत्यक्षमिद्मंशे द्रव्यादिप्रकारक-मपि संसवतीति भावः ॥ ७॥

(भाष्यम्) ज्ञानं निष्पचते इति प्रकृतम्। दण्डी ग्रुकुश्चल इत्यु-दाहरणम्।। ७।।

गुणकर्ममु गुणकर्माभावाद्गुणकर्मापेक्षं न विद्यते ॥ ८॥

- ( उप० ) तत् किं गुणकर्मणोरिप गुणकर्मापेक्षा नेत्याह-गुणकर्मस्वि-ति । ज्ञानिमिति रोषः । गुणे गुणिविशिष्टबुद्धेः कर्मसु कर्मविशिष्टबुद्धेरभा-वाद्गुणकर्मापेक्षा न तदुभयबुद्धिः । निह गुणे गुणो, न वा कर्मसु कर्म, येन तत्र विशेषणत्वेन भासेतिति भावः ॥ ८ ॥
- (विवृ०) गुणकर्मप्रत्यक्षं तु गुणकर्मप्रकारकं न भवतीत्याह—गुण-कर्मस्विति। गुणकर्मसु विशेष्येषु गुणकर्मापेक्षं गुणकर्मप्रकारकं प्रत्यक्षज्ञानं न विद्यते। कुत इत्यत आह—गुणकर्माभावाद्गुणकर्मसु गुणकर्माभावादि-त्यर्थः। तथाचाभ्रान्तस्य तादृशज्ञानं न संभवत्येवेति भावः॥ ८॥
- (भाष्यम्) गुणेषु कर्मसु च गुणः कर्म च न भवत्यन्यत्र संख्या-दिभ्यः । अतो गुणेषु कर्मसु च भवद्गुणकर्मापेक्षं ज्ञानं नास्तीति ॥ ८ ॥ समवायिनः श्वेत्याच्छ्वेत्यबुद्धेश्व श्वेते बुद्धिस्ते पते कार्यकारणभृते ।

(विवृ०) ननु गुणकर्मसु गुणकर्माभावेऽपि विशिष्टवुद्धौ विशेषण-ज्ञानस्य हेतुत्वात् । गुणकर्मज्ञानदशायां गुणकर्मसु तिद्विशिष्टवुद्धिर्दुवी रैवे-त्यत आह—समवायिन इति । समवायिनः श्वैत्यसमवायिनः श्वैत्याच्छुङ्ग-रूपात् श्वैत्यवुद्धेः शुङ्करूपात्मकविशेषणवुद्धेश्च श्वेते शुङ्करूपवित शङ्कादौ बुद्धिः शुङ्कोऽयमिति शुङ्करूपिट्टिहिहाण्टिग प्रत्यक्षप्रमितिभवति अतस्ते शुङ्क-रूपवत्त्वशुङ्करूपवुद्धी कार्यस्य शुङ्करूपप्रकारकप्रत्यक्षप्रमात्मकस्य कारणभूते इत्यर्थः । तथाच समवायसंबन्धेन शुङ्करूपप्रकारकप्रत्यक्षप्रमां प्रति शुङ्क-रूपवत्त्वं शुङ्करूपज्ञानं च द्वयमेव तन्त्रमिति गुणकर्मसु गुणकर्मरूपविशेषण-

१ त एते इत्यादि पृथक्तूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

विरहान्न तत्प्रकारकप्रत्यक्षप्रमितिरिति भावः । समवायसंबन्धेन क्वैत्यव-त्त्वस्य तत्रतासूचनाय सूत्रे समवायिन इत्युक्तमिति ॥ ९ ॥

(भाष्यम्) श्वेते वस्तुनि येयं बुद्धिरूत्पद्यते, सा खलु श्वैत्यसमवायिनो द्रव्यस्य यत् श्वैत्यं श्वेतो नाम गुणः या च तद्धाद्धः ताभ्यामुत्पद्यते । कस्मात् ? जवाकुसुमादिषु तद्नुपल्र्ब्धेः श्वैत्यमनुपल्रभमानस्य तद्नुपल्ल्ब्बेश्चेति ।। ९ ।। यचैतत्समवायिनो द्रव्यस्य श्वेत्यं या च तद्धाद्धः— \*\*ते एते कार्यकारणभूते । कार्यस्य श्वेतबुद्धेः कारणभूतभेतद्द्वयमिति । अथापि खलु श्वेत्यबुद्धिः श्वेतबुद्धिश्चेति ये द्वे बुद्धी ते खलु कार्यकारणभूते । तयोः पूर्वा बुद्धिः कारणमुत्तरा बुद्धिः कार्यमिति । तदेवं श्वेतबुद्धिः श्वेत्य-बुद्धिः कारणतयाऽपेक्षते न गोचरतयोति ।। १० ।।

# द्रव्येष्वनितरेतरकारणाः ॥ १० ॥

( उप० ) ननु यथा घण्टावानित्यत्र द्रव्यापेक्षं द्रव्यज्ञानम्, तथाऽयं स्तम्भो, अयं कुम्भ इत्यादाविप द्रव्याविशेणकबुद्धौ द्रव्यबुद्धिः कारणं, तथाच कापि प्रथमतो द्रव्यबुद्धिनं स्यादित्यत आह—द्रव्येष्विति । बुद्धय इति शेषः । स्तम्भज्ञानानन्तरकाळीनमपि कुम्भज्ञानं न स्तम्भज्ञानकार्ये स्तम्भस्य कुम्भं प्रति विशेषणत्वायोगात् ॥ १० ॥

(विद्यु०) ननु अयं घट इति प्रत्यक्षानन्तरमयं पट इति प्रत्यक्षं यत्र जायते तत्र घटज्ञानं पटज्ञाने कारणं तत्पूर्ववर्तित्वात् । तथाच घटज्ञानं विना पटज्ञानं कदाऽपि न स्यादिति तटस्थाशङ्कां निरस्यति— द्रव्येष्विति । द्रव्येषु पूर्वोत्तरभावापन्नद्रव्याविशेषणकद्रव्यबुद्धिषु अनितरे- तरकारणाः, न परस्परकारणाः बुद्धय इति पूर्णीयं तथाच घटज्ञानस्य पट- ज्ञानपूर्ववर्तित्वेऽपि नियतपूर्ववर्तित्वाभावान्न कारणत्विमिति भावः ॥ १०॥

भाष्यम् ) अथापि यथा श्वेत्यबुद्धेः श्वेतबुद्धेश्व क्रमभावात्कार्यका-रणभावस्तथा क्रमेण भवन्तीनां घटपटादिबुद्धीनामपि कार्यकारणभावः प्रसञ्यते इत्यत आह— \*\*द्रव्येष्वनितरेतरकारणाः । या इमा घटपटादिबु-द्ध्यो द्रव्येषु भवन्ति तास्वितरा बुद्धिनेतरस्याबुद्धेः कारणम् । यत्र त्वेकं द्रव्यमपरेग द्रव्येण विशिष्यते, तत्र श्वेतबुद्धिवद्विशेष्यद्रव्यबुद्धौः विशेषणद्रव्यबुद्धिः कारणमिति द्रव्येषु द्रव्यापेक्षमित्युक्तम् ॥ ११ ॥

कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतुफलभावात् ॥ ११ ॥ (उप०) ननु घटपटादिबुद्धीनां क्रमो दृश्यते क्रमश्च कार्यकारणभाव-घटित एवेत्यत आह—कारणेति । कारणक्रमाथीनो घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतुफळभावाथीनः । कारणक्रम एव कथमत आह कारणायौग-पद्मादिति। बुद्धीनां यौगपद्यं प्रतिषिद्धमतो नानाबुद्धिकारणानामपि न यौ-गपद्मम् । यदि तुकारणयौगपद्यं भवेत्तदा कार्ययौगपद्यमप्यापद्येत । तथाच युगपञ्ज्ञानानुत्पत्तिर्मनसो छिङ्गिमिति बहु भज्येतेति भावः ॥ ११ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारेऽष्टमाध्यायस्य प्रथममाह्निकम् ।

( विवृ ) नन्वेवं तत्र घटज्ञानमेव कथं न पटमालम्बते कार्यकार-णभावमन्तरेण तयोः क्रमस्यासंभवादित्यत आह-कारणेति । घटपटादि-बुद्धीनां कमः पौर्वापर्यरूपः न हेतुफलभावान कार्यकारणभावात्, किं तु तादृश्वद्धिकारणानां घटपटादिसन्निकर्षादीनां क्रमात् पौर्वापयीचकारो-नुक्तमयौगपद्यं समुचिनोति । अयं चकारः 'क्रम ' इत्यनन्तरं योज-नीयः । एवं च घटपटादिबुद्धीनामयौगपद्यं तत्कारणानां सन्निकर्षादी-नामयौगपद्यादित्यर्थः । यत्र तु घटपटसन्निकर्षादीनामस्ति यौगपद्यं तत्र युगपदेव सन्निकृष्टयावत्पदार्थविषयिणी समूहालम्बनात्मिका बुद्धि-रूत्पद्यते इति कारणयौगपद्यात्कार्ययौगपद्यं कारणाक्रमात्कार्योक्रमश्चेत्यपि बोद्धन्यम् । बुद्धिः प्रथमतो द्विविधा अनुभूतिः, स्मृतिश्च । अनुभूतिरिप कणाद्मते द्विविधा प्रत्यक्षानुमितिभेदात् । प्रत्यक्षमपि व्राणजादिभेदेन षड्विधं, सविकल्पकनिर्विकल्पकभेदेन च द्विविधं छौकिकाछौकिकभेदेन द्विविधं च अनुमित्तिरपि केवलान्वयिकेवलव्यतिरेक्यन्वयव्यतिरेकिरूपत्रि-विधानुमानजन्यत्वाभिविधा। तत्रेदं वाच्यं ज्ञेयत्वादित्यादिकं केवलान्वय्य-नुमानम्, पृथिवीतरेभ्यो भिद्यते गन्धवत्त्वादित्यादिकं केवलव्यतिरेक्य-नुमानम्, अन्वयव्यतिरेक्यनुमानं तु पर्वतो वह्निमान् धूमादित्यादिकमिति। स्मृतिश्चोपेक्षानात्मकनिश्चयाभ्यत्याः हाराह्याः क्रभावनाख्यसंस्काराधीना ए-कविधैव प्रकारान्तरेणापि बुद्धिर्द्विविधा प्रमाऽप्रमाचेति । तद्वति तत्प्रकारिका बुद्धिस्तत्प्रमा तद्भाववति तत्प्रकारिका बुद्धिस्तद्प्रमा, संशयनिश्चयभेदे-नापि बुद्धिर्द्विविधा । तत्रैकधर्मिणि विरुद्धभावाभावप्रकारकज्ञानं संशयः तद्भावाप्रकारकं तत्प्रकारकं ज्ञानं तन्निश्चयः । एतन्मते सादृश्यज्ञानस्थले पद्ज्ञानस्थले च तदुत्तरं लिङ्गपरामर्शेद्यच्याद्याद्यितर्भवति । प्रमाणं दिक्षिं महाक्षमनुमानं चेति यथार्थानुभवश्च प्रमा एतबाये सूत्रकृदेव वस्य-तीति संबेपः ॥ ११ ॥

्रित श्रीजयनारायणतर्कपञ्चानन-भट्टाचार्य-प्रणीतायां कणादस्त्रविवृतौ न गर्भाण गरेक सार्विक स्वष्टमाध्यायस्यावमाहिकम् ।

-<sup>[[-</sup>(]मिष्यम्<sup>-)|प्</sup>रिद् घटपटादि्बुद्धिष्वतरा बुद्धिरित्रस्यां बुद्धौ न कारणं क्रमस्तिहिं सिंसिं मीपपद्यते इत्यत आह—क्षकारणायौगपद ।त्कारणक्रमाच घटपद्माद्रिबुद्धीनां:क्रमो न हेतुफलभावात् । अक्रमादकम इति चार्थः । योऽयं घटपटादिबुद्धीनां क्रमः, नासौ तासां कार्यकारणभावाद्भवति, किंतु चुद्धिकारणाना सन्निकर्षाणां क्रमात् । कथं कारणकमः ? सन्निकर्षकार-ण्पुनुहं प्रिष्ट्राक्षुद्धानामयौगपद्यात्क्रमभावात् । अक्रमाद्क्रमः खल्वपि । युर्पुपुषुष्ट्रामुद्रमादिना सन्निकर्षयौगपद्ये युगपद्धद्वयो भवन्तीति ॥ १२ ॥

हु 👸 ्रा इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये अष्टमस्याध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

वीपयीवकारी-

# न्हां जिल्ले अष्टमाध्याये द्वितीयाहिकम्।

सन्त्रिकपोदी-

स्त , यौगपद्यं ्रहा अपमेल्य त्वया कृतं भोजयैनामिति बुद्धंचपेक्षम् ।। १ ।।

मिर्द्धारको प्रात्यक्षिकस्य सविकल्पकस्य निर्विकल्पकस्य च ज्ञानस्य जिपासिविधिमभिधायेदानीं विशिष्टवैशिष्टवप्रत्यक्षमभिधातुमेकदेशमाह— भूरमिति । सन्निकृष्टे वस्तुनि तावद्यमिति बुद्धिरूत्पद्यते, विप्रकृष्टे च क्रुक्टरेष्ट्र इति, क्रियायां स्वतन्त्रोऽयिमति बुद्धिमपेक्ष्य त्वयेति कर्तृत्वोप-करणव्यापारविषयत्वबुद्धिमपेक्ष्य कृतमिति कर्मबुद्धिः, रक्ताः, विद्यः, असं अभिनिक्षिकियायां कर्ता प्रयोजकश्चायमिति बुद्धिमपेक्ष्य भोजयेति, नि-योज्यतिम्। कृव्यापारस्य विषयोऽयमिति बुद्धयेपक्षमेनमिति एवमन्यद्ि कुर्वाक्ष्महनीयम् ॥ १ ॥

- प्र(ातिष्ट ) बुद्धिविशेषणिका अपि काश्चिद्धुद्धयो भवन्तीत्याह्—अय-मेषु इति । अयं घट एष पट इति ज्ञानं बुद्धचपेक्षं बुद्धिविशेषणकमिद्मे-तुद्दी पुरुयक्षविषये राक्तत्वात् प्रत्यक्षरूपा बुद्धिस्तादृशज्ञाने विशेषणम् । युम्मुज्जुब्दस्य स्वजन्यबोधाश्रयतया वक्तुरभिप्रायविषये शक्तत्वात्, त्वया क्रामिति वाक्यजन्यं ज्ञानं बुद्धिविशेषणकं भोजयैनमिति । इदमर्थकेनशब्द-कुलाकानम्पि प्रत्यक्षात्मकबुद्धिविशेषणकमत एव 'विद्यामथैनं विजयां

जयां च' इति भट्टिकाव्यम् । यद्वा उक्तस्य पश्चादुक्तौ इदंशब्दस्य एनादेशः तादृशस्य च पूर्वोत्पन्नशाब्दबोधविषयबोधकत्वात् तज्जन्यज्ञानं बुद्धि-विशेषणकमेवेति । शिष्यव्युत्पादनार्थं कतिपयप्रयोगप्रदर्शनमिति ॥ १ ॥

(भाष्यम्) बुद्धचपेक्षज्ञानस्योदाहरणम्— अथमेष त्वया ऋतं भोजयैनमिति बुद्धचपेक्षम् । अथमेष त्वयैनमिति बुद्धचपेक्षं ज्ञानम् ॥१॥

# दृष्टेषु भावादृदृष्टेष्वभावात् ॥ २ ॥

- ( उप० ) अन्वयन्यतिरेकपरिच्छेद्यमेवैतिदित्याह—हप्टेष्विति । यदा-ऽयमिति बुद्धेः सिन्नकृष्टो विषयः, एष इति बुद्धेविप्रकृष्टोऽपि बुद्धशारूढो विषयः, त्वयेति बुद्धेः सिन्नकृष्टः कर्ता विषयः, कृतमिति बुद्धेः कर्म विषयः, भोजयेति बुद्धेर्नियोज्यनियोक्तारौ विषयौ, एनमिति बुद्धेस्तदुभयव्यापारो विषयः, सिन्नकृष्टो भवति तदैताहशी बुद्धिरुत्पद्यते । अद्दष्टेषु तु विषयेषु नैता बुद्धयः प्रादुर्भवन्तीत्यन्वयव्यतिरेकगम्यमेवैतिदित्यर्थः ॥ २ ॥
- (विदृ०) एतेषां पदानां ज्ञानघटितधर्माविच्छन्ने शक्तिरन्वयव्यतिरे-कगम्येत्याह—दृष्टेष्विति । दृष्टेषु ज्ञातेषु ज्ञानघटितधर्माविच्छन्नेष्विति या-वत् । भावादिद्मादिशब्दप्रयोगस्य सत्त्वात्, अदृष्टेषु अज्ञातेषु ज्ञानघ-टितधर्मानविच्छन्नेष्विति यावत् । तादृशप्रयोगस्यासत्त्वाद्धद्विघटितधर्मा-विच्छन्न एव तेषां शक्तिरित्यर्थः ॥ २ ॥

## अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मसु ॥ ३ ॥

- ( उप० ) इदानीं प्रकरणान्तरमारभते—अर्थ इति । एतेषां द्रव्यगु-णकर्मणामर्थ्यमानत्वं तेन तेन विधिनोक्तं तेन तेषु त्रिषु वैशेषिकाणामर्थ इति परिभाषा, अर्थपदेन त्रयाणामुपस्थिते:।तदुक्तं प्रशस्तदेवाचार्यै: 'त्रया-णामर्थशब्दाभिधेयत्वं च' इति ।। ३ ।।
- (विष्टु०) अर्थपद्परिभाषां द्रीयति—अर्थ इति । अर्थ इति शब्दो द्रव्यगुणकर्मसु वर्तते सच तत्र पारिभाषिकः गौतमीये तु ' रूपरसगन्ध-स्पर्शाः पृथिव्यादिगुणास्तद्र्थाः ' इति प्रमेयान्तःपातिनोऽर्थस्य लक्षणसू-त्रम्, अतः पञ्चेन्द्रियमाह्येषु पञ्चसु गुणेष्वपि अर्थशब्दस्य परिभाषान्तरं समानतन्त्रसिद्धम् ॥ ३ ॥

( भाष्यम् ) अथापि खल्वन्ये द्रव्यगुणकर्भभ्यो येऽर्थास्तेषु यतो ज्ञानं निष्पद्यते तद्वक्तव्यमित्यत आह— अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मसु। द्रव्यगुणक-र्माण्येवार्था वस्तूनि न त्वेतेभ्योऽन्यद्स्ति वस्तु यत्र ज्ञाननिष्पत्तिविधिर्व-क्तव्य इति । रूपरसगन्धस्पर्शाः पृथिव्यादिगुणास्तदर्थो इति तन्त्रान्तरोक्तं परिभाषामात्रम् । विपर्यये त्वेतद्नर्थकं स्यादिति । अथापि खस्विन्द्रिया-र्थसन्निकर्षात्प्रत्यक्षनिष्पत्तिः, तत्राविशेषात्सर्वेरिन्द्रियेः सर्वेषां विषयाणां श्रहणं स्यात् ॥ ३ ॥

## द्रव्येषु पञ्चीत्मकत्वं प्रतिषिद्धम् ॥ ४॥

( उप० ) प्रकरणान्तरमवतारयति—द्रव्येष्विति । द्रव्येष्विति द्रव्य-पदार्थीनरूपणप्रकरणमुपल्रक्षयति प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणामित्यादिसूत्रेण शर्रा-रादीनां पञ्चात्मकत्वं पञ्चभूतात्मकत्वं प्रतिषिद्धं निराकृतम् । यथा शरीरस्य न नानाप्रकृतिकत्वं तथा वक्ष्यमाणानां व्राणादीनामिन्द्रियाणा-मिप, तेन तेषां प्रतिनियतगुणयाहकत्वं सिध्यतीति भावः ॥ ४ ॥

ं ( विवृ ) किमिन्द्रियं किप्रकृतिकं किमर्थप्राह्कमित्यभिघातुं पीठं रचयति—द्रव्येष्विति । द्रव्येषु द्रव्यनिरूपणसूत्रेषु पञ्चात्मकत्वं पञ्च-भूतप्रकृतिकत्वं प्रतिषिद्धं निराकृतम्। तथाच शरीराद्किं किंचिद्पिद्रव्यं न पश्चभूतप्रकृतिकं किन्त्वेकैकभूतप्रकृतिकान्येव सर्वाणि शरीराणीन्द्रि-याणि चेति भावः ॥ ४ ॥

( भाष्यम् ) यस्मात्--- अद्रव्येषु पञ्चात्मकत्वम् । एकैकभूतोपादानानि महाभूतानि प्रत्येकं पञ्चात्मकानि भवन्ति । अणुसंयोगस्याप्रतिषेशात् । तत्रैवं सति इन्द्रियाणां विषयप्रहणव्यवस्था न प्राप्नोति । सर्वत्र सर्वेषां ःसद्भावात् सर्वेण सर्वस्य महणप्रसङ्ग इति ॥ ४ ॥

# भूयस्त्वाद्गन्थवत्त्वाच पृथिवी गन्धज्ञाने प्रकृतिः ॥ ५ ॥

(उप०) यदर्थमिदमारब्धं तदाह—भूयस्त्वादिति।गन्धो ज्ञायतेऽनेनेति गन्धज्ञानं त्राणं तत्र पृथिवी पृथिवीमात्रं प्रकृतिः उपादानकारणम् । कुत एतदित्यत आह-गन्धवत्त्वात् । नहि गन्धवद् निर्गन्धेनारभ्यते इत्यु-कम्। गन्धवत्त्वं च बहिरिन्द्रियाणां प्राह्यजातीयगुणवत्त्वनियमात्सिद्धम्। त्तर्हि पार्थिवत्वाविशेषेऽपि शरीरावयवान्तराणां न गन्धव्य जकत्वं किंतु

१ द्रव्येषु पंचात्मकत्वमित्येतावदेव सूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

वाणस्यैवेति कुतो नियम इत्यत आह भूयस्त्वादिति । इतरद्रव्यानभिभूतैः पार्थिवावयवैरारब्धत्वमेव भूयस्त्वं पारिभाषिकं चैतद्भूयस्त्वं समानतन्त्रेऽपि५

(विदृ०) एवं घाणेन्द्रियं गुणेषु गन्धमात्रप्राहकं पृथिवीमात्रप्रकृतिकं चेत्याह—भूयस्त्वादिति। गन्धस्य ज्ञानं प्रत्यक्षं यस्मात् तद्गन्धज्ञानं व्राणेन्द्रियं, तत्र पृथिवी तन्मात्रम्, प्रकृतिः समवायिकारणम्, भूयस्त्वात् जलाद्यनिभभूतभागारब्धात्वाद्गन्धवत्त्वाच्च रसाद्यप्राहकत्वात् व्राणेन्द्रियं न जलाद्यारब्धम्, गन्धवत्त्वं चात्र प्राहकतासंबन्धेनैव गन्धप्राहकत्वादिति फलितार्थः। तथाच घाणेन्द्रियं पार्थिवं रूपादिषु मध्ये गन्धनस्येव व्यञ्जकत्वात् कुङ्कुमगन्धाभिव्यञ्जकघृतादिवदित्यनुमानेन व्राणस्य पृथिव्युपादानकत्वं सिध्यतीति भावः। एतच स्पष्टार्थमत्रोक्तम् ॥ ५॥

(भाष्यम्) अस्योत्तरम्— अभूयस्वाद्गन्धवत्त्वाच पृथिवी गन्धज्ञाने प्रकृतिः। गन्धोपल्रब्धौ पृथिवी कारणम्। कस्मात् ? गन्धवत्त्वात्। गन्धो नाम गुणः पृथिव्याः, स्वप्रकृतिगुणप्राहीणि चेन्द्रियाणीति। अथापि खिल्वयं पृथिवी पश्चात्मिका, तत्रैवं सित सा यथा गन्धवत्त्वाद्गन्धज्ञाने प्रकृतिः एवं रसादिमत्त्वाद्रसादिज्ञानेऽपि प्रकृतिः स्यादित्यत आह— भूयस्त्वादिति। येषा पृथिवी, भूयांसः खल्वस्यां पृथिव्या अंशा अल्पीयां-सश्चाबादीनामिति भूयस्त्वाद्गन्धवती पृथिवीत्युच्यते। तत्कारिता विषय्यप्रहणव्यवस्थिति। प्राणिनिमित्ता गन्धोपल्रब्धिरिति व्राणिमिन्द्रयं पार्थिवं विज्ञायते। पृथिवी खलु गन्धस्योपल्रब्धौ हेतुरिति।। ५।।

# तथापस्तेजोवायुश्र रसरूपस्पर्शाविशेषात् ॥ ६ ॥

(उप०) इन्द्रियान्तरेऽप्येतद्तिदिशति—तथेति । रसनचक्षुस्विगिन्द्रियाणा प्रकृतिरिति शेषः । तेन यथासंख्यं रसनादीनामबादयः प्रकृतयः तत्तत्प्रतिनियतार्थप्राहकत्वात् । अत्रापि नियमे भूयस्वमेव तन्त्रम्, रसा-दिमत्त्वे च रसनादीनां प्राह्मजातीयविशेषगुणवत्त्वनियम एव प्रमाणिमिन्युक्तम् । एवं च विशिष्टादृष्टोपगृहीतकर्णशष्कुल्यविच्छन्नो नभोदेश एव श्रोत्रम् ॥ ६ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रीपस्कारे अष्टमाध्यायस्य दितीयाहिकम् ।

( विवृ० ) इन्द्रियरक्तरसम्बेक्कमूतप्रकृतिकमित्याह—तथेति । रस-प्रहणे रसने आपः प्रकृतयः, रूपप्रहणे चक्षुषि तेजः प्रकृतिः, स्पर्शप-हणे त्विगिन्द्रिये वायुः प्रकृतिः, रसनेन्द्रियादीनां रसाचेकैकमात्रप्राहक- त्वात्, रसगन्धरपर्शाविशेषादिति काचित्को लिपिकरप्रमादप्रयुक्तः पाठ-स्तत्र कथंचिद्रथेसंगमनेऽपि तेज इत्यस्य हेत्वकथनेन संदर्भविरोधो दुर्वार एवेति, रसनादीनां जलीयत्वादिसिद्धिप्रकारः प्राग्दर्शित एवादरणीयः ६

इति श्रीजयनारायणतकपश्चाननभट्टाचार्यप्रणीतायां कणादसूत्रविवृतौ अष्टमाध्यायस्य द्वितीयाह्निकम् ।

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये अष्टमस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम्।

समाप्तश्चायमष्टमोऽध्यायः।

# नवमाध्याये प्रथमाह्विकम्।

### क्रियागुणव्यपदेशाभावात् प्रागसत् ॥ १ ॥

(उप०) संयोगसमवायान्यतरसन्निकर्षजलौकिकप्रत्यक्षनिरूपणान-न्तरं तिद्तरप्रत्यासित्तजन्यलौकिकालौकिकप्रत्यक्ष्व्युत्पादनफलकं नवमा-ध्यायमाह—क्रियेत्यादि । कार्यमिति शेषः । प्रागिति कार्योत्पत्तः प्राक्, कार्य घटपटादि, असत्तत्कालीनस्वजनकाभावप्रतियोगीत्वर्धः । अत्र हेतुः क्रियागुणव्यपदेशाभावात्, यदि तदानीमिप कार्य घटादि सदेव स्यात्तदा क्रियावत्त्वेन गुणवत्त्वेन च व्यपदिश्येत यथोत्पन्ने घट घटस्तिष्ठति घट-श्रलति रूपवानयं दृश्यते घट इत्यादिप्रकारेण व्यपदिश्यते न तथोत्पत्तेः प्रागिप व्यपदेशोऽस्ति तेन गम्यते तदानीमसन्निति । स च व्यूद्धमानेषु वीरणेषु, योज्यमानेषु तन्तुषु, चक्रारूढायां मृदि कुलालादिव्यापारेषु अनु-वर्तमानेषु, भविष्यत्यत्र कटः पटो घटो वेति सार्वलौकिकी प्रत्यक्षप्रताितः चक्षुविस्फारणानन्तरं जायमानत्वात् । न च संयोगसमवायान्यतरघटिता प्रत्यासित्तरत्र प्रभवति, तस्त्राद्धिद्धर्द्धाद्धिक्षेष्टणदा प्रत्यासत्तिरत्र तन्त्रम् । ननु चान्योन्याश्रयः सत्यां विशेषणतायां तत्प्रतितिः प्रतीतौ च विशेषणतेति चेन्न, विशेषणता हि तदुभयस्वरूपमेव उपिन्नष्टप्रत्ययजनन-योग्यं, तच प्रतीतेः पूर्वमिष सदेव।तदुक्तं न्यायवार्तिके 'समवायेऽभावे च विशेषणिवशेष्यभावः' इति । स चायं प्रागभावः प्रतियोगिजनकः, निह घट जाते स एव घटस्तदानिमेवोत्पद्यते तत्र कारणान्तरसक्त्वेऽपि कारण-वैकल्यमनुस्त्रियमाणं स्वप्रागभाववैकल्यमेवानुसर्तुमहिति, तद्धटोत्पत्तौ स एव घटः प्रतिबन्धक इति चेत्तिई प्रतिबन्धकाभावत्वेन तस्य कारणत्वम-वर्जनीयम् । ननु यदि घट एव तस्याभावस्तदा घटे नष्टे तद्धन्मज्जनाप-त्तिरिति चेन्न, घटनाशस्यापि तिद्धरोधित्वात् । निह विरोधिसत्त्वका-छेऽपि विरोध्यन्तरप्रादुर्भाव इति । नह्यनयोर्देशकृतो विरोधो येन गोत्वा-श्वत्ववत् समानकाळीनत्वं स्यात् , किं तिर्ह काळकृतस्तथा च कथमे-ककाळावस्थायित्वं भेवत् ॥ १॥

( विवृ० ) हेरम्बाम्बापदद्वन्द्वं निधाय हृदयाम्बुजे । काणादनवमाध्यायं विवृणोमि कुत्हूहलात् ॥ १ ॥

अभावप्रत्यक्षमभिधित्सुर्भूमिकामाह—क्रियेत्यादि । घटादिकार्य स्वो-त्पत्तेः प्रागसत्, क्रियाया गुणस्य च व्यपदेशस्य व्यवहारस्याभावात् । घटे जाते यथा घटस्तिष्ठति घटश्रव्यवि घटः स्याम इत्यादि क्रिया-गुणव्यवहारो भवति पूर्वे तु न तथा व्यवहार इत्यर्थः । अतः सत्का-र्यवादो निरस्त इति घटोत्पत्तेः पूर्वे घटप्रागभावस्तिष्ठतीति स च प्रतियो-गिजनकः कथमन्यथा कारणान्तरसत्त्वे उत्पन्नस्य न पुनरुत्पादः । इहे-दानीं घटो भविष्यतीत्यादिप्रत्यक्षमि प्रागभावे मानमिति ॥ १ ॥

(भाष्यम्) परीक्षितं भावानां प्रत्यक्षम् । अभावानां परीक्ष्यते । द्विविधो ह्यभावः यत्किंचित्र कदाचिद्रवति गगनारिवन्दादि, किंचिच कदाचिद्रवदि कनचिद्रूपेण कुत्रचिद्रवति, न सर्वदा न रूपान्तरेण न खल्विप सर्वत्र । तत्राद्योऽवस्तुभूतो वस्तुभूतस्वन्त्यः । यस्त्ववस्तुभूतोऽभावः सोऽयमपदार्थः । असद्भावमात्रं त्वस्य प्रमाणादुपळ्ब्वय्यम् । कथिमिति चित्सदुपळ्ब्धो तद्नुपळ्ब्धेः । प्रमाणेन खल्वयं प्रमाता सदुपळभते । यद्सत् तत् खल्वसत्त्वादेव नोपळभते । अनुपळ्ब्येर्नास्ताति विज्ञायते । यद्यस्थास्यदुपळभ्येत इति । यश्च वस्तुभूतो भवत्यभावः स त्वर्थेषु भवन्ना-तिरिच्यते । अनुपळ्वेर्नास्ताति विज्ञायते । सम्वायभ्योऽन्योऽभावो नाम । भावप्रपञ्चा एवते सप्तमस्त्वभाव इत्यसर्मा-समवायभ्योऽन्योऽभावो नाम । भावप्रपञ्चा एवते सप्तमस्त्वभाव इत्यसर्मा-

चीनम् । कस्मात् ? अभिप्रायभेदापत्तेः । तस्मादर्थेषु भवन्नभावो नाति-रिच्यते । तस्योदाहरणम्-\*ऋियागुणव्यपदेशाभावात् प्रागसत् । यदेत-त्कार्यजातमुत्पत्तः पश्चादुपलम्यते तत्सर्व पूर्वमुत्पत्तेरसत् । कस्मात्? कियागुणव्यपदेशाभावात् । सतो हि क्रियया गुणेन च व्यपदेशो भवति अस्ति चल्रत्येकः शुक्त इत्येवमादिः । प्राक् चोत्पत्तेर्न किंचिदेवं क्रियया-गुणेन च व्यपदिश्यते । तस्मात्तदानीमसन्नास्तीति । विपर्यये हि क्रियया गुणेन च व्यपदेशः स्यात् । न वै खलु प्रागुत्पत्तेः कार्यात्मना क्रियागु-णाभ्यां व्यपदेशो भवतीति ॥ १ 🕪

### सदसत्।। २॥

( उप० ) अभावान्तरं प्रतीतिबलसिद्धमाह—तदसदिति । यथा कारणव्यापारात्पूर्वे प्रलक्षानुमानाभ्यां कार्यस्यासत्त्वं प्रमीयते, तथा विनाशकस्य मुद्गरादेर्व्यापारानन्तरं सदेव कार्य घटादि इदानीमसदिति प्रत्यक्षानुमानाभ्यामेव प्रमीयते, स चायमभावो ध्वंस इति गीयते। भवति हि घटो नष्टो ध्वस्तः, इदानीं श्रुतपूर्वी गकारो नास्तीत्यादि-धीरिति भावः॥ २॥

ं (विवृः) श्वंसरूपोऽभावोऽप्यस्तित्याह—सद्सदिति । सद्पि घटा-दिकार्य मुद्गरप्रहरानन्तरमसत् अवर्तमानं ध्वंसप्रतियोगीत्यर्थः । तथाच घटो नज्ञ्यति घटो ध्वस्त इत्यादिप्रत्यक्षसिद्धो ध्वंसात्मको भावोऽप्य-स्तीति भावः ॥ २ ॥

(भाष्यम् ) यद्वै खल्वेतत्प्रागुत्पत्तेरसत्, तदेतत्- \* सदसत् । पूर्वमु-त्पत्तेः कारणात्मना सदेव कार्यात्मना भवत्यसदिति । यचैतत् प्रागुत्पत्तेः कार्यात्मना भवत्यसत्।। २ ॥

असतः क्रियागुण्ड्यपदस्यावादर्थान्तरम् ॥ ३ ॥

( उप० ) ननु घट एवावस्थाविशेषे ध्वंसव्यवहारं करोति न तु घटाद्न्यस्तस्य ध्वंस इत्यत आइ—असत इति । सदिति सूत्रशेषः, असतः सत् अर्थान्तरम्, कुत इत्यत आह क्रियागुणव्यपदेशाभावादिति। नहि प्रध्वंसकालेऽपि वर्तते घटः, अस्ति घटः, इदानीं रूपवान् घटः, घटमानयेत्यादिव्यपदेशस्तदितो वैधर्म्यादसतः सदर्थान्तरमिति ॥ ३ ॥ (विवृः ] ननु मुद्गरप्रहारानन्तरं तिरोभूतः सन् मृद्येव घटस्तिष्ठति

तार्दृशावस्थान्विती घट एव ध्वसञ्यवहारविषय इत्यत आह—असत इति ।

असतो अवर्तमानस्य क्रियागुणन्यपदेशाभावात् क्रियागुणन्यवहारा-भावादसत इति सावधारणं तथाचावर्तमानस्यैव क्रियागुणन्यपदेशाभावः । निहि मुद्गरप्रहारानन्तरं घटश्वलति स्यामो घटो दृश्यते इति न्यवहारा लोकानां तस्माद्धंसन्यवहारविषयो न घटस्तस्यावर्तमानत्वात् किंतु अर्थान्त-रम्, घटादन्य एव ध्वंसनामा जन्याभाव इति ॥ ३ ॥

(भाष्यम्) तत् खळु— असतः क्रियागुणव्यपदेशाभावादर्थान्तरम्। यद्वै न कदाचिद्भवति तस्माद्सतो गगनारिवन्दादेरर्थान्तरमन्यद्विळक्षण-मिति। कस्मात् ? असतः क्रियागुणव्यपदेशाभावात् । गगनारिवन्दादेः खल्ववस्तुनः क्रियागुणव्यपदेशो न कथंचिद्भवति । यच्च सद्सत्, तस्य त्वस्ति कारणात्मना तद्यपदेशः । अस्त्यभावः पृथगेक इति चैवमादिकः क्रियागुणव्यपदेशोऽस्योद्धेक्षितव्य इति । अथापि खल्वसिद्दानीमेतत्पर-तो भविष्यतीति भविष्यन्नर्थोऽसन्नुच्यते। सोऽयमुत्पत्तः प्राक्षार्यात्मनाऽसन्त्रप्यो स्पान्तरेण सन्निति विज्ञायते। अथापि खल्वन्योऽर्थोऽर्थान्तरम् । सोऽयमभावोऽन्योऽर्थो नत्वर्थेभ्योऽन्यः। कस्मात् असतः क्रियागुणव्यपदेशाभावात्। सद्धि क्रियागुणाभ्यां व्यपदिश्यते । सदिति द्व्यगुणकर्भणामिवशेषः। अभावोऽपि सन्निति तेष्वेवान्तर्भवति । सोऽयं यस्याभावः तस्मादन्यो भाव एव कश्चिदेवमुच्यते, न त्वपूर्व किंचिदिति। प्राग्नसतोऽर्थोन्तरत्ववचनात् सर्वेषामसतामर्थान्तरत्वं प्रतिपत्तुमर्हतीति मन्यते सूत्रकारः॥ ३॥

सचासत् ॥ ४॥

( उप० ) प्रागमावप्रध्वंसौ साधियत्वाऽन्योन्याभावं साधियतुमाह—सचासिदिति । यत्र सदेव घटादि असिदिति व्यविद्वयते तत्र तादात्म्या-भावः प्रतीयते । भवति हि असन्नश्चो गवात्मना, असन् गौरश्वात्मना, असन्पटो घटात्मना, अघटः पटः, अनश्चो गौः, अगौरश्व इत्यादिप्रतीतिः। तद्स्यामश्वान्योन्याभाववान् गाः पटान्योन्याभाववान् घट इत्यन्योन्याभाव एव तादात्म्याभावापरनामा भासते । तदत्र तादात्म्यं प्रतियोगितावच्छेदकम् , प्रतियोगिसमानाधिकरणश्चायमभावः भवति हि घटो न भूतछमिति प्रतीतिः। नित्यश्च, कदाचिदिप घटपटयोस्तादात्म्यासंभवात् ॥ ४ ॥

( विवृ ० ) भेदरूपोऽभावोऽप्यस्तीत्याह—सचासदिति । सदिप घटादि भूतलादौ असद्न्योन्याभावप्रतियोगी भूतलं न घट इत्यादिप्रतिते: । ननु घटवति भूतले कथं घटस्यान्योन्याभावः स्थास्यति प्रतियोगिरूपस्य घटस्य विरोधिनः सत्त्वादिति चेन्नह्ययं कंचिदभावं प्रति येन केनापि संबन्धेन प्रतियोगिनो विरोधिता । तथा सति समवायसंबन्धाविन्छन्न-प्रतियोगिताकघटात्मन्ताभावस्यापि भूतलेऽसत्त्वप्रसङ्गात् । किंतु प्रतियोगितावच्छेद्कसंबन्धेनैव प्रतियोगी अभावस्य विरोधी तथाच अन्योन्याभावस्य प्रतियोगितावच्छेद्कः संबन्धस्तादात्म्याख्य एव तेन संबन्धेन च घटस्य स्वस्मिन्नेव सत्त्वेन भूतलादावसत्त्वात्तत्र घटान्योन्याभावसत्त्वे न को-ऽपि विरोधः।अयं चान्योन्याभावोऽत्यन्ताभाववन्नित्य एवेति बोध्यम्॥४॥

(भाष्यम्) यथोत्पत्तेः पूर्वे कार्यजातं कार्यातमना भवत्यसत् , तथा परतोप्युत्पत्तेरात्मप्रहणात् पश्चादिखाह— श्रमचासत् । पूर्वे सद्पि पश्चादसत् । भूत्वा खल्वात्मप्रहाणादृर्ध्वे न भवतीति । तदेतत् कारणा-त्मना भवद्पि कार्योत्मना न भवतीत्यसदुच्यते ॥ ४ ॥

## यचान्यदसदतस्तदसत् ॥ ५ ॥

(उप०) इदानीं चतुर्थमभावमत्यन्ताभावाख्यमाह—यचान्यदिति। अतः पूर्वोक्तादभावत्रयात्, यदन्यदसत् तदसत्, तद्त्यन्तासत्त्वम्। असिद्त्युभयत्र भावप्रधानो निर्देशः तत्रैकमसदुद्देश्यमपरमसद्विधेयम्। तथाचोक्ताभावत्रयभिन्नो योऽभावः सोऽत्यन्ताभाव इति पर्यवसन्नोऽर्थः। तत्र प्रागभावस्य उत्तरावधिकत्वम्, प्रध्वंसस्य पूर्वावधिकत्वम्, अन्योन्याभावस्य प्रतियोगिसमानाधिकरणत्वमत्यन्ताभावस्य तु त्रितयवैधम्यमतश्च-तुर्थोऽयमभावः॥ ५॥

(विदृ०) अत्यन्ताभावं साधयति—यचेति । अत उक्ताद्भावत्रयाद्-न्यद्यस्त् भावभिन्नम्, तद्सत् अत्यन्तासक्त्वं भावप्रधाननिर्देशोऽयम् । अत्यन्ताभावाख्यमिति तु फलितार्थः । अयं चात्यन्ताभावस्त्रुरीयोऽभावः सदातनश्च । प्रतियोगितत्प्रागभावतद्भृंसास्त्रय एवात्यन्ताभावस्य विरो-धिनः, रक्तघटे श्यामं रूपं नास्ति श्यामघटे रक्तं रूपं नास्तीति प्रतिती च ध्वंसप्रागभावाववगाहेते नत्वत्यन्ताभावमिति प्राच्यः । नव्यास्तु ध्वंसप्रा-गभावयोनित्यन्ताभावविरोधित्वमतो ध्वंसादिकालावच्लेदेनाप्यत्यन्ताभावो वर्तत एव । यत्र भूतले पूर्वभपसारितं घटादिकं पुनरानीतं तत्र घट-कालस्याभावसंबन्धाघटकत्वाद्वटसत्त्वकाले न घटात्यन्ताभावबुद्धिरि-त्याहुः । केचित्तु यत्र भूतले पूर्वे घटादिकं स्थितमथापसारितं पुनरानीतं च तत्रोत्पाद्विनाशशाली सामयिकनामा चतुर्थः संसर्गाभाव एव प्रतीयते नात्यन्ताभाव इत्याहः॥ ५॥

(भाष्यम्) तदेवं रूपान्तरेण सद्प्यन्येन रूपेणासद्भवतीत्युक्तम् । यचावस्तुभूतमभावो न कदाचिद्भवति, तद्भिधीयते, — \*\* यचान्यद्सद्तस्त-द्सत् । अतोऽस्माद्सतो यद्विलक्षणमसत् नास्तीत्यसत् न भवतीत्यभावो गगनारिवन्दादि, तत् खल्वसदेव न कथंचित्सदिति । अथापि खल्वतो-ऽसतो विलक्षणं यद्सद्सन्नश्चो गवात्मनेत्यगौरश्चः असन् गौरश्चात्मनेत्यनश्चो गौरित्येवमादि, तद्सत् । अश्चात्मना सन्नप्यश्चो न गवात्मना-ऽस्तीति ॥ ५॥

# असदिति भूतप्रत्यक्षाभावाद्भतस्मृतेर्विरोधिप्रत्यक्षवत् ॥ ६ ॥

(उप०) इदानीं प्रकरणान्तरमारभते तत्र प्रध्वंसे तावत्प्रत्यक्षसा-मग्रीमाह—असदिति। असदितीतिकारेण प्रत्यक्षाकारं ज्ञानमाह तेनासन् घटः नष्टो घटः, ध्वस्त इदानीं घट इति प्रत्यक्षा प्रतीतिरस्ति। तत्र दृष्टान्तो विरोधिप्रत्यक्षविद्ति विरोधिनो घटादेर्यथा स्पष्टं प्रत्यक्षं तथा तत्प्रध्वं-सस्यापि। तत्र कारणमाह भूतप्रत्यक्षाभावादिति भूतस्य उत्पद्य विनष्टस्य घटादेः प्रत्यक्षाभावात्। एतेन योग्यानुपल्लिधमाह, तत्र चायं तकेः सह-कारी, यद्यत्र घटोऽभविष्यत् भूतल्यमिवाद्रक्ष्यत् न च दृश्यते तस्मान्नास्ती-ति। सहकार्यन्तरमाह भूतस्मृतेरिति भूतस्य प्रतियोगिनो घटादेः स्मृतेरि-ति प्रतियोगिक्षस्यस्मृक्तम्॥ ६॥

(विवृ०) अभावचतुष्टयं व्युत्पाद्य ध्वंसप्रत्यक्षं व्युत्पाद्यति—अस-दिति। असिदिति असन् घटः नष्टो घटः ध्वस्तो घट इत्यादिप्रत्यक्षं विरो-विप्रत्यक्षवत् प्रतियोगिघटप्रत्यक्षतदनुभवसिद्धं छौकिकसन्निकर्षजन्यं चे-त्यर्थः। तत्र च प्रतियोगिप्रत्यक्षं चक्षुरादिसंयोगजन्यं ध्वंसप्रत्यक्षं तु चक्षुरा-दिसंयुक्तविशेषणताजन्यमिति विशेषः। अपरमिप विशेषमाह भूतप्रत्यक्षा-भावादिति। भूतस्य अतीतस्य प्रतियोगिनो घटादेः प्रत्यक्षस्याभावाद्यो-ग्यानुपल्लम्भरूपात् कारणात् भूतस्य अतीतघटादेः स्मृतेः स्मरणात्मकाद्य-तियोगिज्ञानाच जायमानमिति पूरणीयम्। तथाच ध्वंसप्रत्यक्षं प्रतियो-ग्यनुपल्लिखजन्यं। प्रतियोगिज्ञानजन्यं च, प्रतियोगिप्रत्यक्षं प्रतियो-इतोऽपि विशेष इति भावः। अत्र स्मृतित्वमविविक्षतं ज्ञानमात्रं तु विव-क्षितमिति मन्तव्यम्। एवं च घटाद्यो यथा प्रत्यक्षसिद्धास्तथा तद्धंसा अपीति भावः॥ ६॥ ३१६

(भाष्यम्) असतां प्रत्यक्षं तु,— असिद्ति भूतप्रत्यक्षाभावाद्भृतस्मृते-विरोधिप्रत्यक्षवत्। पूर्वमृत्पत्तेः परतश्चात्मप्रहाणादसिद्दानीमेतिद्ति यद्प-त्यक्षं तत् खलु भूतस्य विरोधिनो भावस्य प्रत्यक्षाभावाद्भृतस्मृतेश्च नि-ष्पद्यते। उपलब्धियोग्यं विरोधिनमनुपल्लभमानः विरोधिनं च स्मरन् तिद्-दानीमसिद्त्युपल्लभते। भूतं ह्यभूतस्यासतो विरोधि। निह सदसतोः सहभाव इति। विरोधिप्रत्यक्षविदिति निद्शीनम्। तस्मात् प्रतिपद्यामहे विरोधिप्रत्यक्षहेतुरसत्प्रत्यक्षनिमित्ति।। ६।।

# तथाऽभावे भावप्रत्यक्षत्वाच ॥ ७॥

( उप० ) प्रागमाने प्रध्वंसप्रत्यक्षताप्रकारमतिदिशन्नाह्—तथेति । सा-मान्यवाच्यप्ययमभावशब्दः प्रकरणात् प्रागभावपरः । यथा प्रध्वंसे प्रत्य-क्षज्ञानं तथा प्रागभावेऽपि, कुतः भावप्रत्यक्षत्वात् भावस्य व्यूह्ममानवी-रणादेः प्रत्यक्षत्वात् प्रत्यक्षेण विषयीक्रियमाणत्वात् । यद्वा भावस्याधि-करणस्य प्रतियोगिनश्च प्रत्यक्षत्वाद्योग्यत्वादित्यर्थः संसर्गाभावप्रहेऽधिकर-णयोग्यतायाः प्रतियोगियोग्यतायाश्च तन्त्रत्वात् । चकारात्प्रतियोगिरमरण-मुक्तं च तर्क समुक्षिनोति, अनादेरपि प्रागभावस्यानन्तस्यापि ध्वंसस्या-वस्थाविशेषमात्रे प्रत्यक्षत्वम् ॥ ७॥

(विष्टु०) प्रागभावप्रत्यक्षमप्यनयैव रीत्या भवतीत्याह्—तथेति । अभावे प्रागभावे सामान्यवाचकशब्दस्य विशेषपरत्वात्, तथा प्रत्यक्षम्, यथा ध्वंसे इन्द्रियसिन्नकर्षयोग्यानुपल्लिधप्रतियोगिज्ञानैः प्रत्यक्षं जायते तथा प्रागभावेऽपीत्यर्थः। ननु प्रागभावस्यानादित्वात्कपालादिसंयोगजनना-दितपूर्वभिप कथं न प्रागभावस्य प्रत्यक्षमुक्तानां कारणानां तदानीमिष संभवादित्यत आह्—भावप्रत्यक्षत्वादिति । भवत्यस्मादित्यपादाने घञ् । भावश्यस्मकारणसामग्री तेन प्रत्यक्षं यस्य तत्त्वात् चरमकारणसामग्रीव्य-द्भाव्वादिति फल्लितार्थः। तथाचोक्तस्थले चरमकारणसामग्र्यभावात्र प्रागभावस्य प्रत्यक्षवार-णाय चकारस्तेन च प्रतियोगियोग्यत्वं समुचितमिति मन्तव्यम्।। ७।।

(भाष्यम् ) यथा भूतप्रत्यक्षाभावाद्भृतस्मृतेश्चाभावप्रत्यक्षम् । तथा अ-भावप्रत्यक्षत्वादिष भावे प्रत्यक्षम् । उपादेयेषु वासःसु लक्षितेषु, येषु तानि स्थाणानि न पश्यित तानि अनुपादेयानि वासांस्यभावप्रत्यक्षत्वात् प्रति-पर्यते। सोऽयमभावो भावप्रतिपत्तिहेतुरिति। तचैतद्भावप्रभेयप्रतिपादनार्थे सूत्रं, लक्षितेष्वलक्षणलक्षितत्वादलक्षितानां तत्त्रमेयसिद्धेरिति तन्त्रान्तरसन् माचारात् प्रतिपत्तव्यम् । एवमन्योऽपि विषयो बुमुत्सितव्य इति ॥ ७॥

# एतेनाघटोऽगौरधर्मश्च व्याख्यातः ॥ ८॥

( उप० ) अन्योन्याभावस्य प्रत्यक्षतामाह—एतेनेति । एतेनेति प्रति-योगिस्मरणाधिकरणप्रहणप्रागुक्ततकीनतिदिशाति । योग्यानुपलम्मः सर्वत्र समानः । चकार उक्तसमुचयार्थः । अधर्भ इत्यतीन्द्रियस्यापि धर्मस्य सुख-ज्ञानादावधिकरणेऽन्योन्याभावस्य प्रत्यक्षतां वदन्नन्योन्याभावमहे प्रति-योगियोग्यता न तन्त्रं किंत्वधिकरणयोग्यतामात्रं तन्त्रमित्युपदर्शयति, कथमन्यथा स्तम्भः पिशाचो न भवतीति पिशाचान्योन्याभावः स्तम्भे गृह्यते स्तम्भात्मतया पिशाचानुपलम्भस्य तद्न्योन्याभावप्राहकत्वात् , त-स्याप्यनुपलम्भस्य प्रतियोगिसत्त्वविरोधित्वात् स्तम्भे पिशाचतादात्स्ये सत्यनुपलम्भानुपपत्तेः । ननु पिशाचतादात्म्यमिह न प्रतियोगि, किं त-हिं पिशाचः, स च स्तम्भे वर्तमानोऽपि गुरुत्ववन्नोपलभ्यते इति तद्-नुपलम्भः प्रतियोगिसत्त्वविरोधी न भवतीति चेन्न प्रतियोग्यनुपलम्भव-द्यतियोगितावच्छेदकानुपलम्भस्याप्यभावप्रहकारणत्वात् । ननु प्रतियोगि-त्वप्रहाधीनोऽन्योन्याभावप्रहः प्रतियोगित्वं चान्योन्याभावविरहात्मत्वं ततुश्चान्योन्याभावप्रहाधीन एवान्योन्याभावप्रह इति चेन्न । अधिकरणावृ-त्तित्वेन ज्ञायमानो धर्म एव प्रतियोगितावच्छेद्को न तु प्रतियोगिता-वच्छेद्कत्वेनापि तद्ग्रहस्तत्रमित्युक्तत्वात् ॥ ८ ॥

(विवृ०) अन्योन्याभावस्याप्येवं प्रत्यक्षं भवतीत्याह्—एतेनेति । अघटः पटः अगौरवः अधमः सुखमित्याद्याकारकोऽन्योन्याभावप्रत्य-योऽपि एतेन प्रध्वंसप्रागभावप्रत्यकथनेन व्याख्यातः कथित इति समु-दितार्थः । तथाचान्योन्याभावप्रत्यक्षेऽपि इन्द्रियसंबद्धविशेषणता प्रतियोन्यनुपलन्भः प्रतियोगिज्ञानं चैतानि कारणानि, इयान् परं विशेषो यत्सं-सर्गाभावप्रहे प्रतियोगियोग्यत्वं तन्त्रम्, अन्योन्याभावप्रहे त्विकरणयोन्यत्वमिति धर्मस्यातीन्द्रियत्वेऽपि सुखादौ योग्याधिकरणे तदन्योन्याभावस्य प्रत्यक्षं निराबाधमेवेति । यत्तु संसर्गाभावप्रहे प्रतियोग्यधिकरणोभययोन्यत्वं तन्त्रमिति कैश्चिदुक्तं तन्न समीचीनम् । तथा सति पाषाणे सौरभान्यत्वं तन्त्रमिति कैश्चिदुक्तं तन्न समीचीनम् । तथा सति पाषाणे सौरभान्यत्वं तन्त्रमिति कैश्चिदुक्तं तन्न समीचीनम् । तथा सति पाषाणे सौरभान्यत्वं तन्त्रमिति कैश्चिदुक्तं तन्न समीचीनम् । तथा सति पाषाणे सौरभान्यत्वं तन्त्रमिति कैश्चिदुक्तं तन्न समीचीनम् । तथा सति पाषाणे सौरभान्यत्वं तन्त्रमिति कैश्चिदुक्तं तन्न समीचीनम् । तथा सति पाषाणे सौरभान्यत्वं तन्त्रमित्वयः च प्रत्यक्षानुपपत्तेसत्तद्धिकरणानां तत्तदिन्द्रयायोग्यत्वात् ।

अतएव त्वक्संयुक्तकालविशेषणतया वायुस्पर्शनाशप्रत्यक्षं पक्षधरिमश्रैः स्वीकृतमिति संक्षेपः ॥ ८॥

(भाष्यम्) अथापि खलु यस्य भावस्य यत्र न भावस्तस्य तत्राभावे सोऽयमभावो यस्मिन् भवति तस्य भावस्य प्रत्यक्षत्वाद्यत्यक्षं भवति असद्त्रैतदिति— ११ एतेनाघटोऽगौरधर्मश्च व्याख्यातः । भवन् पटो न घटात्मना भवतीत्यघटः पटः । भवन्नश्चो न गवात्मना भवतीत्यगौरश्वः भवत्पापं न धर्मात्मना भवतीत्यधर्मः पापमिति । पूर्वयोः प्रत्यक्षमन्त्ये तूपळाच्यमात्रमिति । अथापि खलु धर्मादुत्पद्यमानं सुखं सुखात्मना भव-दिप न धर्मात्मना भवतीत्यधर्मः सुखमिति ॥ ८॥

### अभूतं नास्तीत्यनथीन्तरम् ॥ ९ ॥

(उप०) अथेदानीमत्यन्ताभावप्रत्यक्षतामाह—अमृतमिति। भूतमि-दानीं नास्तीति प्रतीतिर्ध्वसमालम्बते भूतत्वं नोल्लिविति किंत्विदं नास्ती-तिमात्रोल्लेखिनी प्रत्यक्षप्रतीतिरत्यन्ताभावमालम्बते; अभूतमित्युत्पादिव-नाशानालम्बनत्वं द्योतयति अनर्थान्तरत्वमपि तद्भिप्रायकमेव, यथा जले प्रथिवीत्वं नास्ति पृथिव्यां न जलत्वमिति। यदि हि जलावयविनि प्रथिवीत्वं स्यात् उपलभ्येत न चोपलभ्यते तस्मात्रास्तीति तर्कपुरस्कारो-ऽत्रापि द्रष्टव्यः। एवंच यद्वस्तु यत्र न कदापि भविष्यति न च कदाचि-द्भृतं तस्य वस्तुनस्तत्रात्यन्ताभावो मन्तव्यः। भूतभविष्यतोश्च तत्र प्रध्वं-सप्रागभावालम्बन एव तत्राधिकरणे नास्तीति प्रत्ययः। अत एवायमात्य-न्तिकस्वैकालिक इत्यमिधीयते।। ९॥

(विद्यु०) अत्यन्ताभावस्यापि प्रत्यक्षमाह—अभूतिमित । अभूतिमिति नास्ति भूतमतीतं यत्र प्रत्यक्षे तादृशम्, नास्तीति यद्यद्यक्षम्, तदनर्थान्तरम्, नास्ति विषयतयाऽर्थान्तरमत्यन्ताभावभिन्नं ध्वंसादिरूपं यत्र तत्। रक्तघटे द्रयामो नास्तीतिप्रत्यक्षे भूतस्य श्यामरूपस्य विषयतया वर्तमान्त्वेन तत्प्रत्यक्षं श्यामध्वंसविषयकम्, वायो रूपं नास्तीति प्रत्यक्षं च न वायो पूर्वोत्पन्नं रूपं विषयीकरोति । तस्मात्तप्रत्यक्षं न ध्वंसविषयकं किंत्तवन्यन्ताभावविषयकमेवेति, भूतपदं भविष्यतोऽप्युपलक्षकम्, तेन श्यामे रक्तं रूपं नास्तीति प्रागभावप्रत्ययस्यात्यन्ताभावाविषयकत्वेऽपि न क्षतिः ॥ ९॥ (भाष्यम्) अथापि खल्वेतर्द्यभूतं द्रव्यं परतो भविष्यतीति कुतः

**१ पृथिन्यां** जलस्वमिति पाठः ।

प्रतिपत्तिः अभूतं नाम भूतप्रतिषेषः, न त्वेतत् द्रव्यमित्यत आह— \*अभूतं नास्तीत्यनर्थान्तरम् । यत्र भवति तदभूतं यत्र विद्यते तत्रास्ती-त्यनयोस्तुल्योऽर्थः । प्रागुत्पत्तेः परतश्चात्मप्रहाणात्र भवति कार्यजातं तदात्मनेत्यभूतामिति नास्तीति चोच्यते । भवत्रश्चो गवात्मना न भवतीति गवात्मना नास्तीत्युच्यते । एवं शेषेषु वाच्यम् ॥ ९ ॥

नास्ति घटो गेहे इति सतो घटस्य गेहसंसर्गप्रतिषेधः ॥ १० ॥

( उप० ) नतु गेहे घटाभावो नात्यन्ताभावः कदाचित्तत्र घटसत्त्वात्, नापि प्रागभावप्रवंसी, तयोः समवायिकारणमात्रवृत्तित्वात् । नाष्युत्पा-दविनाशशीलोऽत्यन्ताभाव एव, आत्यन्तिकस्रोत्पादविनाशशील्खेति वि-रोधात् । नापि चतुर्थ एवायं संसर्गाभावः, तस्य त्रैविध्यविभागव्याघाता-दित्यत आह-नास्तीति । गेहे घटस्य यः संसर्गः संयोगस्तस्य प्रतिषेधः, स च यदि कदाचिद्पि न घटस्तदात्यन्ताभाव एव, भविष्यतः प्रागमावो भूतस्य प्रध्वंसाभावः । तर्हि घटसंसर्गो गेहे नास्तीति प्रतीत्या भवित-व्यमिति चेत्प्रतीत्या भवितव्यमिति कोऽर्थः । यदि तदिषयया प्रतीत्या भवितव्यमित्यापादनार्थस्तदेष्टापत्तिः। अथ तदुङ्केखिन्येति, तदा गेहे इत्यधिकरणोहेखस्यैव संसर्गोहेखपर्यवसानमाधारत्वस्यैव धर्मसंबन्धाका-रत्वात् । तत् किं घटस्तत्रास्त्येव, अस्त्येवेति कोऽर्थस्तत्र समवेतः संयुक्तो वा । नाद्यः समवेतघटस्य तत्राभावात् । न द्वितीयः संयोगस्य निषेवात्। नन्वेवं घटादीनां केवलान्वयित्वप्रसङ्गः, तत्त्वंयोगसम्बाधान्यत्रस्यं स-र्वत्र निषेधादिति चेन्न, तदुभग्रनिषेधस्यैव घटनिषेधात्मकत्वात् । तर्तिक घटस्तत्संयोगश्चेत्येकं तत्त्वं, येन घटसंयोगिनिषेधो घटनिषेधः स्यात् । तत्कि घटस्तत्संयोगसमवायावेकं तत्त्वं, येन तद्विधिरेव घटविधिः स्यात् । नहि तौ यत्र निषिध्येते तत्र घटान्वयो येन केवलान्वयित्वं तस्य स्यात्। तथाच यस्य यो विधिस्तन्निषेघ एव तन्निषेघ इति । यद्वा घटस्य समवायि-तया गेहेऽत्यन्ताभाव एव, स एव गेहे घटो नास्तीति प्रतीतिवि**षयः।** कपाले संयोगितयेव। एवं सति केवलान्वय्यत्यन्ताभावप्रतियोगितया घटोऽसन् स्यादिति चेत् भवेदेवं यदि संयोगित्वसमवायित्वाभ्यां मिलि-ताभ्यां सर्वत्रासन् स्यादिति ॥ १० ॥

( विवृ ) ननु भूतलादौ यत्र पूर्व घटः स्थिएककोरप्रकारितस्तदानीं घटो नास्तीति प्रत्यक्षं न प्रागभावष्वंसाववगाहते तयोः समवायिकारण-वृत्तित्वनियमेन भूतलादिदेशेऽसत्त्वात् । नाप्यत्यन्ताभावम्, तस्य नित्य- त्वेन घटसत्त्वकालेऽपि तादृशप्रत्यक्षप्रसङ्गात्। तथाच तादृशप्रत्यक्षस्य कौ विषय इत्याकाङ्कायामाह-नास्तीति । सतः पूर्वे तत्र वर्तमानस्य घटस्य गेहसंसर्गप्रतिषेधः गेहे संसर्गाभावः तद्विशेषोऽत्यन्ताभाव इति त परमार्थ नास्ति गेहे घट इति प्रत्यक्षविषय इति समुदितसूत्रार्थः । तथाच तादृह प्रत्यक्षे घटात्यन्ताभाव एव तत्तत्कालीनगेहाद्यात्मकेन स्वरूपसंबंधेन भ सते, घटकाले तु तादृशसंबन्धासत्त्वान्न तद्त्यन्ताभाववृद्धिरिति भावः केचित्त नास्ति गेहे घट इति प्रत्यक्षस्य विषयो घटस्य गेहसंसर्गप्रतिषे गेहृष्टुत्तित्वाभावः स च घटापसारणकालीनघटात्मकेन स्वरूपसंबन्धेन घ बाधित एवेति । नच घट इति प्रथमाऽनुपपत्तिरनुयोगिनि सप्तम्याः संस र्गाभावबोधे तन्त्रत्वादिति वाच्यं, प्रातिपदिकार्थस्यात्यन्ताभावबोधस्थळ र अनुयोगिनि सप्तम्यपेक्षणादुक्तस्थले सप्तम्यर्थाभावस्य घटे भानात् । नच त्रास्तीति क्रियायाः क्रुत्रान्वयः नव्ये चेत्तदा घटौन स्त इत्यादौ द्विवन नाद्यनुपपत्तिः । घटे चेन्नन्वर्थस्य घटांशे विशेष्यतावच्छेदकतया भानं संभवति। अन्यथा न घटः पटिसाष्ट्रतीत्यादिप्रयोगस्यापि साधुत्वापत्तेरि वाच्यं नव्यर्थप्रातिपदिकार्थाभावस्य विशेष्यतावच्छेदकतया वेऽपि व्युत्पत्तिवैचित्र्येण नवर्थस्य सुवर्थीभावस्यास्तिकियाविशेष्यता च्छेदकविधया भाने वाधकाभावात् । वस्तुतस्तु नास्ति गेहे घट इत्या लापप्रयोजकत्वं तादृशप्रत्यक्षस्याबाधितमेव तादृशशब्दजन्यबोधसमान कारकत्वस्य तत्राप्रयोजकत्वादित्याहुः ॥ १० ॥

(भाष्यम्) यद्यभूतं नास्तीत्येकोऽर्थः । नास्ति घटो गेहे इति प्रतिनीपपद्यते, न हि घटो नाम नास्तीत्यत आह— क्षनास्ति घटो गेहे इसतो घटस्य गेहसंसर्गप्रतिषेधः । नास्ति घटो गेहे इति सत एव घटस्य गे संसर्गः प्रतिषिध्यते । न त्वसावस्तीति । तदेवं प्रागुत्पत्तेः परतश्चात्मप्रत्यात्मप्रतिषध्यते । न त्वसावस्तीति । तदेवं प्रागुत्पत्तेः परतश्चात्मप्रत्यात्मविष्यते । एकत्र भवतश्च भावस्यान्यत्र संसर्गो न भवतीति चतुर्विधं भावजातं वस्तुभूतम् । तत्रोत्पत्तेः पूर्व परतश्चात्मप्रहाणात्स्वेन रूपेणासं पि रूपान्तरेण सदेवेति नार्थेभ्यो व्यतिरिच्यते । अश्वो गवात्मना प्रतिरूप्णेरश्च एव । यश्च घटस्य गेहसंसर्गप्रतिषधः, सोऽपि विभागात्म संयोगो हि तयोः संसर्गस्तत्यतिषधो विभाग एवति । अथापि खस्योगो नाम पृथक्त्वमेतदिति । अथापि खस्वभावो भावप्रतिषधमात्रिरं नातिरिच्यते । प्रतिषधो वस्त्वन्तरमिति चेत्तत्यसङ्गोऽभ्यनुङ्गायाम् । यो

भावप्रतिषेधः स खलु वस्त्वन्तरमित्यतिरिच्यतेऽर्थेभ्य इति । एवं सित्, येयं भावस्याभ्यनुज्ञा सापि वस्त्वन्तर्गमिति तस्या अप्यतिरेकप्रसङ्गः । बुद्धिरिति चेदन्यत्रानुपलन्धिप्रसङ्गः । येयं भावस्याभ्यनुज्ञा सा खलु बुद्धिर्नाम गुण इति चेदन्यत्रानुपलन्धिप्रसङ्गः । कस्यचिद्रावस्य कचिद्-भ्यनुज्ञा भवति सा चेद्बुद्धिनीम गुणः, आत्मन्यसावुपलभ्येत न भावे-ष्विति । अथाप्यभ्यनुज्ञा नाम बुद्धिरात्मनि भवन्ती भावेषुपलभ्यते बुद्धच-न्तरवदिति चेत्समानम् । प्रतिषेद्यो नाम वुद्धिरात्मनि भवन्ती भावेषूपळ-भ्यते इत्यभावो नातिरिच्यते भावादिति । अथापि खलु प्रागुत्मत्तेः परत-श्रात्मप्रहाणात् योऽयमभावो भावानां स खल्वयोगो नाम पृथक्तं गुणः। एतेन सतो घटस्य गेहसंसर्गप्रतिषेधो व्याख्यातः । योऽप्ययमगौरश्च इ-त्वेकभावात्मनाऽपरभावस्याभावः, सोऽपि वैलक्षण्यं नाम पृथक्त्वमेव । तदेवं प्रागुत्पत्तेः क्रियागुणव्यपदेशाभावाद्सत्कार्यभिति । तचैतत्कारणा-त्मना सदेव कार्यात्मनाऽसदिति । असतः क्रियागुणव्यपदेशाभावाद्स-तोऽर्थान्तरमयोगो नाम पृथक्त्वमिति । सच कार्यमात्मप्रहाणात्परतः कार्यात्मना भवत्यसदित्ययोग एवेति । यदप्यतोऽयोगादिलक्षणमसत तत्खळ वैळक्षण्यं नाम पृथक्त्विमति । यचैतद्योगाख्यमसत् , तस्य प्रत्यक्षाभावात्स्मरणाच विरोधिप्रत्यक्षवद्सदिति प्रत्यक्ष-भावप्रत्यक्षाभावादभावप्रत्यक्षं तथैवाभावप्रत्यक्षत्वाद्भावे मिति। यथा प्रत्यक्षमित्यभावप्रमेयं भाव इति । अथापि खल्वभावे तथैव भृतस्य विरोधिनः प्रत्यक्षाभावात्स्मरणाच यत्रायमभावो भवति तस्य भावस्य प्रत्य-क्षत्वाच प्रत्यक्षमिति । भवत्यस्मिन्नभाव इति भावोऽधिकस्णमभावस्य । कस्य पुनरभावस्यैवं प्रत्यक्षं, तदुच्यते । यदेतन्त्रावप्रत्यक्षादभावप्रत्यक्षम् । एतेनाघटोऽगौरित्येवमादिरभावः प्रत्यक्षतया व्याख्यात इति । तदेवं विरोधिनः प्रत्यक्षाभावात्स्मणाच प्रत्यक्षमयोगाख्यस्याभावस्य । वैलक्षण्या-ख्यस्य त्वधिकरणप्रत्यक्षादिति ॥ १० ॥

### आत्मन्यात्ममनसोः संयोगिक्रोहानुद्धाः सम् ॥ ११ ॥

( उप० ) तदेवं भावाभावविषयकं छौकिकप्रत्यक्षं निरूप्य योगिप्र-त्यक्षं निरूपयितुं प्रकरणान्तरमारभते-आत्मनीति । ज्ञानमुत्पद्यते इति शेष: । द्विविधास्तावद्योगिनः समाहितान्तःकरणा ये युक्ता इत्यभिबीयन्ते, असमाहितान्तःकरणाश्च ये वियुक्ता इत्यभिधीयन्ते । तत्र युक्ताः साक्षा- त्कर्तव्ये वस्तुन्यादरेण मनो निधाय निदिध्यासनवन्तः, तेषामात्मनि स्वान्तिनि परात्मिनि च ज्ञानमुत्पद्यते आत्मप्रत्यक्षमिति आत्मा प्रत्यक्षः साक्षान्तारिवषयो यत्र ज्ञाने तत्त्रथा । यद्यप्यस्मदादीनामपि कदाचिदात्मज्ञानमिस्त तथाप्यविद्यातिरस्कृतत्वात्तद्सत्कल्पमित्युक्तमात्ममनसोः सन्निकर्षनिद्येषादिति । योगजधर्मानुप्रह आत्ममनसोः सन्निकर्षे विद्येषस्तस्मानिद्यर्थः ॥ ११ ॥

(विवृ०) लौकिकसिन्नकर्षजन्यं प्रत्यक्षं परीक्ष्यालौकिकयोगजस-निन्नक्षजन्यं प्रत्यक्षं व्युत्पाद्यति—आत्मनीति । आत्ममनसोः संयोगिव-रोषाद्योगजधर्मसहकृतादात्ममनःसंयोगात् । आत्मिन बुद्धयारम्भे यत्ने सित 'आत्मा यत्नो धृतिर्बुद्धिः' इति कोषात्, बुद्धयारम्भ् यत्नजन्यायां चिन्तायां सत्यामिति तु फलितार्थः । आत्मप्रत्यक्षे स्वात्मनः परात्मनां च प्रत्यक्षं, भवतीति रोषः । अलौकिकसिन्नकर्षस्ताविष्ठियः सामान्यलक्ष्म-णाज्ञानलक्षणायोगजधर्मभेदात् । तत्र योगजधर्मो योगाभ्यासजनितो धर्म-विरोषः श्रुतिपुराणादिप्रमाणकः । सोऽपि द्विविधः युक्तयुज्जानरूपयोगि-द्वैविध्यात् । तत्र योगाभ्यासवद्याकृतमानसः समाधिसमासादितविविध-सिद्धिर्युक्त इत्युच्यते अयमेव विरिष्टयोगवत्त्वाद्वियुक्त इत्यप्युच्यते । यु-जानो विषयव्यावृत्तमानसो ध्यानसहकारान्निखिलपदार्थानां साक्षात्कर्ता, एतादृश्युज्जानमभिप्रत्यैवेदं सूत्रम् ।। ११ ।।

(भाष्यम्) परीक्षितं छौकिकं प्रतक्षम्। अछौकिकमिदानीं परीक्ष्यते। तत्र छोकसामान्यमतीतम् । किंच प्रत्यक्षं छोकसामान्यमतीतम् । यत्यक्षं छोकसामान्यमतीतम् । यत्यक्षं छोकसामान्यमतीतम् । यत्यक्षं छोकसामान्यमतीतम् । यत्यक्षं छोकसामान्यमतीतम् । यदाश्रया शास्त्र-प्रवृत्तिर्यस्य तत्त्वज्ञानेनापर्वाः यदाश्रयश्चेहिकामुष्मिको व्यवहारकछापः, सोऽयमात्मा न प्रत्यक्षो छोके। अत आत्मिन तावदार्षं विज्ञानमाह— अधात्मन्यात्ममनसोः संयोगविशेषो योगसमाधिकारितस्तस्मादात्मन्यात्मप्रत्यक्षं भवत्यछौकिकम्। एतचात्मनः प्रत्यक्षं न करणव्यपाश्रयम्, आत्मिन ह्यसो भवतीति। तचै-तत्, 'तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानं, स्वार्थसंयमात्पुरुषज्ञानाम्' इति तत्र्यान्त-रसमाचारात् प्रतिपत्तव्यम्। अथाप्येतदुक्तम्। न च पुरुषप्रत्ययेन द्रुद्धिस-त्वात्मना पुरुषो दृश्यते, पुरुष एव प्रत्ययं स्वात्मावछम्बनं पश्यतीति। विज्ञातारमरे केन विज्ञानीयादिति चार्षं विज्ञानं करणसव्यपेक्षमात्मनः प्रत्यक्षमाक्षिपति। यच मनसैवानुद्रष्टव्यमिति, तत्वल्वात्ममनसोयौगस्य

ζ

[-

**Ţ**-

Ì-

ने

यां

च

₹-

Ť-

**7**-

**Ŧ**,

1

ľ,

**X**-

١٠,

\*

**i**-

Ţ

**à-**

त−

₹-

٠,

त:

खः

प्रथमं येयमपेक्षा तद्विषयम् । अथाप्येतदुक्तम् । मनसा तु प्रसन्नेनेत्यादि । प्रसादश्च मनसः संस्कारो योगसमाधिनिमित्त इति । यन्मनसा न मतु-ते इति चार्ष विज्ञानमुर्प्रेक्षितव्यम् । अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धी-रो हर्षशोकौ जहातीत्यादयो निगमा अपि बुभुत्सितव्या इति ॥ ११ ॥

### तथा द्रव्यान्तरेषु प्रत्यक्षम् ॥ १२ ॥

( ७प० ) तत्किमात्मन्येव युक्तानां ज्ञानं, तत्कुतः सार्वज्ञयमित्यत आह—तथेति । ज्ञानमुत्पद्यत इति प्रकरणायातम्, तथेति योगजधर्मानु-गृहीतेनैव मनसा, द्रव्यान्तरेषु चतुर्ष्वणुषु मनसि वायुदिकालाकारोषु, द्रव्यपदेन तद्गतगुणकर्मसामान्यानां विशेषपदार्थस्य समवायस्याप्रत्यक्षग-तस्यापि गुरुत्वस्थितिस्थापकादेरात्मगतस्यापि जीवनयोनियत्ननिर्विकल्प-कभावनाधमीधमीदेः संप्रहः । सामप्र्या योगजधर्मोपप्रहस्य तुल्यत्वात्, अन्यथा सार्वज्ञ्यमुक्तं न भवेत् ॥ १२ ॥

(विवृ ) ननु योगजधर्मेणात्ममात्रस्य साक्षात्कारोपगमे योगिनः सर्वज्ञत्वमनुपपन्नमत आह—तथेति । उक्तयोगजधर्मसन्निकषीन्नात्ममात्रे प्रत्यक्षं किंतु द्रव्यान्तरेषु पृथिव्यादिष्वपि प्रत्यक्षं भवतीत्यर्थः ॥ १२ ॥

#### असमाहितान्तःकरणा उपसंहतसमाधयस्तेषां च ॥ १३ ॥

( उप० ) युक्तानां प्रत्यक्षं ज्ञानमिभ्यायेदानीं वियुक्तानामाह्—असमाहितेति । असमाहितान्तःकरणा इत्यस्येव व्याख्यानमुपसंहृतसमाथय
इति । यद्वा कथमसमाहितान्तःकरणा इत्यत आह्—उपसंहृतसमाथय
इति । उपसंहृतो दूरिकृतः समाधिनिदिध्यासनात्मको यस्ते तथा । ते
हि समाधिप्रभावाद्विकरणधर्माः अणिमाद्याः शरीरसिद्धीदूरअवणाद्याश्चेन्द्रियसिद्धीराप्तवन्तः समाधावप्यस्त्रंप्रत्ययमासाद्यन्तः 'तावदेवास्य
चिरं यावन्न विमोक्ष्ये अथ संपत्त्ये ' इत्यादिश्चितिसमिधगतकृत्यान्तराभावाः भोगमात्रस्य कर्तव्यतामाकस्यय तेषु तेषु प्रदेशेषु द्वीपोपद्वीपादिषु
तेन तेन जन्मना तुरङ्गमातङ्गविहङ्गभुजङ्गादिना देवर्षिमानुषभावेन च

पूर्वोपात्तान् कर्माशयानुपभु अहे तावत्प्राप्तेव निरपाया भूमिरित्याकल-यन्तः सकलमर्थजातं योगजधर्मबलोपवृंहितेन्द्रियशक्तयो व्यवहितं विप्र-कृष्टं च प्रत्यक्षीकुर्वन्ति ॥ १३ ॥

(विवृ०) युजानस्य प्रत्यक्षमुक्ता युक्तस्य तदाह—असमाहितेति । असमाहितान्तःकरणाः असमाहितं समाधिरहितमन्तःकरणं येषां ते तथा । उपसंहृतः समापितः सफलीकृतः समाधिर्येस्ते समाधेः फलं विविधाः सि-द्ध्यस्ता येषामुत्पन्नास्तादृशाः ये युक्तास्तेषामि आत्मनामन्येषां द्रव्या-णां च प्रत्यक्षं भवतीति समुदितार्थः । युज्जानस्य प्रत्यक्षे ध्यानापेक्षा, युक्तस्य प्रत्यक्षे तु ध्यानात्मकसमाध्यपेक्षा नास्तीति भावः ॥ १३ ॥

(भाष्यम्) तत्र केषामेतत्प्रत्यक्षम् ? उभयेषामित्याह-- असमाहि-तान्तः करणा उपसंहतसमाधयस्तेषां च । ये खल्वसमाहितान्तः करणाः ये चोपसंहतसमाधयस्तेषामुभयेषामप्येतत्प्रत्यक्षमिति ॥ १३ ॥

### तत्समवायात्कर्मगुणेषु ॥ १४ ॥

(उप०) ननु न तावत्तेषु मानसं ज्ञानं मनसो बहिरस्वातन्त्र्यात् । नापि बहिरिन्द्रियजन्यम्, तेषां संबद्धवर्तमानार्थप्राहित्वात्, यथायोगं रूपोद्भवादिसापेक्षत्वात्, आलोकादिसन्यपेक्षत्वाचेत्याराङ्क्ष्य केषुचित्पदा- शेषु प्रत्यासत्तिमुपपाद्यन्नाह—तदिति । प्रत्यक्ष्ण्ञानं जायते इति शेषः । भौतिकानीन्द्रियाणि यदि सन्निकर्षमपेक्ष्मन्ते तदा परमाण्वाकाशदि- क्षालसमवेतेषु गुणसामान्येषु स्वमनः संयोगिसमवायादितरद्रव्येषु च कायव्यूहोपभोगार्थोपगृहीतनानापण्डमनः संयोगात् तत्संयुक्तसमवायात्त्त- द्रव्यगुणादिषु ज्ञानमुत्पद्यते । एतज्ञोपपत्तिसौकर्यमनुरुच्योक्तम्। वस्तुतो बा- ह्रोन्द्रयेषु मनसि च योगज एव धर्मः प्रत्यासित्ततः एव सर्वानुपपत्ति- शान्तेः अगस्त्यस्य समुद्रपानं दण्डकारण्यनिर्माणं चात्र दृष्टान्तः ॥ १४ ॥

(विवृ०) नतु द्रव्याणां प्रत्यक्षसंभवेऽपि सर्वज्ञत्वं योगिनोऽनुपपन्न-मेत्र गुणादीनामज्ञानादत आह—तत्समवायादिति । तस्य योगजधर्मसह-कृतमनःसंयोगस्य, समवायात् युक्तयुश्जानयोः कर्मसु गुणेषु च प्रत्य-कृतमनःसंयोगस्य, समवायात् युक्तयुश्जानयोः कर्मसु गुणेषु च प्रत्य-कृतमनःसंयोगस्य । अचिन्त्यो हि योगजधर्मप्रमावः, यद्वलेनागस्त्यसुनिः पारावारं पपौ सौभिरिश्च कायव्यूहं परिगृहीतवान्, विशिष्टश्च दिलीपस्य सुरिम्हापं ज्ञातवान्, तस्य योगजधर्मस्य पदार्थसार्थसाक्षात्कारसंपादनं नासंमावनीयमिति । कर्मगुणेत्युपलक्षणं सामान्यादिकमपि बोध्यम् । एवं सामान्यलक्षणाज्ञानलक्षणारूपालौकिकप्रत्यासत्तिजन्यं प्रत्यक्षमप्य-हनीयम् ॥ १४ ॥

( भाष्यम् ) द्रव्यसमवायात्कर्मगुणेषुभयेषां प्रत्यक्षमुत्पद्यते योगसमा-धिजाद्धमीदिति ॥ १४ ॥

#### आत्मसमवायादात्मगुणेषु ।। १५ ॥

( उप० ) तत् किं स्वकीयबुद्धचादिष्वपि मनसो द्रव्यान्तरसंयुक्तसम-वाय एव प्रत्यासत्तिः, नेत्याह—आत्मेति । योगिनां प्रत्यक्षं ज्ञानमृत्य-चते इति प्रकृतम्, आत्मसमवेतानां तु बुद्धचादीनां संयुक्तसमवायादेव प्रत्यक्षं ज्ञानमुत्पद्यतेऽस्मदादीनामिवेति न तत्र सन्निकर्षान्तरापेक्षेत्यर्थः। तत्रेन्द्रियार्थसन्निकर्षोत्पन्नमञ्यभिचारिज्ञानं छौिकिकप्रत्यक्षम्, अर्थजं वा, साक्षात्त्वजातियोगि ज्ञानं प्रत्यक्षमिति छौकिकाछौकिकसाधारणम्।।१५।।

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे नवमाध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

( विवृ ) तत् किं योगिनां छौकिकप्रत्यक्षं न भवतीत्यत आह-आत्मसमवायादिति । आत्मसमवायान्मनःसंयुक्तात्मसमवायात् आत्म-गुणेषु स्वात्मवृत्तिसुखादिगुणेषु योगिनां छौकिकमपि प्रत्यक्षं भवति तत्सामध्या वृत्तत्वादिति समुदितनिष्कर्षः ॥ १५ ॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपश्चाननभट्टाचार्यप्रणीतायां कणादसूत्रविवृतौ नवमाध्या-यस्य प्रथममाहिकम्।

(भाष्यम् ) प्रत्यक्ष्मुत्पद्यते योगसमाधिजाद्धर्मादिति प्रकृतम् । तदे-वमलौकिके प्रत्यक्षे न लौकिकहेतूनामस्त्यपेक्षेति । आचार्यप्रवृत्तिर्ज्ञापयित, नास्त्यन्यः पदार्थो द्रव्यगुणकर्मभ्य इति । तथा सामान्यरुक्षणाज्ञानरुक्षणे च सन्निकर्षाविति । कस्मात्—अवचनात् । यद्यभविष्यदिद्मिवावक्ष्यत् , अवचनान्नास्तीति । न वै खलु भोः कश्चित्प्रत्येति, अतीतानागतं प्रदेशा-न्तरस्थं च द्रव्यमुपलभे इति दृष्टसामान्यात्तु भवत्युपलब्धिस्तत्समानस्य वस्त्वन्तरस्य । न त्वेतत्प्रत्यक्षमिति । यश्च प्रतिजानीते, यदि सामान्यल-क्षणा नास्ति ध्रमे विह्नव्यभिचारसंशयो न स्यात्प्रसिद्धध्रमे विह्नसंबन्धा-वगमाद्धमान्तरस्य चानवगतेरिति । तस्याप्येतद्वक्तव्यम् । यश्चायं विह्न-संबन्धोऽवगम्यते, तस्य व्यभिचारसंशयः सामान्यधर्मदर्शनादुत्पद्यते । कश्चिद्धि संबन्धो व्यभिचारी विपरीतः कश्चित् , संबन्धश्चायं न च वि-शेषदर्शनमस्तीति । सकळविह्निभूमोपस्थितावि तत्संबन्धस्यावगतौ न हेतु-रस्ति । न चागृह्यमाणे धर्मिणि संशय उपपद्यते इति । अवगतौ वा

दृष्टसमानयोगक्षेमो नियतसंबन्ध एवावगम्येतेति न संशयः स्यादिति। ज्ञानलक्षणाऽप्येतेन व्याख्याता । सुरभिचन्दनमिति विद्यमानस्य क्रम-स्याग्रहणाद्यौगपद्याभिमान इति ॥ १५॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये नवमस्याध्यायस्य प्रथममाह्निकम् ।

## नवमाध्याये दितीयाहिकम् ।

### अस्येदं कार्यं कारणं संयोगि विरोधि समवायि चेति लैङ्गिकम् ॥ १॥

(उप०) तर्वे पूर्वाहिके योगिप्रत्यक्षमयोगिप्रत्यक्षं च कारणतः स्वरू-पतो लक्षणतश्च निरूपितम्। प्रमाणं द्विविधं प्रत्यक्षं लैङ्गिकं चेति यद्विभक्तं तत्र हैिङ्गकमिदानीं निरूपयितुमुपक्रमते-अस्येद्मिति। ज्ञानमिति प्रकृतम् , लिङ्गाजातं लैङ्गिकं व्याप्तिविशिष्टः पक्षधमीं लिङ्गम् । तत्र व्याप्तिरुक्ता, यत्सिषाधियषाविरोधिप्रमाणाभावो यत्र स तं प्रति पक्षः । तादृशं प्रमाणं साधकं बाधकं च तदुभयाभाववतः पक्षत्वात्। नहि साधके बाधके वा प्रमाणे सति कस्यचित्संशयः सिषाधयिषा वा, अतएव संदिग्धसा-ध्यधर्मा धर्मी सिषाधयिषितसाध्यधर्मा धर्मी वा पक्ष इति प्राञ्चः। उत्पाद्य-साध्यवत्तानिर्णयनिवर्त्यसंशयोत्पत्तिप्रतिबन्धकमानत्वाविच्छन्नाभावो यत्र स पक्ष इति जीवनाथिमश्राः। सिषाधियषाविरहसहकृतसाधकमानाभावो यत्र स पक्ष इति केचित् । एतन्मते तु बाधस्थलेऽपि पक्षता, तदेतदनुमा-नमयूखेऽन्वेष्टव्यम् । तदेतस्य पक्षस्य धर्मो छिङ्गमित्युक्तं भवति । छिङ्ग च दृष्टमनुमितं श्रुतं वा यद्नुभवरूपं ज्ञानं जनयति तहैिङ्गकम् । तदुक्तम् ' अनुमेयेन संबद्धं प्रसिद्धं च तद्निवते । तद्भावे तु नास्त्येव तिहिङ्गम-नुमापकम् ' इति । एतेन छिङ्गमेवानुमितिकरणं न तु तस्य परामर्शः तस्य निर्व्यापारत्वेनाकरणत्वात् । लिङ्गस्य तु स एव व्यापारः।यत्र धूमा-देरतीतत्वमनागतत्वं वा तत्र कथमनुमितिरिति चेन्न, साध्यस्याप्यतीता-ज्यानन्त्रगोस्तत्रानुमानात् । तत्रैव प्रतिबन्धादतीतत्वमनागतत्वं वर्तमानत्वं र न निश्चितं तत्र कथमनुमितिरिति चेत्, न कथिचत्,

संदेहात्, पूर्वीपरदिनयोः सत्त्वनिश्चये मध्यदिने तु

संदेहे कथमनुमितिरिति चेतः तिहनाविच्छन्नधूमादिना तिहनाविच्छन-वह्नयादेरनुमानात् । तथैव व्याप्तेः कारणत्वावधारणातः । धूळीपटलात् कथं धूमभ्रमाद्नुमितिरिति चेद्याप्तत्वेन ज्ञातस्यैव लिङ्गत्वात् , ज्ञानस्य च याथार्थ्यायाथार्थ्याभ्यामनुमितेस्ताद्रूप्यात् । अन्यथा तवापि कथं तत्र परामर्शः करणं स्यात्, अतीन्द्रियेछिङ्गस्थछे परामर्शस्य तदजन्यतया तत्र्यापारत्वमिति चेत्तत्सत्तानिवीहकत्वरूपक्षेमिकसाधनतायास्तत्र व्यापारत्वघटकत्वादुन्यथा समवायस्य श्रवणोद्द्यीपारत्वादुप्रकारिति । कार्याहिङ्गात् धूमालोकादेरग्न्याद्यनुमानं, कारणाद्पि यथा विदस्य भेरीदण्डसंयोगविशेषात् शब्दानुमानम्, यथा वा धार्मिकस्य यथाविधि-यागस्नानाद्यनुष्ठानाद्धर्मस्वर्गोद्यनुमानम्, यथाविधिकारीर्योद्यनुष्ठानाद्वा वर्षानुमानम्, पयःपूर्णनदादौ खन्यमानप्रवाहाद्वा जलनिःसरणानुमा-नम्, उपरिवृष्टिदर्शनाद्वा नदीवृद्धचनुमानम्, स चायं कार्यका-रणभावलक्षण एकसंबन्धः प्रकारद्वयेनोक्तः । संयोगिनः शरीरस्य दर्श-नात्त्वगिन्द्रियानुमानम्, विरोधिनो विस्फुर्जतोऽहेर्द्शेनाज्झाटाचन्तरि-तनकुळानुमानम्, समवायिना जलौष्ण्येन तत्संबद्धतेजोऽनुमानम् ॥ १॥

(विवृ०) इदानीमनुमितिरूपां बुद्धि परीक्षितुमारभते—अस्येद-मिति । छिङ्गेन व्याप्तिपक्षधर्मताविशिष्टेन जनितं ज्ञानं छैङ्गिकं प्रयोज-कत्वं प्रयोज्यत्वं वा तृतीयार्थः । व्याप्तिविशिष्टपक्षवर्मताज्ञानजन्यं ह्यान-मिति तु फलितार्थः । नच परामर्शप्रत्यक्षमपि एमण्डीहाटः मिति तत्राति-ज्याप्तिः वह्निसाध्यकपरामर्शोपादाने आलोकादिविधेयकानुमिताक्ज्याप्ति-श्चिति वाच्यं तादृशज्ञानवृत्तिप्रत्यक्षासमवेतजातिमत्त्वस्यानुमितिल्रक्षणत्वे तात्पर्यात् । स्मृतिव्यावृत्त्यर्थे ज्ञाने जन्यान्तविशेषणम् । नच परामर्शज-न्यस्मृत्यात्मकज्ञानमादाय तद्दोषताद्वस्थ्यमिति वाच्यं व्याप्तिविशिष्ट-पक्षधर्मतानिश्चयत्वमात्रावच्छित्रजनकतानिरूपितजन्यत्वस्य निवेशनीय-त्वात्, स्ट्राविकारव्यक्तावच्छेदककोटी उपेक्षान्यत्वस्याधिकस्य सत्त्वेन तादृ-शजनकतायास्तादशनिश्चयत्वमात्रावच्छिन्नत्वाभावात् । नच तादृशजन्य-त्वमपेक्ष्य स्मृत्यन्यत्वमेव लाघवान्निवेशयितुमुचितमिति वाच्यं यथासिन्निवेशे वैयर्थ्याभावात्समृत्यन्यत्वघटितस्य लक्षणान्तरत्वादिति, यद्वा जन्यान्तं परिचायकं निवेशस्तु यत्किंहिल्ह्युधिकिळकेटक पिकलेनेति संक्षेपः । व्याप्तिः पूर्वमुक्ता, पक्षधर्मता च पक्षतावद्धर्मिवृत्तिता, पक्षता च प्राचां मते साध्यनिश्च यनिवर्त्यसंशयरूपा, तस्य विशेद्धतासंबन्धन पर्वतादौ सत्वम्,

आचार्यमते सिषाधियषा पक्षता, तस्याश्च विष्याग्रिहिन्दां ब्रन्थेन पक्षिनिष्ठत्वम्, चिन्तामणिकृन्मते सिषाधियषाविरहिविशिष्टसिद्धयभाव एव पक्ष्नता, तस्य च स्वप्रतियोगिविशेष्यत्वसंबन्धेन पर्वतादिवृत्तित्वम्, अनुमितिहेतुता तु पक्षताया आत्मित्रकृत्यासत्त्यवेत्यवधेयम् । एतादृशपक्षतायासतु धर्म्यशे परिचायकतयेव निवेशो नतु विशेषणतयेति संक्षेपः । तदेनतत् लैङ्गिकं ज्ञानं त्रिविधं पूर्ववत्, शेषवत्, सामान्यतोदृष्टं चेति । तत्र पूर्वं कारणं तद्वत् तिष्ठङ्गकम् , शेषः कार्यं तद्वत्तिष्ठङ्गकम् , सामान्यतोदृष्टं कार्यकारणभिन्नलिङ्गकमिति गौतमीयोक्तमेवाह—अस्यदमिति । अस्य साध्यस्य इदं साधनं कार्यमिति व्यवहारो यत्र भवति अर्थात्कार्यलिङ्गकं यथा धूमादिलिङ्गेन वह्नयादेरनुमानम्, अस्यदं कारणमिति कारणलिङ्गकं यथा धूमादिलिङ्गेन वह्नयादेरनुमानम्, कार्यकारणभिन्नलिङ्गकरूपं यत्सान्मान्यतो दृष्टं तद्विविधं, यथा लोहसंयोगिना मुसलविशेषलिङ्गकं उल्लान्तां संयोगेन लोहस्यानुमानम्, तथा नकुलविरोधिस्फूर्जदिहिविशेषद्शेन गुल्माद्यन्तितिनकुलस्यानुमानम् । एवं वह्नयनुयोगिकसमवायप्रतियोगिक्रपविह्मिसमवाय्युष्णस्पर्शेनं भर्जनकपालादौ वह्नयोदरनुमानमिति ॥ १ ॥

(भाष्यम्) परीक्षितं प्रत्यक्षम् । छेङ्गिकमिदानीं परीक्ष्यते- \*अस्येदं कार्यं कारणं संयोगि विरोधि समवायि चेति छेङ्गिकम् । एकार्थसमवायि चेति चार्थः । अथाप्येकार्थसमवाय्यपि समवाययेव भवतीति तेनैव तस्य प्रहणम् । कार्येण कारणस्य कारणेन कार्यस्य संयोगिना संयोगिनः विरोधिनः समवायिना समवायिन एकार्थसमवायिना चैकार्थसमवायिनो भवत्यनुमानमिति । कार्येण कारणमनुमीयते पूर्वोद्कविपरीत्मु-द्कं नद्याः पर्यम्ननुमिनोति भूता वृष्टिरिति । कारणेन कार्यमनुमीयते भयोन्नतिविरोषं पर्यम्ननुमिनोति भविष्यति वृष्टिरिति । अन्यदुदाहृतं पुरस्तादिति । तदेत् छेङ्गिकम् । छिङ्गात् खल्वतदुव्यक्षे । किं पुनर्छिङ्गं यन छिङ्गवते ज्ञायते ति इष्टुम् । कार्यमुपछभ्य कारणमनुमिनोति कारणं चोपछभ्य कार्यमिति ॥ १ ॥

### अस्येदं कार्यकारणसंबन्धश्रावयवाद्भवति ॥ २ ॥

(उप०) नन्वव्यापकिमिदं परिसंख्यानम्, निह चन्द्रोदयेन समु-द्रुजलबुद्धेः जलप्रसादेनागस्योदयस्य कुमुदप्रकाशेन चन्द्रोदयस्य चतुर्द-सनक्षत्रोदयेनापरचतुर्दशनक्षत्रास्तमयस्य रसेन रूपस्य रूपविशेषेण वा रसविशेषस्यानुमानमनेन संगृद्यते इत्यत आह्-अस्येदमिति । अस्येदमि-त्येतावदेव प्रयोजकं भवतीति, अस्य साधनस्य धूमादेरिदं साध्यं वहाचा-दि यद्वाऽस्य व्यापकस्य वह्नचादेरिदं व्याप्यं धूमादि । तथाच व्याप्यत्व-ग्रहमात्रं तन्त्रं,न तु कार्यकारणभावादिरपि।ननु पूर्वसूत्रे तर्हि परिसंख्या-नमतन्त्रमत आह-कार्यकारणसंबन्ध इति । अनेन चोक्तं संबन्धान्तर-मप्युपलक्षयति संबन्धपदे च विषयिलक्षणा तेन संबन्ध इति संबन्धो-पन्यास इत्यर्थः । कुतस्तदुपन्यास इत्यत आह-अवयवादेकदेशादुदाहर-णमात्रात् ल्यवूळोपे पञ्चमी । तेनोदाहरणमनुरुष्य कार्यकारणभावादेः संबन्धस्योपन्यास इह दर्शने सांख्यादिदर्शने च भवतीत्यर्थः। एवं च स्वाभाविकसंबन्धशालित्वं व्याप्यत्वम्, स्वाभाविकत्वं चानौपाधिकत्वम्, तच प्रत्यक्षाणां केषांचित् साध्यान्यापकत्वनिश्चयात् , केषांचित् साधनव्यापकत्वनिश्चयादेवानुपाधित्वं ज्ञेयम् । अतीन्द्रियाणां केषांचिदुभयव्यापकत्वमुभयाव्यापकत्वं साधनमात्र-प्रमाणसिद्धानां वा । तत्राद्ये साधनव्यापकत्वात्, साध्यमात्राव्यापकत्वं ट्यापकत्वं द्वितीये साघ्याव्यापकत्वात्, चतुर्थेऽपि साधनव्यापकत्वादेवानुपाधित्वं निश्चेयम्, तृतीयेऽपि व्यापकस्य तन्मात्रव्यापकत्वानुपपत्तिरितरस्य तु कथं तन्मात्रव्यापकत्वमित्यत्र तर्कोऽनुसंघेय इति तुल्ययोगक्षेमत्वादिना-ऽनुपाधित्वमध्यवसेयम् । भविष्यति कश्चिद्त्रोपाधिरिति शङ्कापिशाची स-कलविधिनिषेधव्यवहारानास्कन्दतीत्यनादेयेत्यनौपाधिकत्वनिश्चयसंभवात्। उपाधिलक्षणं व्याप्तिलक्षणं चोक्तम् । तचानुमानं द्विविधं स्वार्थे परार्थं च । तत्र स्वार्थं स्वयमेव व्याप्तिपक्षधर्मतयोरनुसंधानात् । परार्थं च परोदीरितन्यायजन्यव्याप्तिपक्षधर्मताज्ञानात् । न्यायश्च तृतीयिख्द्भपरा-मर्राप्रयोजकशाब्द्ज्ञानजनकं वाक्यम् । तद्वयवाश्च पञ्च, तत्रावयवत्वं तृतीयलिङ्गपरमरीप्रयोजकशाब्दज्ञानजनकशब्दज्ञानजनकवाक्यत्वम् , ता-र्नि च वाक्यानि प्रतिज्ञाहेतूदाहरणोपनयनिगमनानि, तत्र प्रतिज्ञा उद्दे-इयानुमित्यन्यूनानतिरिक्तविषयकशाब्द्झानजनकं न्यायावयक्वाक्यम्। हेतुश्च प्रकृतसाधनगतपञ्चम्यन्तो न्यायावयवः। उदाहरणं तु प्रकृतसाध्य-साधनाविनाभावप्रतिपादको न्यायावयवः । उपनयश्चाविनाभावविशिष्टस्य हेतोः पक्षवैशिष्टचप्रतिपादको न्यायावयवः, निगमनं तु पक्षे प्रकृतसा-ध्यवैशिष्टचप्रतिपाद्को न्यायावयवः । एवं च प्रवर्तते न्यायः, शब्दो-ऽनित्यः, कृतकत्वात्, यद्यत्कृतकं तद्नित्यम्, अनित्यत्वव्याप्यकृतकत्व-

वांश्चायं, तस्माद्नित्यः। एतेषामेव प्रतिज्ञापदेशनिद्र्शनानुसंधानप्रत्याम्नाया इत्यन्वर्था वैशेषिकाणां संज्ञाः । अत्र च वाद्जल्पवितण्डानां प्रवृत्तिप्रका-रच्छलजातिनिम्रहस्थानलक्षणानि च वादिवनोदेऽन्वेष्टव्यानि ॥ २ ॥

( विवृ० ) ननूक्तानुमानानां सामान्यतो दृष्टत्वे पृथिवीत्वादिना द्रव्य-त्वानुमानं पद्मस्य विकासेन दिनस्यानुमानं कुमुद्विकासेन रजन्या अनु-मानं रसादिना गुरुत्वाद्यनुमानं च कुत्रान्तर्भविष्यतीत्यत आह्-अस्येद-मिति । अस्य व्यापकस्य साध्यस्य इदं साधनं व्याप्यमिति ज्ञानाहै-ङ्गिकं भवति, कार्यकारणाभ्यां सहितः संबन्धः कार्यकारणसंबन्धः मत्वर्थीयाच्प्रत्ययेन संवन्धिबोधकम् । अवयवात्प्रती-संबन्धपदमपि कालैङ्गिकविशेषात् लौङ्गिकविशेषमधिकृत्य लिङ्गं भवतीति दितार्थ:। तथाच कार्य यत्र लिङ्गं तच्छेपवत्, कारणं तत्पूर्ववत्, संबन्धिकार्यकारणिमन्नं साध्यस्य यथाकथंचित्संबन्धविशिष्टं यत्र लिङ्गं तत् सामान्यतोदृष्टम्, इत्युक्तानुमानानां सामान्यतोदृष्ट एवान्त-र्भाव इति भावः । ये तु केवलान्वयिकेवलव्यतिरेक्यन्वयव्यतिरेकिभेदेना-नुमानस्य त्रैविच्यं वर्णयन्ति ते त्विदं सूत्रद्वयमन्यथैव व्याचक्षते, तद्वचाख्या-नं तु प्रन्थगौरवभयान्नोद्धावितमस्माभिः ॥ २ ॥

( भाष्यम् ) एवं रोषेषु-अस्येदं कार्यकारणसंबन्धस्रावयवाद्भवति। यदस्येदमिति छैङ्गिकं यच कार्यकारणसंबन्धस्तद्वयमवयवाँ द्वविति। कः पुन-रवयवः ? यस्तन्त्रान्तरेऽनुशिष्यते, प्रतिज्ञाहेतृदाहरणोपनयानिगमनान्य-वयवाः । साध्यनिर्देशः प्रतिज्ञा । उदाहरणसाधर्म्यात्साध्यसाधनं हेतुः । तथा वैधर्म्यात् । साध्यसाधर्म्यात्तद्धर्मभावी दृष्टान्त उदाहरणम् । तद्विप-र्ययाद्वा विपरीतम् । उदाहरणापेक्षस्तथेत्युपसंहारो न तथेति वा साध्य-स्योपनयः । हेत्वपदेशात्प्रतिज्ञायाः पुनर्वचनं निगमनम् । त इमे तन्त्रान्त-रानुशिष्टा अवयवाः निद्र्शनम् । पृथिव्यादिकं कारणवदिति प्रतिज्ञा । उत्पत्तिधर्मकत्वादिति हेतुः । उत्पत्तिधर्मकं स्थाल्यादि द्रव्यं कारणवत् दृष्टमित्युदाहरणम् । तथाचोत्पत्तिधर्मकं पृथिव्यादिकमित्युपनयः । तस्मा-दुत्पत्तिभर्मकत्वात्कारणवत्पृथिव्यादिकमिति निगमनम् । वैभन्योंके च हतौ । पृथिव्यादिकं कारणवत् । उत्पत्तिधर्मकत्वात् । अनुत्पत्तिधर्मकमा-त्मत् २८६० हम् । न च तथा अनुत्पत्तिधर्मकं पृथिन्यादिकम् । वस्मादुत्पत्तिभमेकत्वात्पृथिच्यादिकं कारणवदिति । कार्यकारणसंबन्धः क्रवरि । शराबोद्भानादिकं मुकारणक्रम् । तद्नुविभानात् । वहपनु-

विधायी पाको बिह्नकारणको दृष्टः । तथाच मृद्मनुविधत्ते शरावोद्वनादिकम् । तस्मात्तद्नुविधानान्मृत्कारणकमिति । अथापि खळु कार्य
कारणेन संबध्यते तदुत्पत्तिकत्वात् । सुवर्णोत्पत्तिकं कुण्डलादि सुवर्णेन
संबध्यमानं दृष्टम् । तथाच कारणोत्पत्तिकं कार्यम् । तस्मात्कारणोत्पत्तिकत्वात्कारणेन संबध्यते कार्यमिति । एवं वैधन्योंकेऽपि वाच्यम् । सोऽयमस्येद्मित्यनुमानेऽन्तर्भूतः कार्यकारणसंबन्धो वैजात्यात्प्रथगिभिषत्ते मगवान् सूत्रकारः । सुखेन खल्वेतिच्छिष्याः प्रतिपद्येरन्निति । अथापि खळु
कार्यकारणसंबन्धोऽवयवाद्भवति । अवयवनमवयवः । सोऽयमन्वयो व्यतिरेकसहकुतस्तत्र हेतुरिति । अथापि खल्ववयये कारणे कार्यस्य संबन्धः
समवायो नत्वन्यत्र । कपाले हि घटः समवैति न कुलालादौ इति । तदेतदनुमानमनेकशाखं बहुपरिकरं तन्त्रान्तरसमाचारात्प्रतिपत्तव्यमिति ।। २ ॥

एतेन शाब्दं व्याख्यातम्।। ३।।

( उप० ) प्रमाणान्तराणि छैङ्गिकेऽन्तर्भावयितुं प्रकरणान्तरमारभते-एतेनेति । शाब्दं शब्दकरणकं ज्ञानमिदमिति यन्नैयायिकादीनामभिमतं तद्प्येतेन छैङ्गिकत्वेन छिङ्गप्रभवत्वेनैव व्याख्यातं यथा व्याप्तिपक्षधर्म-ताप्रतिसंधानापेक्षं छैद्भिकं तथा शाब्दमपि । तथाहि-एते पदार्थाः मिथः संसर्गवन्तः आकाङ्कादिमद्भिः पदैः स्मारितत्वात्, गामभ्याजेति पदार्थसार्थ-वत्। अत्र हि आकाङ्कादिमत्पद्कदम्बस्मारितत्वं पदार्थानां मिथःसंसर्गवत्त्व-च्याप्यं गृहीत्वैव संसर्गवत्त्वमनुमिनोति किं कल्पनीयप्रमाणमावेन शब्देन, ननु नदीतीरे पश्च फलानि सन्तीत्यनाप्तवाक्ये व्यभिचारान्नेदमनुमान-मिति चन्न, आप्तोक्तत्वेनापि विशेषणात् , आप्तत्वं हि-प्रकृतवाक्यार्थगो-चरयथार्थज्ञानवत्त्वं नत्वप्रतारकत्वमात्रं, तच वाक्यार्थप्रतीतेः पूर्वे दुर्प-हमिति चेन्न। शब्दप्रामाण्यवादिभिरपि व्यभिचारिशब्दव्यावर्तकस्या-प्रोक्तत्वस्य प्राह्यत्वेनाभिमतत्वात् , तेषां प्रामाण्यप्रहणार्थे तदपेक्षा शान्दं तु ज्ञानं तृतृहणको्णाष्ट्रपुण्यस्ते तैव तु यादृशं लिङ्गं तादशमहणमावस्यकं व्याप्यं त्वाप्तोक्तत्वविशिष्टमिति चेन्न, अयमत्राभ्रान्त इति सामान्यतो महणसंभवात् । नन्वत्रेति प्रकृतसंसर्गे इत्येव पर्यवस्यति तथाच पूर्वमश-क्यमेव तद्ग्रहणमिति चेन्न। प्रकरणसममिव्याहारादिमाहात्स्यात्सामान्यत आप्तत्वनिश्चयसंभवेन लिङ्गनिश्चयसंभवात् । कदाचित्तत्र दिवंदिकि वाष्पादी धूमधर्मेणेवानुमानप्रवृत्तेः । नन्वेते पदार्थाः संसृष्टा

१ भवस्विति पाठः ।

वा साध्यम् , संभावितसंसर्गा इति वा, नाद्यः अनाप्तोक्ते व्यभिचा-रात्। न द्वितीयः योग्यतामात्रसिद्धावि संसर्गानिश्चयात्रिष्कम्पप्रवृत्त्य-नुपपत्तेः, योग्यतायाश्च पूर्वमेव हेतुविशेषणत्वेन ज्ञातत्वात् किमनुमानेनेति चेत्र। नियमस्यैव साध्यत्वात् आप्तोक्तत्वेन विशेषणाच न व्यभिचार इत्यु-क्तवात् । नन्वाकाङ्का श्रोतिर तदुत्पाद्यसंसर्गावगमप्रागभावः स च स्वरूपसन्नेव हेतुस्तज्ज्ञाने च संसर्गज्ञानस्य पूर्वमेव भावादनुमानवैयर्ध्यमि-ति चेन्न । निहं संसर्गावगमप्रागभावमात्रमाकाङ्कां त्रूमः । किं तिर्ही स्मारिततदाक्षिप्ताविनाभावविशिष्टम् , तथाच विशेषणांशज्ञानादेवाका-ङ्क्षाया ज्ञानात्, तर्हि तावदेवाकाङ्क्षाऽस्त्वित चेन्न विमलं नद्याः कच्छे महिषश्चरतीत्यत्रापि नदीकच्छयोरविनाभावसत्त्वेनान्वय-बोधापत्तेः नीलमुत्पलमित्यत्र नीलोत्पलयोरविनाभावेऽपि तदाक्षिप्तयोर्द्र-व्यगुणयोरविनाभावसंभवात् । यद्वा पदस्मारितगोचरा जिज्ञासैवाकाङ्का अभिधानापर्यवसानं वा। तथापि तज्ज्ञानमावश्यकं ज्ञायमानकारणे ज्ञानो-पयुक्तव्यभिचारिवैलक्षण्याद्व्याप्तिवत् । अत एवानन्वयनिश्चयविरहो वा, बायकप्रमाणाभावो वा, सजातींये दुर्शनं वा, इतरपदार्थसंसर्गेऽपरपदार्थ-निष्टात्यन्ताभावाप्रतियोगित्वप्रमाविशेष्यत्वं वा योग्यताऽस्तु तज्ज्ञामावश्यक आसत्तेरप्यव्यवधानेन पदार्थस्मरणरूपाया ज्ञानं तन्त्रम् । संसर्गे च संसञ्यमानविशेषादेव विशेष इति नानभिमतविशेषसिद्धिः । यद्वा एतानि पदानि स्मारितार्थसंसर्गज्ञानपूर्वकाणि आकाङ्कायोग्यतासत्तिमत्पदकद्म्ब-त्वाद्गामभ्याजेति पद्कद्म्बवद्तियनुमानात् ज्ञानावच्छेद्कत्याभिमतविशेष-सिद्धिः । यत्त एतानि पदानि स्मारितार्थसंसर्गवन्तीति साध्यम् , तत्प-दानां पदार्थसंसर्गवत्त्वं बाधितमित्युपेक्षणीयम् । न च संसर्गज्ञापकत्वमेव पदानां संसर्गवत्त्वम् , तस्यानुमानात्पूर्वमसिद्धत्वेन व्याप्तेरप्रहात् । केचिचेष्टा प्रमाणान्तरमिति वदन्ति, तत्रोच्यते चेष्टा हि द्विविधा कृतसमयाकृतसमया च।तत्र कृतसमया अभिप्रायस्थं शब्दं स्मारयति न तु संसर्गप्रमामपि जनयति छिपिवत् । स्मृत्यारूढः शब्द एव तत्र प्रमाणं शब्दस्य च लिङ्गत्वमुक्तं न च शब्दस्मरणं चेष्टाया अवान्तरव्यापारः, चेष्टामन्तरेणापि शब्दादर्थप्रत्ययात् व्यापारत्वे तु चेष्टा-नैयत्यापत्ते: । नन्वेवं कथमेडमूकस्य चेष्टाधीनो व्यवहारस्तस्य तत्र सम-यमहाभावादिति चेन्न । तस्य चेष्टातः कथमर्थेऽपि संप्रत्यय इति चिन्त-नार द्वार्यस्थे प्रेपि सङ्गतिप्रहाभावात्, व्यवहारस्तु तस्याविनाभावप्र- तुरायोरिव कशाङ्कशाभिघातात्तत्तद्वयवहारपाटवोपपत्तेः । अकृत-तु या कृत्यान्वयिनी, सा प्रयोजकाभिप्रायं स्मारयन्ती प्रयोजयं ते, न तु कुत्रचित्प्रमां जनयति, यथा शङ्कथ्वनी त्वया गन्तव्यमिति ध्वानिः प्रतिष्ठते, तथा यदा मया तर्जन्यूर्ध्वीक्रियते तदा त्वयाऽसौ प्रइति तदा ताडयति, न तु किचिंत् प्रमिणोति । इत्यन्वयिनी त्वक्र-यथा दशानामङ्गुलीनामूर्ध्वकरणेन दश संख्या मुद्राणां पुराणानां । ज्ञातव्येति कारकप्रधाना, हस्ताकुञ्चनदर्शनात्त्वया समागन्तव्य-क्रेयाप्रधाना, तथाचानया चेष्ट्रया पदार्था एव स्वतन्त्राः परं स्मा-तु तेषां परस्परमन्वयोऽपि बोध्यते, तद्बोधककर्तृकर्मादिविभक्ति-ते चेष्टैकदेशानां नियतानामभावात् । तिर्हं संसर्गबोधमन्तरेण चे-ध्यं प्रवृत्तिनिवृत्ती इति चेद्रांद्वस्थेतिभयोरन्यतरस्मादिति गृहाण । चेष्टाऽपि प्रमाणमिति ॥ ३ ॥

वेवृ० ) शाब्दबोधश्चात्रैवान्तर्भवतीत्याह—एतेनेति । एतेन छैिङ्ग-शाब्दं शब्दज्ञानजन्यज्ञानमपि व्याख्यातं कथितमि-नैयायिकप्रभृतिभिरन्वयबोधनामकं प्रत्यक्षानुमितिभिन्नमनुभवरूपं न्यते, वैशेषिकमते तु न तद्ङ्गीकारः । पद्ज्ञानस्थले पदार्थसंसर्ग-ातिरेव भवति तथाहि गौरस्ताति वाक्यश्रवणानन्तरं गौरस्तिता-व्यवर्मिकास्तित्वान्वयबोधानुकूलाकाङ्क्षाश्रयपदस्मारितत्वात् घट-अस्तिपद्समिक्टाह्यक्ष्योः पद्स्मारितत्वाद्वा चक्षुर्वदित्यनुमानमेव द्जन्यो विलक्षणो बोधः । पदानामेकवाक्यतापन्नत्वरूपसमिन-त्विनिश्चयं विना न्यायनयेऽप्यन्वयबोधस्यानुत्पत्त्या पूर्वे तस्यावस्य-्। नच विनष्टे भाविनि वा घटचक्षुरादौ व्यभिचारः, स्वार्था-स्वरूपसतस्तस्याकिं चित्करत्वात् । एकविधव्यभिचारप्रहसत्त्वेऽपि धव्याप्तिनिश्चयस्य संभवाच समानप्रकारकस्यैव व्यभिचारप्रहस्य गीविरोधित्वात्। अथवा गौ:पद्मस्तित्ववद्गोगोचरज्ञानपूर्वकम् अस्ति-गङ्कगौ:पद्त्वात् । यन्नैवं तन्नैवं यथाकाशमित्येवं पद्पक्षकानुमानमि-इा सामान्यत एवानुमानं, तथाहि-एते पदार्थाः परस्परं संसर्गवन्तः ादिमत्पद्स्मारितत्वाइण्डेन गामभ्याजाति पदार्थसार्थवत्, किं वा पदानि स्मारितपदार्थसंसर्गज्ञानपूर्वकाणि आकाङ्कादिमतपद्कद्-( ' दण्डेन गामभ्याज ' इति पद्कद्म्बवदित्येवानुमानम् । नच

प्रतीतयोरिति लिखितपुस्तकपाठः ।

व्याप्तिज्ञानविरहस्थले कथं तादृशानुमितिरिति वाच्यं, तत्र विशिष्टवो-धस्यानङ्गीकारात् । तावत्पदार्थस्मृतितः परस्परं संसर्गावगाह्यलौकिकमान-सप्रत्यक्षात्मकविशिष्टवोधसंमवाच ।एतेन चेष्टाऽपि व्याख्यातेति संक्षेपः॥३॥

( भाष्यम् ) प्रत्यक्ष्लेङ्गिकव्याख्यानेनं शाब्दं व्याख्यातमिति । यद्वै प्रत्यक्षेणोपलभते लिङ्गाचासुमिनोति परानेतद्वोधयितुं भूतद्यया शब्दं प्रयुङ्के । शब्दाच योऽर्थः प्रतीयते सोऽयं प्रत्यक्षानुमानाभ्यामवगत् इति शब्दात्प्रतीयमानेऽथे प्रत्यक्षमनुमानं वा प्रमाणं न शब्दः । योऽप्यलौकि-कोऽर्थस्तत्राप्यार्षे विज्ञानं हेतुरिति । अथापि शाब्दं विज्ञानं न शब्दस्य प्रमाणभावमपेक्षते इति कुत एतत्प्रतिपत्तव्यम्? विप्रलम्भकवाक्यादर्थोप-लब्बेः । विप्रलम्भकवाक्यमेतदिति जानानोऽप्यर्थमुपलभते । उत्तरकालं यदि तत्र प्रमाणं किञ्चिदुपलभते, तथ्यमेतदिति प्रतिपद्यते । विपर्यये विरोधे च विपर्यय इति । विमर्शविपर्ययोपपत्तेश्च । शब्दाद्र्थमुपलभमानस्य यद्सौ ब्रवीति तत्प्रमाणादुपलब्धं न विति विमर्शः, यद्यमाह मिध्यैतदिति विपर्ययश्चोपपचते । विमर्शविपर्ययोपपत्तेः प्रतिपद्यामहे, न शब्दस्य प्रमा-णभावापेक्षा राब्दादर्थोपलन्धिरिति । तदेवमाप्तोपदेशो न प्रमाणम्, अथा-प्रोपदेशः प्रमाणं, नैव तत्र विमर्शविपर्ययावुपपदोते । अनाप्तवाक्याचार्थो-पलियः । प्रत्यक्षं चैतन्न शक्यमपह्नोतुमिति । अथापि खल्वयं जिज्ञासि-तमर्थमाप्तोपदेशाच्छ्रतमनुमानेन जिज्ञासते अनुमानेन ज्ञातं च प्रत्यक्षतो दिदृक्षते इति प्रत्यात्मं व्यवस्थितो नियमः । स खल्वयमाप्तोपदेशं न प्रत्येति, अतोऽनुमानेन जिज्ञासते । तद्पि परोक्षमिति प्रत्यक्षतो दिदृक्षते इति । यदि शब्दः प्रमाणं तत्रायमप्रत्ययो नोपपद्यते निर्दोषप्रमाणभावा-दिति । नहि लिङ्गादुपलन्धौ विमर्शविपर्ययाप्रत्ययाः प्रक्रमन्ते । संवा-दार्थमिति चेहिङ्गादुपलब्धौ तत्प्रसङ्गः। अथाप्ययमाप्तो देशं प्रत्येति संवा-दार्थं त्वनुमानेन जिज्ञासते इति चेत् , लिङ्गादुपलब्धाविप शब्देन जिज्ञा-साप्रसङ्गः विशेषो वा वक्तव्य इति । श्रोतव्यो मन्तव्य इति च श्रुतस्य सननमृषिरभिधत्ते । अथाप्येतदुक्तम् । आप्तोपदेशस्य प्रत्यक्षानुमानाभ्यां प्रतिसंधानादिति । योऽपि प्रतिजानीते, आप्तेन दृष्टोऽनुमितो वाऽर्थः पर्त्र स्ववोधसंक्रान्तये शब्देनोपदिस्ते शब्दात्तदर्थविषया वृत्तिः श्रोतुरागम इति । सोऽप्येवं वाच्यः । यथार्थोपलन्धिसाधनं च प्रमाणं मन्यते । अय-थार्थो चोपलब्धिः खल्वपि शब्दादुत्पद्यते । तस्मात्संशयविपर्ययसाधन-

वन्नासौ प्रमाणम् । प्रमाणादुपरुब्धो ह्यर्थस्तथाभूतो भवतीति । प्रत्यक्षरै-क्षिकयोरिप यदयथार्थोपळिब्बसाधनं न तत्प्रमाणं, यच प्रमाणं न तदय-थार्थोपळब्यिसाधनम् । सोऽयं प्रमातुरपराधो न प्रमाणस्य निमित्तान्तरका-रितश्च प्रत्यक्षलैद्धिकयोरूपप्रवः, न त्वेतच्छन्दे संभवति । रूपान्तराभा-वात् । यदेवास्य रूपं यथार्थोपलब्धिसाधनस्य तदेव विपरीतस्यापीति । तस्मादुपलन्धिसाधनमात्रं न प्रमाणम् । अथोपलन्धिसाधनमात्रं प्रमाणं, आप्तोपदेशः प्रमाणमित्येतन्नोपपद्यते । न ह्यनाप्तोपदेशो नोपलब्धि साधय-तीति । संज्ञादीनां च प्रमाणान्तरभावप्रसङ्घः । यदि यदुपल्लिशसाधनं तत्त्रमाणं, संज्ञादीनामपि प्रमाणान्तरभावः प्रसञ्यते । संज्ञादयोऽपि साधयन्त्युपल्रिब्धिमिति तस्माल्लिप्यादिवच्छब्दोऽपि न प्रमाणान्तरमिति । प्रमाणान्तरोपळब्धार्थप्रज्ञापनमिति चेत्, समानम् । अथापि प्रमाणावग-तार्थप्रज्ञापनमात्रं प्रयोजनं संज्ञादीनामिति नैतेषां प्रमाणान्तरभाव इति चेत्, शब्दस्यापि तदेव प्रयोजनमिति शब्दोऽपि न प्रमाणान्तरमिति । स्वयं हि ज्ञातमर्थे परान् प्रतिपादयितुकामेन शब्दः प्रयुज्यते इति । अथापि खल्वेवमसौ पुरुषो वेद इति शब्दात्प्रतिपद्यते न त्वेवमसावर्थ इति । तत्र प्रयोक्तुर्विज्ञानं तेनानुमीयते इत्यनुमितौ हेतुः शब्दः । तच विज्ञानं यदि प्रामाणिकं तदा संवादः व्यवहारश्च ततः प्रवर्तते, विपर्यये विपर्यय इति । आप्ताः खल्वधिगतमेव तत्त्वतोऽर्थमुपदिशन्तीत्याप्तोपदेशस्य प्रामाण्यामि-मान इति । अपूर्वो ह्यपळिब्यः प्रत्यक्षानुमानाभ्यामुत्पद्यते, न त्वेवं शब्दात् । नियमतो ह्युपलञ्चेऽर्थे तस्य व्यापार इति । एतेनैतिह्यं व्याख्यातम् । इति होच्रित्यैतिह्यं अनिर्दिष्टप्रवक्तुकं प्रवादमात्रमिति । अथाप्येतहैिङ्कं संयो-ग्यादिकात् लिङ्कादुत्पद्यते चेत्, संयोग्यादिकमर्थान्तरमर्थान्तरस्यापदेश इत्येतन्नोपपद्यते । लिङ्गं खल्वेतत्स्यात् । अथापदेशोऽयं तन्निमित्तं विज्ञानं लैक्किमिति नोपपद्यते । आपदेशिकं हि तदैतत्स्यात् ॥ ३ ॥

हेतुरपदेशो लिङ्गं प्रमाणं करणित्यनथीन्तरम् ॥ ४ ॥

( उप० ) ननु शब्दः कथं छिङ्गं शब्दस्यापदेशस्वभावत्वेन छिङ्गिभि-त्रत्वादित्याशङ्कयाह—हेतुरिति । अपदिश्यते कथ्यतेऽनेनाथं इत्यपदेशः शब्दः, स च हेतुछिङ्गपर्याय एव, प्रमाणमिति छिङ्गिविधया प्रमाकरण-मित्यर्थः । एवं करणशब्दे।ऽपि छैङ्गिकज्ञानकरणे छिङ्ग एव वर्तते । द्वयी हि कैरणगतिः, किंचित्सन्निकषीधीनप्रवृत्ति, किंचिचाविनाभाववछप्रवृत्ति,

१ प्रमाण इति पाठः ।

शब्दस्य तु अर्थेन न सन्निकर्षों नाप्यविनाभाव इति कथमर्थ गमयेत्, संकेन ताद्रमयतीति चेत् संकेतो हि पदार्थे न तु तत्संसर्गे, तन्नापि संकेत इति चेन्न तस्यानेकविथत्वेन संकेतविषयभावानुपपत्तेः । पदार्थसंकेतवळादेव वाक्यार्थोऽपि भासते इति चेन्न, अन्यसंकेतेनान्योपस्थितावतिप्रसङ्गात् । शब्दस्मारितसंसर्गत्वेन नियम इति चेत् तथाचैतन्नियमबळेनानुमानस्यैव ळब्धावसरत्वात् । संकेतस्यापि इच्छामात्रत्वेनातिप्रसक्तत्वात् , ईश्वरेच्छा नातिप्रसक्तिति चेन्न तदिच्छामन्तरेणापि गङ्गादिपदात्तीराच्चपस्थितेरित्यळं नैयायिकेषु घृष्टतयेति ॥ ४ ॥

(विवृ०) ननु शब्दस्यापदेशपदवाच्यस्य कथं लिङ्गत्वमपदेशस्य स्वरू-पाच्छादनरूपतयाऽनुमित्यजनकत्वादिति तटस्थाशङ्कां निरस्यति—हेतु-रिति। अपदेशशब्दो यद्यपि स्वरूपाच्छादने वर्तते तथापि अपदिश्यते कथ्यतेऽनेनेतिव्युत्पत्या शब्देऽपि स वर्तते, शब्दश्च लिङ्गिविधया लेङ्गि-कज्ञान एव हेतुरिति, अनुमितिप्रमितिकरणं च शब्दोऽपि, एवं लिङ्ग-विधया करणत्वमपि शब्दे वर्तते। तथाच हेतुरपदेशो लिङ्गं प्रमाणं करण-मित्यनर्थान्तरं एते शब्दा एकस्य लिङ्गस्य बोधकाः नतु स्वरूपाच्छादन-मात्रबोधकाः स्वरूपाच्छादनस्याननुमापकत्वेऽपि शब्दस्यानुमापकत्वे न काचिदनुपपत्तिरित्याशङ्कितुर्ध्वान्तिर्महर्ताति भावः॥ ४॥

(भाष्यम् ) उपपद्यते इत्याह । कथम् ? यस्मात्— \*हेतुरपदेशो छिङ्गं प्रमाणं करणमित्यनर्थान्तरम् । हीयते गम्यतेऽनेनोति हेतुः । सोऽयमपदेशः, तेन ह्यपदिश्यते इति । तदेव छिङ्गं छिङ्ग्यते ज्ञायतेऽनेनेति । तच्च प्रमाणं, प्रमीयतेऽनेनेति । तदेव करणं, साधकतमं भवत्यनुमिताविति । सेयं सामान्याभिधायिनः शब्दाद्विशेषप्रतिपत्तिरिति । तदेतत्सर्वमनर्थान्तरं न त्वेषामर्थभेद इति ॥ ४॥

# अस्टेल्एकि-बुद्धचपेक्षितत्वात् ॥ ५ ॥

( उप० ) उपमानादीनामिप पराभिमतानामिवनाभावबल्प्रवृत्तिकानां लैिङ्गिक एवान्तर्भाव इति प्रतिपादियतुमाह—अस्येदिमिति । उपमानार्थापत्तिसंभवाभावानामिति रोषः । अस्य व्यापकस्य इदं व्याप्यमित्याकारा या बुद्धिः सा जनकत्वेनापेक्षिता येषां ते तद्पेक्षितास्तस्य भावस्तद्पेक्षितत्वं तस्मादित्यर्थः । आहिताभिषाठाः कान्तेन बहुत्रीहिः । तारकादिपाठादितज् वा, तत्रोपमानं तावदनुमानमेव शब्दद्वारा । तथाहि गोसदृशो

गवय इति वाक्यं तावदारण्यकेन कीटक् गवय इति नागरिकजिज्ञासा-यामभिधीयते तत्र यो गोसदृशः स गुवयशब्दवाच्य इति सामानाधिक-रण्यवलादतिदेशवाक्यश्रवणसमनन्तरमेव परिच्छिनत्ति वनं गतस्तु तादृशं विण्डमपरुभ्यायमसौ गवयशब्दवाच्य इति प्रतिसंघत्ते, अतिदेशवाक्य-अवणसमये गवयत्वं प्रवृत्तिनिमित्तं न ज्ञातमतः कथं संज्ञापरिच्छेद इति चेत् लक्षणया तत्प्रतीतिसंभवात् गोसदृशो गवय इति वाक्येऽन्वयानुपप-त्तिविरहात्कथं लक्षणेति चेत्तात्पर्यानुपपत्तेः सत्त्वात् । नहि व्यापित्सुं प्रति गोसादृश्यस्य सखण्डस्य प्रवृत्तिनिमित्तत्वेनोपद्शेनमुचितं तस्माद्खण्ड-जातिविशेषे तात्पर्यमस्येति रुक्षणासंभवात् । यद्वा गवयशब्दो गवयवाचकः असित वृत्त्यन्तरे शिष्टैस्तत्र प्रयुज्यमानत्वात् । असित वृत्त्यन्तरे यः शब्दो यत्र शिष्टैः प्रयुज्यते स तस्य वाचको यथा गोशब्दो गोरित्यतुमानादेव गवयसंज्ञां परिच्छिनत्ति, तर्कश्च यस्त्वयोपमानसहकारी वाच्यः स वर-मनुमाने कृतप्रमाणभावेऽस्तु किं कल्पनीयप्रमाणभावेनोपमानेनोति । अनुमानमयूर्वे विस्तरोऽत्रान्वेष्टव्यः । अर्थापत्तिरप्यनुमानमेव तथाहि-दृष्टार्थापत्तिस्तावज्ञीवतश्चेत्रस्य गृहासत्त्वेन दृढतरप्रमाणावधृतेन बहि:-सत्त्वं कल्पयति, तत्रोपपाद्योपपादकयोर्व्याप्यव्यापकभावावधारणाधीनैव वहिःसत्त्वप्रतीतिः, भवति हि जीवतो गृहासत्त्वं वहिःसत्त्वेन सहचरितं बहिःसत्त्वं विना जीवतो गृहासत्त्वमनुपपन्नमिति वा ज्ञानम्, तत्राचेऽन्व-यव्याप्ति(प्ते १)रेवान्त्ये तु व्यतिरेकव्याप्तेरेव ग्रह इति । व्याप्तिरस्ति न तस्य म्रहणमिहोपयुज्यत इति चेत् व्याप्तिम्रहणमन्तरेणार्थापत्त्या भासानवका-शात्, स्वरूपसत्या व्यात्या वस्तुतो यदुपपादकं तस्यैव करपना स्यादिति दिक्। संशयकरणिकाया विरोधकरणिकायाश्चानुमानान्तर्भाव ऊहनीयः। ्विरोधस्यापि सहानवस्थाननियमलक्षणस्य व्याप्तिघटितत्वात् । अतार्था-पत्तिरप्यनुमितानुमानं 'पीनो देवदत्तो दिवा न भुङ्के ' इत्यनेन वाक्येन भीनत्वमनुमितं तेन च पीनत्वेन रात्रिभोजनानुमानम्, देवदत्तो रात्रौ मुङ्के दिवाऽभोजित्वे सति पीनत्वौदिति। संभवोऽप्यनुमानमेव, तदु-दाहरणं हि संभवति खार्या द्रोणः, संभवति द्रोणे आढकम्, संभवति सहस्रे शतमित्यादि । तत्रेयं खारी द्रोणवती तद्घटितत्वात्, यद्येन घ-ंटितं तत्तेन तद्वत् यथाऽवयववान् घटः । एवमन्यद्प्यूह्यम् । यत्तु संभवति

१ पीनत्वासंभवादिति मु. पु. पाठः । पीनत्वान्मतवदिति लिखितपु. पाठः । उभयविध-स्याप्ययुक्तत्वाद्यक्तो विद्वद्भिरूहनीयः ।

ब्राह्मणे विद्या, संभवित क्षत्रिये शौर्यमित्यादि, तत्प्रमाणमेव न भविति अनिश्चायकत्वात् । अभावोऽपि न मानान्तरं कार्येण कारणानुमानवत् कार्याभावेन कारणाभावानुमानस्य व्याप्तिमूलकत्वेनानुमान एवान्तर्भान्वात् । भट्टमतं तु भूतलादावभावप्राहकं प्रमाणमनुपलम्भाख्यं, तत्क-चित् प्रत्यक्षे कचिचानुमानेऽन्तर्भूतं चक्षुरादिनैवाभावप्रहात्, न चेन्द्रि-यमधिकरणप्रह एवोपक्षीणम्, अभावप्रहपर्यन्तं तद्यापारसत्त्वात् । ऐति-ह्यमविज्ञातप्रवक्तृकं प्रवादपारम्पर्यम्, इतिहेतिनिपातसमुदायः पुरावृत्ते वर्तते, तस्य भाव ऐतिह्यं, तद्यदि वाधितार्थे न भवित तदा शब्दा-न्तिवेशादनुमानम् । यदिह वटे यक्षो मधूकतरौ गौरीत्यादि तद्यद्याप्तोक्तं तदा पूर्ववत्, अनाप्तोक्तं चेत्तदा न प्रमाणम्, तदेवं प्रत्यक्ष्मनुमानं चेति सिद्धं द्वयमेव प्रमाणमिति ॥ ५॥

( विवृ० ) उपमानादेरप्यनुमान एवान्तर्भाव इति प्रतिपाद्यति—अ-स्येति । अस्य न्यापकस्य साध्यस्य इदं साधनं न्याप्यमिति बुद्धेर्याऽपेक्षा सा जाता येषां तत्त्वात्, व्याप्तिज्ञानसापेक्षत्वादिति तु फिलितार्थः । उपमानार्थापत्तिसंभवैतिह्यस्थलीयबुद्धीनां लैङ्गिकत्वमिति शेषः । तत्रोप-मानजन्या बुद्धिस्तावतः शामीणस्य प्राथमिकगवयचक्षुःसंयोगानन्तरमयं गोसदृश इति प्रात्यक्षिकं ज्ञानं ततो गोसदृशो गवयपद्वाच्य इत्यतिदेश-वाक्यार्थस्मरणं तत एतज्जातीयो गवयपद्वाच्य इति या बुद्धिरुदेति सोपमितिरिति न्यायमतानुसारिणः। काणादमते तु साऽनुमितिरेव गोसा-दुइयलिङ्गेन गवयपद्वाच्यत्वव्याप्यतया गृहीतेन गवयपद्वाच्यत्वस्यानु-मितरेव तदानीं जननात् । व्याप्तिधीविरहद्शायां च न भवत्येव गवय-पद्वाच्यत्वर्धारिति । अथवा गवयप्रत्यक्षानन्तरं गवयपदं गवयत्वप्रवृत्ति-निमित्तकम्, असति वृत्त्यन्तरे वृद्धैस्तत्र प्रयुज्यमानत्वात् यथा गोपदं गोत्वप्रवृत्तिनिमित्तकम्, यद्वा गवयपदं सप्रवृत्तिनिमित्तकं साधुपद्त्वादि-त्यनुमानेन पक्षधर्मताबळाद्भवयत्वप्रवृत्तिनिमित्तकत्वं भासते इति । मीमां-सका अर्थापितं प्रमाणान्तरं मन्यन्ते तथाहि-यत्र देवदत्तस्य शतवर्ष-जीवित्वं ज्योतिःशास्त्राद्वगतं जीविनो गृहासत्त्वं च प्रत्यक्षाद्वगतम् । तत्र ञ्चतवर्षजीवित्वान्यथानुपपत्त्या बहिःसत्वं कल्प्यते । तदनुमानेन गतार्थ-त्वानेष्यते । तथाहि जीवित्वस्य बहिःसत्त्वगृहसत्त्वान्यतर्व्याप्यत्वं गृहीतं ्राच्यात्रहेटा जायमानायां गृहसत्त्वबाधात् बहिःस्ट्राइटिकः भासते एवं भीनो देवदत्तो दिवा न मुङ्के इत्यादौ पीनत्वस्य भोजनव्याप्यत्वावग-

सिद्धःचत् दिवाभोजनवाधे रात्रिभोजनं सिध्यति । एवं संभवे-प्रमाणान्तरत्वं मन्यन्ते पौराणिकाः। तथाहि संभवो भूयःसह-ानं यथा संभवति ब्राह्मणे विद्या संभवति सहस्रे शतमत्र च क्षितिति तेषामाशयः। एवमैतिह्यम्, इतिहोचुरित्यनेन प्रकारेण तिद्धः अनिर्दिष्टप्रवक्तुकं परंपरागतं वाक्यम् यथा 'इह वटे यक्षः' तस्यामोक्तत्वानिश्चयात्र शब्देऽन्तर्भाव इति पौराणिकानाम-तंदेतन्मतं न समीचीनम्, ऐतिह्यस्य शब्दरूपतयाऽनुमान वात् । संभवोऽपि व्याप्तिसापेक्षोऽनुमान एवान्तर्भवति, तन्निर-गणमेव न, तदुक्तं गौतमीये 'शब्द ऐतिह्यानर्थान्तरभावाद-पत्तिःसंभवाभावानामनर्थान्तरभावाचाप्रतिषेवः इति । भट्टमते चानुपळ्चेरपि प्रमाणान्तरत्वमस्ति तया चाभावप्रहो भवतीति मनोरमम् । अनुपलन्धिस्थले इन्द्रियसंबद्धविशेषणता-ा प्रत्यक्षमेव भवतीति तत्र चानुपल्लबेः कारणत्वं न विप्रति-माणान्तरत्वं तु तस्या न युक्तिपद्वीं स्पृशतीति संक्षेपः ॥ ५ ॥ यम् ) कस्मात्- अस्येद्मिति बुद्धयपेक्षितत्वात्। अस्येदं कार्यं यादिवदस्य ज्ञापकस्येदं ज्ञाप्यमस्यापदेशस्येदमपदेश्यमस्य लिङ्गस्येदं य प्रमाणस्येदं प्रमेयमस्य करणस्येदं कार्यमिति बुद्धिः सर्वेत्रापे-यो: संवन्धद्र्शनं सर्वत्रापेक्षितमिति शब्दान्तरमात्रं न त्वर्थान्तर-अथापि खल्वस्येदामिति बुद्धचपेक्षितत्वादुपमानादयो न प्रमाणा-तत्रोपमानं सादृश्यप्रतिपत्तिहेतुर्ने प्रमाणान्तरम् । यदा पञ्चिति सादृश्यमनयोः प्रत्यक्षमुपलभते । प्रमाणान्तरभावे र्त्यप्रतिपत्तिहेतुबद्धैधर्म्यप्रतिपत्तिहेतोस्तत्त्वप्रसङ्गः । यच गोसदृशो यारण्यकात् श्रुतवतोऽरण्यं गतस्य गवयं पश्यतस्तत्र गोसादृश्य-प्रत्यक्षम् । तस्यैव परतो गवि गवयसादृश्यप्रतिपत्तिः गुमानं वा । यच तत्र गवयपद्संकेतप्रहणं तद्प्यनुमानम् । गोसा-उभ्य खलु तत्र गवयशब्दस्य संकेतमनुमिनोति । तत्र गवयशब्द-हि संकेतनिमित्त इति । एवमशीपत्तिरप्यनुमानम् । अर्थादापत्तिः दिवाऽभुःजानस्य भोजनकार्यं पीनत्वमुपलभ्य रात्रिभोजनमनु-। जीवते देशसंयोगाव्यभिचाराद्वहेऽनवस्थितस्य बहिरवस्थानम-संभवो नाम समुदायसमुदायिनोः समुदायेनेतरस्य प्रहणं ानम् । द्रोणस्य सत्ताग्रहणात् यदाढकस्य सत्ता गृह्यते, तत्त्वलु द्रोणं प्रत्यादकस्य समुदायिभावात् । चतुर्गुणितो ह्यादको द्रोण इति । अभावो विरोधी, अभूतं भूतस्य भूतमभूतस्य भूतोभूतस्य । तदनुमानमि-त्युक्तम् । तदेवं परीक्षितं छैिङ्गकम् ॥ ५॥

### आत्ममनसोः संयोगविशेषात्संस्काराच स्मृतिः ॥ ६ ॥

(उप०) छैद्भिकं व्याख्याय इदानीं प्रकरणान्तरमारभते—आतममनसोरिति। उत्पद्यत इति शेषः। संयोगिवशेषः प्रणिधानादिसंनिधानम्, एतस्माद्समवायिकारणादात्मिन समवायिनि स्मृतिर्विद्याविशेष
उत्पद्यते, निमित्तकारणमाह संस्कारादिति। चकारेण व्यापारी पूर्वानुभवः समुर्चीयते। अनुभवयाथाध्यायाथाध्यमियमनुविधत्ते, रज्जुं भुजङ्गतयोपलभ्य पलायितस्य तथेव स्मृतेः। न च सततं स्मृतिप्रसङ्गः, संस्कारोद्वोधाधीनत्वात्, तदुक्तं प्रशस्तदेवपादैः 'लिङ्गदर्शनेच्छानुस्मरणाद्यपेक्षादात्ममनसोः संयोगिवशेषात् पद्वभ्यासाद्रप्रत्ययजनिताच संस्काराद्दृष्टश्रुतानुभूतेषु शेषानुव्यवसायस्मरणेच्छाद्वेषहेतुरतीतिविषया स्मृतिः '
इति। आर्षे ज्ञानं सूत्रकृता पृथङ्ग लक्षितं योगिप्रत्यक्षान्तर्भावितम्। पदार्थप्रदेशाख्ये तु प्रकरणे तदुक्तं, तद्यथा 'आस्नायविधातृणामृषीणामतीतानागतवर्तमानेष्वतीन्द्रियेष्वर्थेषु धर्मादिषु प्रन्थोपनिवद्धेषु लिङ्गाद्यनपेक्षादात्ममनसोः संयोगाद्धर्मविशेषाच प्रातिभं ज्ञानं यदुत्पद्यते तदार्षम् '
इति। तच कदाचिल्लौकिकानामपि भवति यथा कन्यका वदति श्वो मे
भ्राताऽऽगन्तेति, हृद्यं मे कथयतीति।। ६।।

(विवृ०) द्विविधामनुभूतिरूपां बुद्धिं परीक्ष्यं स्मृतिरूपा बुद्धिं परीक्षितुमारभते—आत्ममनसोरिति । आत्ममनसोः संयोगविशेषात् सुस्मूर्षादिसिहतादात्मनःसंयोगात् संस्कारात् समानाकारकात् भावना-स्यात्, चकारादुद्वोधकाच स्मृतिर्भवति । तत्र च उपेक्षानात्मकनिश्चयः करणं, संस्कारो व्यापारः, उद्वोधकास्तत्सहकारिणः, आत्ममनःसंयोग्गोऽसमवायिकारणं सुस्मूर्षारूपप्रणिधानादिकं निमित्तकारणामित्यर्थः ॥६॥

(भाष्यम्) अथेदानीं स्मृतिः परीक्ष्यते । सा चेयम्- अआत्ममनसोः संयोगिवशेषात्संस्काराच स्मृतिः । उत्पद्यते । आत्ममनसोर्यः संयोगिवशेष- स्तस्मात् संस्काराच प्राचीनादिति । कोऽसौ विशेषः निमित्तविशेषव्यपा- अय इति । तचैतत्, प्रिधाननिबन्धाभ्यासिल्ङ्गलक्षणसादृश्यपरिम्हा- अयाश्रितसंबन्धानन्तर्यवियोगैककार्यविरोधातिशयप्राप्तिव्यवधानसुखदुः- खेच्छाद्वेषभयार्थित्विक्रयारागधर्माधर्मनिमित्तेभ्य इति तन्नान्तरसमाचारा-

त्प्रतिपत्तव्यमिति । यथा खल्वात्ममनसोः संयोगविशेषात् संस्काराच स्मृतिः ॥ ६॥

#### तथा स्वमः ॥ ७॥

( उप० ) तदेवं चतुर्विधां विद्यां व्युत्पाद्य इदानीमविद्यां व्युत्पाद्-यितुमहीते, तत्र संशयविषययौ प्रसङ्गात्पूर्वमेव निरूपितौ, स्वप्नं निरूप-यितुमाह—तथेति । यथात्ममनसोः संयोगविशेषात्संस्काराच स्मृतिस्तथा स्वप्नज्ञानमपीत्यर्थः । उपरतेन्द्रियत्रामस्य प्रलीनमनस्कस्य इन्द्रियद्वारेणेव यद्नुभवनं मानसम्, तत् स्वप्नज्ञानम् । तच त्रिविधं किंचित्संस्कारपाट-वात्कामी कुद्धो वा यमर्थमादृतश्चिन्तयन् स्विपिति तस्य तस्यामवस्थायां प्रत्यक्षाकारं ज्ञानं पुराणादिश्रवणजनितसंस्कारवशाज्जायते कर्णार्जुनीयं युद्धमिदमित्याकारम् । किंचिद्धातूनां वातपित्तऋष्मणां दोषात् । तत्र वातदोषादाकाशगमन-वसुन्धरापयटन-च्याब्रादिभयपलायनादीनि पश्यति, पित्तोपचयदोषमहिम्रा विह्नप्रवेश-विह्नज्वालालिङ्गन-कनकपर्वत-विद्युलता-विस्फुरणदिग्दाहादिकं पद्मति, श्लेष्मदोषप्राबल्यात्तु समुद्रसंतरणनदी-मज्जन-धारासारवर्षण-रजतपर्वतादि पश्यति । अदृष्टवशाद्पि तज्जन्मा-नुभूतेषु जन्मान्तरानुभूते वा सिद्धोपप्छतान्तःकरणस्य यज्ज्ञानमुत्पद्यते तत्र शुभावेदकं धर्माद्गजारोहण-पर्वतारोहण-छत्रलाभ-पायसभक्षण-राज-संदर्शनादिविषयकम्, अधर्मात्तु तैलाभ्यञ्जनान्धकृपपतनोष्टारोहण-पङ्क-मज्जन-स्विववाहद्दीनादिविषयकं स्वप्नज्ञानमुत्पद्यते । त्रयाणां मिलिताना-मेवात्र कारणत्वं गुणप्रधानभावमाश्रित्यायं विभागो द्रष्टव्यः ॥ ७ ॥

(विवृ०) स्मृतौ यथा संस्कारः कारणं तथा स्वप्नसंज्ञकमानसज्ञानेऽपीत्याह—तथेति। तथा आत्ममनःसंयोगिविशेषात् पूर्वानुभवजनितसंस्काराच स्वप्नो मानसज्ञानविशेषो भवति, अत्र संयोगे विशेषो मेध्यामनःसंयोगात्मकदोषविशिष्टत्वम्। अत एव तदानीं भ्रम एव भवति, पूर्वानुभवश्च ऐहिको जन्मान्तरीयो वा, नच नछादेदम्यन्त्यादिदर्शनमुषादेरनिरुद्धादिद्शनं पुराणादिप्रसिद्धं कथं संगच्छते तज्जन्मन्यननुभवात्
जन्मान्तरे च विषयस्याजातत्वेनानुभवासंभवाचेति वाच्यम्। संसारस्यानादितया कल्पान्तरानुभूततत्तद्विषयसंस्कारेण तत्तद्विषयस्वप्नसंभवात्।
नच 'अदृष्टमप्यर्थमदृष्ट्वभवात्करोति सुप्तिर्जनदर्शनातिथिम् ' इति
श्रीहर्षवाक्यस्यासङ्गतिरिति वाच्यम्। तत्रादृष्टपदस्य तज्जन्मादृष्टार्थकत्वात् तत्र किंचित्स्वप्रज्ञानं वातदोषायीनमाकाशगमनादिविषयकम्,

किंचिच पित्तदोषाधीनं विद्युद्दर्शनादिविषयकम् किंचित्तु ऋष्मदोषाधीनं नदीमजनादिविषयकम् । तत्र कानिचिष्णानानि द्युमसूचकानि, कानिचिष्णानुभसूचकानि । तदुक्तम्-'आरोहणं गोवृषकुश्वराणां प्रासादशैलाप्रवन्तस्पतीनाम् । आरुह्य नौकां प्रतिगृह्य वीणां भुक्त्वा रुदित्वा ध्रुवमर्थलाभः' इति । 'ऋष्णाम्बरधरा नारी ऋष्णगन्धानुलेपना । उपगृहृति यं स्वप्ने तस्य मृत्युने संशयः' इत्यादि च । अत्रच मानसं ज्ञानं ज्ञानलक्षणरूपाली-किकसन्निकषाद्भवति स्मरणं च संस्कारादिति विशेषः ॥ ७ ॥

(भाष्यम्) तथैवात्ममनसोः संयोगिवशेषात्संस्काराच स्वप्नोनाम विज्ञानमुत्पद्यते। कः पुनरत्र विशेषः ? आगन्तुकिनिद्रादोष इत्याह। वातपित्तर्श्रेष्मणां दोषात्स्वत्विप स्वप्नो भवित। वातदोषात्स्वत्वयं सुप्त आकाशे
विचरित वसुन्धरां पर्यटित व्याद्रादिभ्यो वा विभेति। पित्तदोषात्प्रविशत्यप्तिं आलिङ्गति ज्वालां काञ्चनपर्वतिवद्युत्स्फुरणादिकं चोपलभते।
श्लेष्मदोषात्संतरित सरिदर्णवं पश्यित धारासंपातं शिलोचयं च राजतमिति। एवं शेषेषु वाच्यम्। संस्कारः स्वत्वय्यत्र हेतुर्नह्यन्धः स्वप्नेषु किंचित्पश्यतीति। सोऽयं स्वप्नो न स्मृतिः। कस्मात् पृथरापदेशात्। जाप्रत्यव्वयं
पुरुषो यत् किंचन पश्यित शृणोति जिद्यति स्पृशति रसयित वा, तत्कारितसंस्कारवशान्मनसि करणविलये सत्यात्ममनःसंयोगिवशेषादन्तर्नाडीषु
निद्रादोषोपनितं तथाविभमेव प्रतीतिशरीरं विषयं पश्यित शृणोति जिद्यति
स्पृशति रसयित चेति। सुप्तोऽहमद्य रथमपूर्वमद्राक्षं शब्दांश्च मनोरमानशृणवं अस्याक्षं च मन्दं समीरणं दिव्यानिज्ञं च सुमनसो गन्धानभ्यवाहरं च स्वाद्वि भोजनानीत्येवं ह्यत्थितः परामृशति इति॥ ७॥

स्वमान्तिकम् ॥ ८ ॥

(उप०) ननु यज्ज्ञानं स्त्रप्रमध्ये तु स्त्रप्रज्ञानानुभूतस्यैनार्थस्य स्मृतिरूपं जायते तत्र स्त्रप्रत्वं न वर्तते स्त्रप्रस्यानुभवरूपत्वात्, तथाच कस्मात्कारणात्त- दुत्पत्तिरित्यत आह—स्वप्रान्तिकमिति । तथेति पूर्वसूत्रादनुवर्तते तेनात्ममनसोः संयोगिवशेषात्संस्काराच यथा स्त्रप्रस्तथा स्त्रप्रान्तिकमपीत्यर्थः । एतावानेव विशेषो यत्स्त्रप्रज्ञानं पूर्वानुभवज्ञनितात्संस्कारात्, स्त्रप्रान्तिकं तु तत्कालोत्पन्नानुभवज्ञनितसंस्कारादेव । तदुक्तं प्रशस्तदेवाचार्यः । अतितिज्ञानप्रत्यवेक्षणात् स्मृतिरेव १ इति । उक्तं च वृत्तिकारैः । अनुभूतवस्तुरुप्रार्थतया न समरणाद्र्यान्तरं स्त्रप्रज्ञानम् १ इति । स्त्रप्रमध्ये

प्रमाभूतं यज्ज्ञानं तत्स्वप्नान्तिकमिति केचित् । यथा शय्यायां शयानी-ऽस्मीत्यादि ॥ ८ ॥

(विवृः ) स्वप्नान्तिकसंज्ञकेऽपि ज्ञाने एतदेव कारणमित्याह—स्व-प्नान्तिकमिति । तथेत्यस्य पूर्वसूत्रस्थस्यात्रानुषङ्गो बोध्यः । तथाच स्वप्नज्ञानं यथात्ममनःसंयोगविशेषसंस्कारोभयजन्यं तथा स्वप्नान्तिकाख्यं ज्ञानमपीत्यर्थः । इदं च ज्ञानं स्वप्नावस्थाजातानुभवजनितसंस्कारेण जायते किंतु स्मृत्यात्मकम्, न मानसमिति विशेषः ।। ८ ।।

(भाष्यम्) यथा खलु स्वप्नः तथा— अस्वप्नान्तिकम् । स्वप्नस्यान्तिकं स्वप्नान्तिकम् । तदेतत्त्तेषुमं विज्ञानम् । जागरितस्थानः स्वप्नस्थानः सुषुप्तस्थानो हि पुरुषो भवतीति । तत्रात्मिन मनसो लयाद्योऽयमात्ममनसोः संयोग-विशेषस्तस्मादेतदुत्पद्यते। सुखं खित्वदानीं पुरुषोऽनुभवति । सुखमहमस्वाप्सं न किंचिद्वेदिषमिति ह्युत्थितः परामृशति । सोऽयं सुषुप्तिनिमित्तं संस्कारिवशेषो न स्मृतिस्वप्रहेतुरिति ॥ ८॥

#### धर्माच ॥ ९ ॥

( उप० ) स्वप्नस्वप्नान्तिकयोः कारणं समुचिनोति-धर्माचेति । अधर्म-समुचयार्थश्रकारः । कृतव्याख्यानमेतत् ॥ ९॥

(विवृ०) स्वप्नास्वप्नान्तिकयोरदृष्टमप्यसाधारणं कारणमित्याह—धर्मा-चेति । चकाराद्धर्मस्य संग्रहः । केचित्तु संस्कारं विनैव धर्मादिमात्राद्पि किंचित्स्वप्नादिकं जायते इति प्रतिपादनायेदं सूत्रम्, अत एव पूर्वोक्तश्री-हर्षकाव्यमपि साधु संगच्छते इत्याहुः ॥ ९ ॥

(भाष्यम्) तचैतत्स्वप्रान्तिकं नैतावतो निमित्तादुत्पद्यते किंतु - \* धर्माच । धर्मोऽपि तत्र हेतुः । तदानीं खल्वयमात्मा परेणात्मना संपद्य स्वेन रुपेणाभिसंपद्यते इति । स्वप्नः खल्विप धर्माद्धर्माचोत्पद्यते । तत्र धर्मा-द्रजारोहणादिकमधर्मोद्नधकूपपतनादिकमात्मनः पद्म्यतीति ॥ ९ ॥

## इन्द्रियदोषात् संस्कारदोषाचाविद्या ॥ १० ॥

( उप०) इदानीं विपर्ययमधिकृत्याह—इन्द्रियदोषादिति । अविद्येति सामान्यवाच्यपि पदं विपर्यये वर्तते प्रकरणात्, संशयस्वप्रानध्यवसायाना-मुक्तत्वात् । तत्रेन्द्रियदोषो वातपित्ताद्यभिभवकृतमपाटवम्, संस्कारदोषो विशेषादर्शनसाहित्यं तद्धीनं हि मिथ्याज्ञानं जायते ।। १० ॥

(विवृ०) प्रकारान्तरेणापि बुद्धिर्द्विविधा प्रमाऽप्रमा चेति । तत्रा-

प्रमायाः कारणमाह—इन्द्रियदोषादिति । इन्द्रियदोषः काचादिः, संस्कार-दोषो भ्रमानुभवजातत्वादिः, चकाराह्रूरत्वादिरूपाणामसाहिङ्गपरामशादि-रूपाणा च दोषाणां संग्रहः । तथाचाविद्यायामप्रमायां दोषः कारणं, दोषस्तु पित्तदूरत्वादिरूपो नानाविध इत्यर्थः ॥ १० ॥

(भाष्यम्) अथापि खल्वविद्या च विद्या चेति द्विविधा बुद्धिः, तयोः खलु—ऋइन्द्रियदोषात्संस्कारदोषाचाविद्या । इन्द्रियदोषाद्न्यथा भूतमन्य-थोपलभते । संस्कारदोषाद्न्यथाभूतमन्यथा स्मरति । यचान्यथाभूत-स्यान्यथाऽनुमानं तद्पीन्द्रियदोषादिति । सेयमविद्या । अथापि खल्विन्द्रियस्य मनसो र्जस्तमोऽतिशयनिमित्तादोषात्संस्कारदोषाच मिथ्या-झानप्रभवाद्भवत्यविद्या अतिसंमस्तद्वुद्धिरनात्मन्यात्मबुद्धिरभये भयबुद्धिर-सुखे सुखबुद्धिरत्राणे त्राणबुद्धिरित्यादि यथाविषयं वेदितव्यम् । सेयं कार्यभूता भवत्यविद्योति ॥ १०॥

### तद्दुष्टज्ञानम् ॥ ११ ॥

(उप०) अविद्यासामान्यलक्षणमाह्—तदिति । तदित्यव्ययपदं सर्व-नामसमानार्थकमविद्यां परामृशति । साऽविद्या, दुष्टज्ञानं व्यभिचारि-ज्ञानमतिस्मिस्तदिति ज्ञानं व्यधिकरणप्रकारावन्त्रिल्लं विशेष्यावृत्तिप्रका-रकमिति यावत् । दोषश्च ज्ञानस्यानिश्चयरूपत्वमि, तेनैककोटिसत्त्वेऽपि संशयो दुष्ट एवानवथारणात्मकत्वात् । तद्नेन संशयविपर्ययस्वप्रानध्य-वसायानां चतुर्णामप्युपप्रहः ॥ ११ ॥

(विवृ०) अविद्याया लक्षणमाह—तदिति । सर्वनामसमानार्थकं तदित्यव्ययं नातस्तेनाविद्यापरामर्शानुपपत्तिः, दोषजन्यं ज्ञानं सा अवि-द्योति अविद्यालक्षणम्, अत्र दोषाणामन्यतमत्वेन निवेशः । उपलक्षणमेतत् तद्भाववित तत्प्रकारकं विशेष्यावृत्तिप्रकारकं वा ज्ञानमित्यप्यविद्याल-क्षणं द्रष्टव्यम् ॥ ११ ॥

( भाष्यम् ) सेयमविद्या दुष्टज्ञानमिति ॥ ११ ॥

### अदुष्टं विद्या ॥ १२ ॥

( ७५० ) ज्ञानिमत्यनुवर्तते अदुष्टमदुष्टेन्द्रियजन्यं यत्र यदस्ति तत्र तद्मुभवो वा समानाधिकरणप्रकारानुभवो वा विद्येत्यर्थः । तच्चाध्यक्षं छैद्भिकं च द्वयमेव ॥ १२ ॥

(विवृष्ट) प्रमालक्षणमाह-अदुष्टमिति । दोषानधीनं ज्ञानं प्रमेति

प्रमालक्षणं भ्रमसामान्यभिन्नज्ञानं प्रमेत्यपि लक्षणं द्रष्टव्यम् । आंशिक-प्रमाया अलक्ष्यत्वमेव, तद्वति तत्प्रकारकं ज्ञानं तत्प्रमेति विशेषलक्षणम्, एतच 'रङ्गरजतयोगिमे रजते ' इत्याद्यांशिकप्रमासाधारणम्, स्मृतिव्या-वृत्तप्रमालक्षणे च अनुभवत्वं निवेशनीयमित्यन्यत्र विस्तरः ॥ १२ ॥

( भाष्यम् ) यत्पुनरदुष्टं ज्ञानं दुष्टज्ञानं विरुणद्धि सेयं विद्या । विद्या खल्वविद्याविपर्ययेण वेदितव्येति ।। १२ ॥

### आर्ष सिद्धदर्शनं च धर्मेभ्यः ॥ १३ ॥

( उप० ) नन्वार्षमि ज्ञानं समानाधिकरणप्रकारकमेव । तच्च नेन्द्रिय-जन्यमसंनिकृष्टार्थगोचरत्वात् । न लैङ्गिकं लिङ्गानुसंधानमन्तरेण जाय-मानत्वात् । तथा चैतत्करणं नृतीयं प्रमाणमायातमत आह—आर्षमिति । ऋषीणां गालवप्रभृतीनां यदतीतानागतविषयकं ज्ञानं तदार्षम् , यच्च सिद्धानां मन्त्रोषथिगुटिकाञ्जनादिना व्यवहितविष्रकृष्टार्थगोचरज्ञानं प्रति सिद्धिंगतानां यद्शैनं तदुभयं धर्मेभ्यो यथार्थसाक्षात्कारिज्ञानं प्रावे तद्योगिप्रत्यक्षेऽन्तर्भावान्न विद्यान्तरमिति वृत्तिकृतः । आर्ष ज्ञानं चतुर्थी विद्येव सा च ऋषीणां लौकिकानां च भवति, तच्च मानसप्रत्यक्षमेव उत्प्रेक्षासहकृतेन मनसा जनितं नैयनस्पन्दनादि—लिङ्गजनितं वा, प्रान्मवीयसंस्काराधीनवात्र व्याप्तिधीः, स्तनपानष्टसाधनवाव्याप्तिमह्वत् । प्रशस्ताचार्यास्त्र सिद्धदर्शनं न ज्ञानान्तरमित्याहुः । तथाहि यदि सिद्धानां गुटिकाञ्जनादिसिद्धनिमित्तप्रभवं व्यवहितविष्रकृष्टविषयं तदुच्यते तदा प्रत्यक्षमेव, यदि तु दिव्यान्तरिक्षभौमानां प्रहनक्षत्रसंचारादिनिमित्ता-धीनं तदा तहिङ्गिकमेव तथा सहचारदर्शनेन व्याप्तिपरिच्छेदादिति॥१३॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे नवमाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(विवृ०) ननु योगिनां ज्ञानं कथमविद्या न भवति दूरत्वादिरूप-विषयदोषस्य तत्रापि संभवादत आह्—आपिमिति । आपेमृषीणां योगज-धर्मेण जनितं यत् सिद्धदर्शनं सिद्धानां सतां सर्वेषां वस्तूनां दर्शनं तद्ध-मेंभ्यो जायते नतु तत्राधर्मः कारणमिति न तत्कदाचिद्पि अमरूपं, अमं प्रति अधर्मस्य हेतुत्वात्। योगिनां ज्ञानं तु धर्ममात्राधीनं प्रमारूपमेव भवति । दूरत्वादेविषयदोषस्य तत्र अमत्वासंपादकत्वात् । दोषाणां अम-जनकत्वमधमसह्कारेणैवेति हृद्यम् । केचित्तु सिद्धेन मन्त्राद्यभिमन्त्रितेन

१ नियमसंदर्शनादिलिङ्गजनितं वेति पाठः ।

गुटिकाञ्जनिवशेषादिना यद्दर्शनं भवति तदिष आर्षवत् धर्मेभ्य एव भवति । अतएव रघुवंशे 'अतीन्द्रियेष्वप्युपपन्नदर्शनो बभूव भावेषु दिली-पनन्दनः' इत्यादिकमिष साधु संगच्छते । तथाच तादृशज्ञानमिष धर्म-मात्राधीनतया प्रमारूपमेव भवतीति भाव इति व्याचक्षते ॥ १३ ॥

इति श्रीजयनारायणतर्भपश्चानन-भट्टान्वार्य-प्रणीतायां कणादस्त्रविवृतौ नवमाध्यायस्य द्वितीयमाहिकम् ।

( भाष्यम् ) आम्नायविधातॄणामृषीणामतीतानागतवर्तमानेष्वतीिन्द्रिये-ष्वर्थेषु धर्मादिषु च योगसमाधिनिमित्तं यदार्षे विज्ञानं प्रातिमं नामो-त्यदाते, यचा अनादिसिद्धानामतीिन्द्रियेष्वर्थेषु ज्ञानमुत्यदाते, तदेतद्धर्मेभ्य उत्पद्यते इति । अथापि खल्वाषे यत्समाधिसिद्धानां दर्शनमविद्योपमर्दकमु-त्यदाते, धर्मेभ्यस्तदुपपद्यते इति । तचैतत् 'योगाङ्गानुष्ठानाद्शुद्धिस्ये ज्ञान-दीप्तिराविवेकख्यातेः' इति तन्त्वान्तरसमाचारात्प्रतिपत्तव्यमिति ॥ १३ ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये नवमस्याध्यायस्य द्वितीयमाहिकम्।

समाप्तश्चायं नवमोऽध्यायः।

# दशमाध्याये प्रथमाहिकम्।

इष्टानिष्टकारणविशेषाद्विरोधाच मिथः सुखदुःखयोरथीन्तरभावः॥१॥

(उप०) आत्मगुणानां कारणतो भेद्वयुत्पाद्नं द्शमाध्यायार्थः।
तत्र 'आत्मशरीरेन्द्रियार्थनुद्धिमनःप्रवृत्तिदोषप्रेत्यभावफलुदुःखापवर्गास्तु
प्रमेयम् ' इति गौतमीये प्रमेयविभागसूत्रे सुखस्यानभिधानादुःखाभिन्नमेव सुखमिति भ्रमनिरासार्थं सुखदुःखयोरेव प्रथमं भेद्माह—इष्टानिष्टेति । सुखदुःखयोर्भिधः परस्परमर्थान्तरभावो भेदो वैजात्यमिति
यावत् । कुत इत्यत आह—इष्टानिष्टकारणिवशेषात् इष्टं इष्यमाणं सक्चन्दनवनितादि, अनिष्टमनिष्यमाणमहिकण्टकादि, तद्रूपं यत्कारणं तस्य
विशेषाद्भेदात्कारणवैजात्याधीनं कार्यवैजात्यमावश्यकं यतः, भेदकान्तरमाह विरोधात् सहावस्थानलक्ष्मणात् । नह्येकस्मिन्नात्मन्येकदा सुखदुःखयोरनुभवः । चकाराद्नयोः कार्यभेदं भेदकं समुचिनोति । तथाहि अनुमहाभिष्वङ्गन्यनप्रसादादि सुखस्य, दैन्यसुखमालिन्यादि दुःखस्य कार्यमिति ततोऽप्यनयोर्भेदः । तदुक्तं प्रशस्ताचार्यः 'अनुप्रहलक्षणं सुखं
स्नगाद्यभिप्रेतविषयसांनिध्ये सति इष्टोत्पन्नधीन्द्रियार्थसंनिकर्षाद्धर्मोद्यपे-

क्षादात्ममनसोः संयोगाद्यद्तुप्रहाभिष्वङ्गनयनादिप्रसाद्जनकमुत्यद्यते त-त्सुखम्' इति । तदिदमतीतेषु स्रक्चन्द्नादिषु स्मृतिजमनागतेषु संक-ल्पजम् । गौतमीये सूत्रे सुखापरिगणनं वैराग्याय सुखमपि दुःखत्वेन भावयतो वैराग्यं स्यादेतद्र्थमिति ।। १ ।।

( विवृ० ) जगन्मोहनपाद्कजपरागनिकरं परम् । स्मारं स्मारं पुरः पूरं तरेयं विव्नवारिधेः ॥

क्रमप्राप्ते सुखदुःखं परीचिक्षिषुस्तयोभेंदं तावाद्यवस्थापयति—इष्टानिष्टेति । गौतमीयेन 'दुःखविकल्पे सुखामिमानाच' इति सूत्रेण दुःखस्य सुखामिमानविषयत्वमुक्तं, तेनापाततो दुःखमेव सुखं नतु तद्भिन्नं गुणान्तर-मितिबोधो भवति तद्भ्रमनिरासार्थमयमारम्भः । सुखदुःखयोरर्थान्तरमावो नैकत्त्वम्, इष्टं स्रक्चन्द्नवितादिकम्, अनिष्टमिहकण्टकवै-रिपृतिगन्धादिकम्, तद्रूपं यत्कारणं तस्य विशेषात् वैद्ध्कण्यात् मिथः परस्परिवरोधात् एकात्मिनि युगपदनुत्पद्यमानत्वाच । निह विजातीय-कारणकयोर्विरुद्धयोर्वाऽभेदः संभावनापद्वीमिधरोहति, गौतमीयं सूत्रं तु सुखं दुःखत्वेन भावनीयं वैराग्यार्थमित्येतत्परिमिति । वस्तुतः सर्वजनसंवेदनसिद्धं सुखं दुःखं वाऽपह्नोतुं न शक्नोति गीर्वाणगुरुरपीति संक्षेपः ॥ १ ॥

(भाष्यम्) परीक्षिता बुद्धिः सुखदुःखयोरिदानीं परीक्षाक्रमः। तत्र, दुःखिवकले सुखाभिमानाचेति तन्त्रान्तरसमाचारात्सुखदुःखयोर्मियो-ऽर्थान्तरभावो न प्राप्नोतीत्वत आह— अइष्टानिष्टकारणिवशेषाद्विरोधाच मिथः सुखदुःखयोर्र्थान्तरभावः। इष्टकारणकं सुखमनिष्टकारणकं दुःखं न चैते सह भवत इत्यनयोः परस्परमर्थान्तरभावः। स्नगाद्यभिप्रेतिविषय-निमित्तमनुप्रहरुक्षणं सुखं विपरीतं दुःखमिति । कार्यं मुखप्रसादादि सुखस्य विपरीतं दुःखस्येति। तन्त्रान्तरसमाचारश्च विषयप्रभवं दुःखानुषक्तं सुखं दुःखमिति भावयवतो वैराग्यं स्यादिति ॥ १॥

### संज्ञयनिर्णयान्तराभावश्च ज्ञानान्तरत्वे हेतुः ॥ २ ॥

(उप०) नन्तास्तां सुखदुःखे परस्परं भिन्ने ज्ञानाद्मिन्ने स्यातां स्मृत्यनु-भववद्त्यत आह—संशयेति। सुखदुःखयोज्ञीनान्तरत्वे ज्ञानभिन्नत्वे संशय-निर्णयाभ्यन्तरत्वाभावो हेतुर्लिङ्गिमित्यर्थः । तदयमर्थः सुखं दुःखं वा ज्ञानं भवत् संशयरूपं वा स्यान्निर्णयरूपं वा ? नाद्यः कोटिद्वयानुहेखित्वात । न द्वितीयः एककोट्यनुहेखित्वात् । तथाच यावद्विशेषवाधात् सामान्य-वाधः, द्वावेव हि ज्ञानस्य विशेषौ संशयत्वं निर्णयत्वं च, तदुभयं च सुखे दुःखे च बाधितमिति ज्ञानत्वमिप तत्र वाधितम्, चकारादनुभववायं समुचिनोति सुखदुःखयोरहं सुखी दुःखीति मानसोऽनुभवो न त्वहं जाने संदेहिस निश्चिनोमीत्याकारोऽनुभव इति ॥ २ ॥

(विवृ०) ननु सुखदुः खे ज्ञानविशेषावेव यथैन्द्रियकछैद्भिके नतु
भिचते तत इत्यत आह—संशयेति । सुखदुः खयोज्ञानान्तरत्वे ज्ञानगुणभिन्नत्वे संशयनिर्णयान्तराभावः संशयनिश्चयान्तर्गतत्वाभावो हेतुः ।
ज्ञानगुणो हि द्विविधः संदेहो निश्चयश्चेति। नहि तयोरन्यतरस्मिन्नपि सुखं
दुःखं वाऽन्तर्भवितुमर्हति, नहि सुखं दुःखं वा विरुद्धकोटिद्वयप्रकारकं येन
तयोः संदेहत्वं संभाव्येत, नापि तद्भावाप्रकारकं सत्तत्प्रकारकं येन
निर्णयत्वं संभावनीयमिति, ज्ञानस्य तृतीयप्रकारस्तु शशविषाणायमानः,
नातस्तत्र सुखं दुःखं वा प्रवेष्टुमीष्टे इति ॥ २ ॥

(भाष्यम्) यस्तु ज्ञानिविशेषभावमनयोः प्रतिजानीते, तस्यैत्— \*\*संश-यनिर्णयान्तराभावश्च ज्ञानान्तरत्वे हेतुः । उपलब्धभेदश्चेति चार्थः सुखं दुखं च न संशयस्यान्तरे भवति न निर्णयस्य । सोऽयमनयोज्ञीनादन्यत्वे हेतुः । कस्मात्कल्पान्तरानुपपत्तेः । उपलब्धिभेदः खल्विष । सुख्यहं दुःख्य-हमित्युपलब्धः सुखदुःखयोजीनामीत्यादिका च ज्ञानस्येति । उपलब्धि-भेदाचार्थभेद इति । अनोकहसुपलभे महीरुहसुपलभे इति संज्ञाभेदमात्रं न त्वर्थभेद इति । इतश्च प्रतिपद्यामहे सुखदुःखे न ज्ञानप्रभेदाविति ॥२॥

### तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षछैङ्गिकाभ्याम् ॥ ३ ॥

( उप० ) भेदकान्तरमाह—तयोरिति । तयोः संशयिनणिययोर्निष्पत्ति-रुत्पत्तिः प्रत्यक्षालिङ्गाच । सुखं दुःखं वा न प्रत्यक्षसामग्रीजन्यं न वा लिङ्गजन्यम् । चतुर्विवं हि सुखं—वैषयिकं मानोरियकमाभिमानिक-माभ्यासिकं च । तत्र त्रयाणामिन्द्रियसंनिकषप्रभवत्वं नास्त्येव । प्रथमिन-निद्रयार्थसित्रिकषेजत्वाञ्ज्ञानं स्यादिति चेत्र । सामप्र्येकदेशस्य, कार्यस्य साजात्यानापादकत्वात् । अन्यथा दिकालसाधारण्येन सकलकार्येकजा-त्यापत्तेः । किंच इन्द्रियार्थसित्रकर्षानुत्पद्यमानं सुखं निर्विकल्पकं वा स्यात् साविकल्पकं वा । नाद्यः अतीन्द्रियत्वप्रसङ्गात् । न द्वितीयः विशेष्यविशेषण-भावेन द्वयोरनाकलनरूपत्वात् । किंच सुखदुःखयोरवश्यसंवेद्यत्वाञ्जान- स्यावश्यसंवेद्यत्वेऽनवस्थाप्रसङ्गात्, छैङ्गिकमिति छिङ्गमेव वैपयिकंवत् । वृत्तिकृतस्तु तयोज्ञानसुखयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षछैङ्गिकम्यां प्रत्यक्षछैङ्गिक-ज्ञानव्याख्यानाभ्यां व्याख्याता, प्रत्यक्षं ज्ञानमिन्द्रियजम्, छैङ्गिकं तु छिङ्गजम्, सुखादिकं तु नैतादशमिति व्याचक्रः॥ ३॥

(विवृ०) ननु यथा निर्विकल्पकं ज्ञानं न संशयो नापि निश्चयस्तथा सुखदुःखेऽपि स्यातामत आह—तयोरिति । तयोः सुखदुःखयोर्निष्पत्तिः सिद्धिः प्रत्यक्षलिद्धे परात्मिन सुखदुःखे प्रत्यक्षलिद्धे परात्मिन नयनप्रसादादिना सुखस्य, सुखमाछिन्यादिना दुःखस्यानुमानं भवित तथाच तयोर्निविकल्पकज्ञानरूपत्वे प्रत्यक्षानुपपत्तिः सुखप्रसादमाछिन्यादिलिङ्ककानुमितिविषयत्वानुपपत्तिश्चातो ज्ञानान्तर्गतत्वं न सुखदुःखयोरिति भावः ॥ ३॥

(भाष्यम्) यतः— \*\*तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षलैङ्गिकाभ्याम् । संशयो निर्णयश्च प्रत्यक्षानुमानाभ्यां निष्पद्यते न त्वेवं सुखं न दुःखं, विषयो-पयोगादिकं हि तत्र हेतुरिति । प्रत्यक्षात्तावत्स्थाणुपुरुषयोः समानं धर्म-मारोहपरिणाहौ पश्चन् संशेते किमयं स्थाणुराहोस्वित्पुरुष इति, विशेषं चोपलभमानो निर्णयति स्थाणुरयं पुरुषोऽयमिति । अनुमानात्वल्वपि । गर्जितान्मेषमनुमाय संशेते दृष्टिर्भविष्यति आहोस्विन्नेति । मेघोन्नतिविशेषं चानुमाय निर्णयति भविष्यति वृष्टिरिति । अथापि खल्वेते सुखदुःखं प्रत्यक्षानुमानाभ्यां निष्पद्यते । अभिप्रेतं हि विषयं प्रत्यक्षमुपलभमानस्यानुमिमानस्य च सुखं निष्पद्यते । विपर्ययेण दुःखमिति । यदि ज्ञान-प्रभेदावेते प्रत्यक्षलैङ्गिकाभ्यामनयोर्निष्पत्तिनोपपद्यते । निष् तत एव तयोर्निष्पत्तिरिति ॥ ३ ॥

अभूदित्यपि ॥ ४ ॥

( उप० ) छैिङ्गकज्ञानात्सुखादेः प्रकारभेदाधीनं भेदमाह—अभूदिति । इतिशब्दः प्रकारे, अपिशब्दो भविष्यतीत्याकारान्तरसमुचये । तथाच पर्वते विह्नरभू सविष्यति वेति छैिङ्गकज्ञानेऽतीतादिः प्रकारो दृश्यते । न चैवंप्रकारं सुखं दुःखं वा उत्पद्यमानसुपल्रब्थम् ॥ ४ ॥

(विवृिं) भेदकान्तरमिप द्रीयति—अभूदिति । पर्वते विहरभूत पर्वते विहरिस्त पर्वते विहर्भविष्यतीत्याद्याकारा अपि ज्ञानस्य, ज्ञानसुखा-द्योभेदकाः, ज्ञानं हि अतीतानागतवर्तमानविषयकं भवति । नहि सुखस्य

१ वैनयिकवादिति लि. पु. पाष्टः ।

दुःखस्य वा कोऽपि विद्यते विषयः, अतः सविषयकत्वनिर्विषयकत्वरूप-विरुद्धधर्माध्यासात्र ज्ञानाभेदः सुखादीनामिति भावः ॥ ४ ॥

(भाष्यम् ) भविष्यतीत्यप्यर्थः । पूर्वोदकविपरीतमुदकं नद्याः पञ्यन्न-नुमिनोति वृष्टिरभूदिति । भघोन्नतिविद्येषणानुमीयते भविष्यति वृष्टिरिति ४

सति च कार्यादर्शनात्।। ५॥

( उप० ) भेदकान्तरं समुचिनोति—सतीति । सति इन्द्रियार्थसंनिक्षें सित च व्याप्तिपक्षधर्मतादिप्रतिसंधाने कार्यस्य सुखस्य दुःखस्य वाऽदर्शनात्र प्रत्यक्षमात्रं सुखं दुःखं वा न लैङ्गिकमात्रं वा । तद्यमर्थः— ज्ञानसामान्यं तावत्सुखदुःखे न भवत इत्युक्तम् । ज्ञानिवशेषः प्रत्यक्षज्ञानं वा भवेदनुमितिरूपं वा १ नाद्यः इन्द्रियार्थसंनिक्षें स्वक्चन्द्नादिप्रत्यक्षे सुखन्त्वानुभवाभावात् । न द्वितीयः चन्द्नाद्यनुमितौ वह्न्याद्यनुमितौ वा सुखत्व-दुःखत्वान्यतराननुभवात् । एवं प्रत्यक्षविशेषेऽनुमितिविशेषे वा सुखदुःखन्त्वयोरननुभवात्र तद्विशेषोऽपीति ॥ ५ ॥

(विवृ०) इतोऽपि सुखदुःखे भिद्येते ज्ञानादित्याह—सतीति । सति ज्ञानकारणे सति, कार्ययोः सुखदुःखयोः, अदर्शनात् अननुभवात् , न सुखदुःखयोज्ञीनान्तभीवः, प्रत्यक्षसामग्र्यामनुमितिसामग्र्यां च सत्यां प्रत्यक्षमनुमितिर्वा भवति । तत्र घटं पर्यामि विह्नमनुमिनोमीत्याद्यनुभवो भवति, नत्वहं सुखी दुःखी वेति सुखं दुःखं वा नैव भवितुमहिति ज्ञान-

विशेष इति भावः ॥ ५ ॥

(भाष्यम् )- \*सितं च। वर्तमानं च विषयं ज्ञानमुत्पद्यते। तदेवं त्रैका-ल्यविषयं ज्ञानं न त्वेवं सुखदुःखे इति। अथापि खल्वर्थाकारनिर्भासं ज्ञानं न त्वेवं सुखदुःखे इति। एतेन स्मृत्यन्यत्वं व्याख्यातम्। - \*कार्याद्रशेनात्। विषयेनिद्रयसंनिकषें अस्येदमिति बोधे सत्यपि कार्यं सुखंदुःखं च न दृ-स्यते। ज्ञानप्रभेदौ चेदेते, दृश्येयातामिति। अथापि खलु प्रत्यक्षे लैक्किके च सत्यपि सुखदुःखयोर्यत्कार्यं मुखप्रसाद्मुखमालिन्यलक्षणं तत्र दृश्यते। ज्ञानप्रभेदौ चेदेते यदेतत्तस्मिन् सति कार्यस्यादर्शनं तन्नोपपद्यते इति॥५॥

एकार्थसमवायिकारणान्तरेषु दृष्टत्वीत् ॥ ६ ॥

( उप० ) भेदकान्तरमाह-एकार्थेति । सुखदुःखयोरिति शेषः । सुखं प्रति एकार्थसमवेतानि असाधारणकारणानि, धर्मः, सुखे रागः, सुख-

१ कार्यादर्शनादिति पृथनसूत्रं चन्द्रकान्तमते । २ एकार्थेत्यादि दृष्टत्वादेक्देश इतीत्यन्त-मेक्सेव सूत्रं चन्द्रकान्तमते ।

कारणेच्छा, तदुपादानयत्नः, स्वक्चन्द्नादिज्ञानम् । दुःखं प्रति तु अ-धर्मः, अनिष्टकण्टकादिज्ञानम्, एषु एकार्थसमवायिषु कारणेषु दृष्टत्वादि-त्यर्थः । ज्ञानं तु निर्विकल्पकमेकार्थसमवेतमसाधारणकारणं नापेक्षत एव, सिवकल्पकं त्वपेक्षते विशेषणज्ञानं, तत्तु कारणान्तरं स्विवजातीयं कारणं न भवति, मनःसंयोगस्तु साधारणत्वादिविविद्धितः । यद्यपि स्मृतिः संस्कारम-साधारणमपेक्षते तथापि तद्भेदः स्फुटसिद्ध एवेत्यनुभवमादाय भेदचिन्तनात्। होङ्गिके यद्यपि व्याप्तिस्मृतिपक्षधर्मतादिज्ञानापेक्षा तथाप्यन्तरशब्देनैव त-द्वयुदासः । तद्यं प्रमाणार्थः सुखदुःखं अनुभवभिन्ने स्वसमानाधिकरणस्व-जातीयासाधारणकारणजन्यत्वात्स्मृतिवद्यद्यशब्दवच्च ॥ ६ ॥

(विदृ०) निर्विकल्पकाद्विशेषकान्तरमाह-एकार्थेति । एकार्थसमवा-यकारणान्तरेषु स्वसमानाधिकरणविज्ञातीयकारणेषु सत्सु दृष्टत्वात्सुखदुः-खयोरिति शेषः । तथाच सुखं धर्मसुखरागसुखकारणेच्छासुखकारणोपादा-नगोचरप्रयत्नरूपान् स्वसमानाधिकरणविज्ञातीयगुणान्, दुःखं चाधर्म-कण्टकादिज्ञानरूपान् अपेक्षते । निर्विकल्पकश्च विषयेन्द्रियसंनिकषेदेव जायते न स्वसमानाधिकरणासाधारणकारणमपेक्षते, मनःसंयोगादृष्टादिकं तु तत्र साधारणकारणमेव । एवं च सुखं दुःखं वा कथं निर्विकल्पकज्ञाना-न्तर्भूतं भवितुमहीत कारणवेषम्यादित्यर्थः ॥ ६ ॥

(भाष्यम् ) एकस्मिन्नथं समवयन्ति यानि कारणान्तराणि तेषु सत्सु सुखदुःखयोर्द्रष्टतान्नैते ज्ञानप्रभेदाविति । एकदेशे च दृष्टतान्न ज्ञानप्रभेदाविति । अन्यत्कारणं सुखस्य अन्यदुःखस्य अन्यत्प्रत्यक्षस्य अन्यद्धेद्धिकस्य अन्यत्प्रत्यक्षस्य अन्यद्धेद्धिकस्य अन्यत्प्रत्यक्षस्य अन्यद्धेद्धिकस्य अन्यत्प्रत्यक्षस्य अन्यद्धेद्धिकस्य अन्यत्प्रत्यक्षस्य अन्यद्धेद्धिक्षेत्रः सुखमुत्पद्यते द्वेषा-दिभ्यो दुःखम् इन्द्रियार्थसंनिकर्षात्प्रत्यक्षम् अस्येद्मितिज्ञानाङ्केद्धिकं संस्का-रात्स्मृतिरिति । अथापि खलु येन प्रदेशेन सुखं दुःखं चावच्छिद्यते, तिस्मिन् प्रदेशे एकस्मिन्नथें समवायि यत्कारणान्तरं चन्दनकण्टकादिसं-भेदः, तत्र दृष्टत्वात्सुखदुःखयोर्थान्तरभाव इति । पादे वेदना सुखं शिर-सीति प्रादेशिकं सुखदुःखे, न त्वेवं ज्ञानमिति । तदेवं कारणभेदात्प्रकारभेदाच भेद इति।अनुकूलप्रतिकूलतया प्रत्यात्मवेदनीये चैते न शक्ये अपह्नो-तुम् । न चैतन्निह्नवानः कचिदभ्यनुज्ञां लब्धुमर्हतीति ॥ ६ ॥ एकदेश इत्येकस्मिन् शिरः पृष्ठमुद्रं मर्माणितद्विशेषस्तद्विशेषभ्यः ७॥

( उप० ) नतु यदि कारणभेदाधीनो ज्ञानात्मुखदुःखयोः सुखाव

३५२

दुःखस्य स्तम्भक्तम्भादिवदेव परस्परं भेदः तदा शरीरस्य तद्वयवानां च छीरःपादपृष्ठोदरादीनां न परस्परं भेदः स्यात् । तत्र हि परमाणुद्यणुकादीनां लोहितरेतसोर्वा कारणानामित्रशेषादित्यत आह-एकदेश इति । एकदेश इति अवयवे इत्यर्थः, एकस्मिन्निति शरीरे इत्यर्थः । शिर इत्येकदेशः उदरं पृष्ठं मर्माणि च स्नायुप्रभृतीनि, तेषां विशेषो वैजात्यम्, तद्विशेषेभ्यस्त- . त्कारणविशेषेभ्यः, तत्रापि कारणवैजात्यादेव वैजात्यं नहि यज्ञातीयं शिरःसमवायिकारणं तज्जातीयमेवोदरपृष्ठादेरपि, तन्तुकपालाद्युपादानकै जात्यात् पटघटादौ वैजात्यवत्, तत्रापि वैजात्यसंभवात्। तन्तुकपाळा-देरपि अंशुशर्करादिवैजात्यात्। एवं तत्र तत्राप्यन्वेष्टव्यम्। परमाणूनां साधा-रण्येऽपि स्वस्वोपादानवैजात्यस्य सर्वत्र वैजात्यप्रयोजकत्वात् द्रव्यत्वेन तूपा-दानसाजात्यं न वैजात्यप्रयोजकमिति दिक् ॥ ७ ॥

इति श्रीशांकरे वैशेषिकसूत्रोपस्कारे दशमाध्यायस्य प्रथममाहिकम् ।

( विष्टु॰ ) ननु यदि कारणावैलक्षण्यात्कार्याभेदस्तदा देहस्य तदवय-वानां करचरणशिरः पृष्ठोदरादीनां चाभेदप्रसङ्गः सर्वत्रैकविषयोः शुक्रशो-णितयोईतुत्वादित्यत आह-एकदेश इति । एकस्मिन् देहे एकदेशे अवयवे शिरः, पृष्ठम्, उदरं, मर्माणीति व्यवहारिवशेषा भवन्तीति पूरणीयम् । इतिकारश्च मर्मोणीत्यनन्तरं योजनीयः। तथाच व्यवहाराणां वैलक्षण्यात् व्यवहर्तव्यानामपि वैलक्षण्यमावस्यकं तद्विशेषः व्यवहर्तव्यानां शिरः-प्रभृतीनां वैलक्षण्यं च तद्विरोषेभ्यस्तेषां कारणानां ये विरोषास्तेभ्य एव । इत्थं च घटपटादीनामिव शिरःप्रभृतीनामवयवानामि स्वस्वसमवायिकार-र्णनजात्यादे वैजात्यं समवायिकारणवैज्ञात्यद्यापे तद्भाष्ट्राविक्षण्डस्य -जात्यप्रयोज्यमेवं क्रमेण त्रसरेणुवैजात्यपर्यन्तं वाच्यम् । द्र्यणुकवैजात्यं तु तत्तद्विजातीयकार्यजनकतावच्छेदकतया सिद्धम्। एवमसमवायिकारण-संयोगवैजात्याद्पि केषांचिद्वैजात्यं द्रष्टव्यमधिकमन्यत्रानुसंधेयमिति ॥ ७॥

इति श्रीजयनारायणतर्कपव्चाननभट्टाचार्यप्रणीतायां कणादसूत्रविवृतौ दशमाध्यायस्याचमाहिकम् ।

( भाष्यम् ) यदि कारणभेदात् कार्यभेदः, लोहितरेतसोः कारणयोर-विशेषादेक सिद्धाः शरीरे अवयवभेदो न प्राप्नोति, तत्रश्चोपलब्धिभेदो नोपपद्यते इत्यत आह-अएकस्मिन् शिरः पृष्ठमुद्रं मर्माणि तद्विशेषस्त-द्विश्वेभ्यः। एकस्मिन् शरीरे यदेतच्छिरः पृष्ठमुद्रं मर्माणि इत्युपछ-विक्रभेदः यश्च तस्मिन्नेव मर्मणि एतत् हृदयमियं बस्तिरित्युपलिबिविशे-

पस्तदेतत्सर्व कारणविशेषेभ्य एवोत्पद्यते । लोहितरेतसोरविशेषेऽपि अवान्तरविशेषात्कार्यविशेषः तत्रश्चोपलब्यिभेद् इति । संयोगविशेषः परिणामिवशेषश्चोत्प्रेक्षितव्य इति । कार्य हि कारणात्मनाऽवतिष्ठते इति यत्र यस्यावस्थानं ततस्तस्योत्पत्तिरिति सर्वत्र विशेषप्रतिपत्तिरिति ॥ ७ ॥ इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकमाष्ये दशमस्याध्यायस्याद्यमाहिकम् ।

# दशमाध्याये द्वितीयाहिकम्।

### कारणमिति द्रव्ये कार्यसमवायात् ॥ १ ॥

( उप० ) इदानीं प्रसङ्गतस्त्रयाणां कारणानां विशेषिवेचनमारभते-कारणमिति । कारणं समवायिकारणमिद्मिति प्रतीतिप्रयोगौ द्रव्ये द्रष्ट्रव्यौ । कुत एवमत आह कार्यसमवायात्कार्याणि द्रव्यगुणकर्माणि

तत्रैव समवयन्ति यतः ॥ १ ॥

( विवृ० ) प्रसङ्गात् कारणनिरूपणमारभते —कारणमिति । कारण-मिति समवायिकारणमिति व्यवहारो द्रव्य एव भवति कार्यसमवाया-त्समवायन कार्याश्रयत्वात् । निंह कार्यस्य कस्यापि समवायेनाधारता द्रव्यभिन्नेषु पदार्थेषु विद्यते येन तत्रापि तद्वचवहारः प्रसन्येतेत्यर्थः। अन्यथासिद्धिशून्यत्वे सति नियतपूर्ववर्तित्वं कारणव्यमिति कारणसा-मान्यलक्ष्मणम् । कारणं त्रिविधं समवायिकारणासमवायिकारणनिमि-त्तकारणभेदात् । तत्र समवायसंबन्धेन तत्कार्याश्रयत्वं तत्समवायिका-रणत्वं, समवायेन कार्याश्रयत्वं तु सामान्यतः समवायिकारणत्वम् , तच द्वय एव नान्यत्रेति भावः ॥ १ ॥

(भाष्यम् ) ननु खलु भोः कारणिमति कुत्रेयं प्रतिपत्तिः यद्भेदात्का-र्यमेदः इति कारणमिति द्रव्यगुणकर्मणामिवशेष इत्येतिदिदानीं परीक्यते \*कारणिमति द्रव्ये कार्यसमवायात् । कारणिमति द्रव्ये भवति प्रतिपत्तिः। कस्मात् ? कार्यसमवायात् । तत्र खलु कार्य समवैति ॥ १ ॥

### संयोगाद्वा ॥ २ ॥

( उप० ) तत्कि समवायिकारणत्वमात्रं द्रव्याणामत आह-संयो-गादिति । पटोत्पत्तौ तन्तूनां समवायिकारणत्वविश्रमित्तकारणत्वमपि, तुरीतन्तुसंयोगस्यापि पटकारणत्वात्तत्संयोगद्वारा तुर्यास्तन्तोश्च पट- निमित्तकारणत्वमि। वाकारः समुचय तुरीतन्तुसंयोगं प्रति तन्तोः सम-वायिकारणत्वेऽपि पटं प्रति तह्वारा निमित्तकारणत्वात् ॥ २ ॥

( विवृ ) न केवलं द्रव्यस्य समवायिकारणत्वं कार्यसमवायितया किंतु असमवायिकारणाश्रयतयाऽपीत्याह—संयोगिति । संयोगादसमवा-यिकारणसंयोगाश्रयत्वाद्वा द्रव्ये समवायिकारणमिति व्यवहार इत्यर्थः । अत्र संयोगपद्मसमवायिकारणमात्रोपछक्षकम्, नह्यसमवायिकारणाश्रयत्वं द्रव्याद्न्यरिमन्नस्ति येनातिप्रसक्तिः संभावनीया असमवायिकारणत्वस्य गुणकर्ममात्रवृत्तित्वात् । नच घटरूपस्यासमवायिकारणं यत्कपालरूपं तदाश्रयत्वस्य कपाले सत्वाद्धटरूपस्य समवायिकारणं कपालमिति व्यव-हारः स्यात्, न स्याच घटो घटरूपस्य समवायिकारणमिति व्यवहार इति वाच्यम् । कारणताघटकसंबन्धेनासमवायिकारणाश्रयत्वस्यैव तादृश-व्यवहारनिर्वाहकत्वात् कपालरूपस्य स्वसमवायिसमवायसंबन्धेनैव कार्य-जनकत्वात् तादृशसंबन्धेन तस्य कपालेऽसत्त्वात् घटे सत्त्वाच । नच कापालीयगुणकर्मसामान्येष्वपि तादृशसंबन्धेन तदीयरूपस्य विद्यमान-त्वात्तेषु तादृशव्यवहारप्रसङ्ग इति वाच्यम्, असमवायिकारणाश्रयद्रव्य-त्वस्यैव समवायिकारणव्यवहारनियामकत्वोपगमात् । वस्तुतः समवा-यिकारणमिति सामान्यव्यवहारनियामकसमवायिकारणसंयोगाद्याश्रयत्व-मित्येवैतत्सूत्रेण सूचितं नतु विशेषव्यवहारनियामकं तदित्येव तत्त्वम् । अत एव त्रितन्तुकपटरूपस्य समवायिकारणं पञ्चतन्तुकः पट इति व्यवहारः स्यात् तदसमवायिकारणस्य तन्तुरूपस्य स्वसमवायिसमवा-यसंबन्धेन पञ्चतन्तुकपटेऽपि सत्त्वात्। न स्याच हैालः स्येनहौलसंन समवायिकारणमिति व्यवहारस्तद्समवायिकारणस्य शैलेऽसत्त्वादिति पूर्वपक्षोऽपि निरस्त इति संक्षेपः ॥ २ ॥

(भाष्यम् ) योऽयमवयवसंयोगः कार्यस्योत्पत्तिहेतुः स खलु द्रव्ये व-तेते । द्रव्याणां खल्वयं संयोग इति द्रव्ये तदाश्रये कारणमिति प्रतिपत्ति-रिति । अथापि खल्वेक एवोपश्लेषो निमित्तभेदाब्यपदेशभेदं भजते इति कार्यसमवायात्संयोगाद्वा द्रव्यं कारणमित्यभिषत्ते ।। २ ॥

## ु । कारणे समवायास कमीणि ॥ ३ ॥

(उप०) कर्मणि यादशकारणत्वं तदाह—कारण इति । असमवा-यिकारणानीति शेषः । असमवायिकारणत्वं च कार्यकारणभावसंबन्ध्ये- कार्थसमंवतकारणत्वं तच कार्येकार्थसमवायात्कारणैकार्थसमवायाद्वा । त-त्राचा छन्वी द्वितीया महतीति वैशेषिकपरिभाषा, तत्र कया प्रत्यासत्त्या संयोगिवभागसंस्कारान् प्रति कर्मणामसमवायिकारणत्वमित्यत आह— कारणे समवायात् । कारणे संयोगादिसमवायिकारणे समवायात् । तथाच कार्येकार्थसमवायछक्षणया छन्न्या प्रत्यासत्त्या संयोगादौ कर्मणो-ऽसमवायिकारणत्वमित्यर्थः ॥ ३ ॥

(विवृ०) असमवायिकारणव्यवहारः कुत्र भवतीत्याकाङ्कायामाह—कारण इति । कर्माणि असमवायिकारणानीति व्यवहारः कारणे संवो-गिवभागवेगस्थितिस्थापकानां समवायिकारणे समवायात् समवायसंव-न्थेन सत्त्वात् । तथाच समवायस्वसमवायिसमवायान्यतरसंवन्थेन समवा-यिकारणप्रत्यासन्नत्वे सित कारणत्वेभवासमवायिकारणत्वम् । तत्र संयोगादी-नामसमवायिकारणे कर्मणि समवायसंवन्थेन तत्समवायिकारणप्रत्यासन्न-त्वादसमवायिकारणव्यवहारः। नच इच्छादिकार्याणां ज्ञानादिकारणेऽसमवायिकारणव्यवहारापत्तः, सामान्यछक्षणे आत्मविशेषगुणभिन्नत्वस्य विशे-षणीयत्वात् । नच तुरीतन्तुसंयोगस्य पटासवायिकारणत्वापत्तिः एवं वेगा-दीनामभिघाताद्यसमवायिकारणत्वापत्तिरिति वाच्यं, पटासमवायिकारण-छक्षणे तुरीतन्तुसंयोगभिन्नत्वस्याभिघाताद्यसमवायिकारणळक्षणे वेगादि-भिन्नत्वस्य चानायत्या विशेषणीयत्वात् । तुरीतन्तुसंयोगस्तु तुरीपटसं-योगं प्रति वेगादिकं वेगस्पन्दादिकं प्रत्यसमवायिकारणं भवत्येवेति तत्त-छक्षणे तत्तिद्वन्नत्वं न देयमेवेति संक्षेपः ॥ ३ ॥

(भाष्यम्) द्रव्यं तावत्कारणमुक्तम् । तत्र समवायात् कर्माणि का-रणानि । अवयवकर्मणा खल्वमीषां संयोगस्ततो द्रव्यस्योत्पत्ति । तचैतद्वयवकर्म संयोगद्वारा द्रव्योत्पत्तौ निमित्तम् । अव्यवधानेन त्वमीषां नास्ति हेतुत्वमिति न द्रव्याणां कर्म व्यतिरेकादित्युक्तम् । संयोगविभाग-वेगेषु च कर्माणि कारणानि । कस्मात् ? कारणे समवायात् । संयोगा-दीनां यत्कारणं द्रव्यं तत्र खल्वेतानि समवयन्तीति ॥ ३ ॥

तथा रूपे कारणैकार्थसमवायाच ॥ ४ ॥

( उप० ) रूपादीनां गुणानामवयववर्तिनामवयविगुणादिषु कीदृशी कारणतेत्येपेक्षायामाह—तथेति । रूप इति रूपरसगन्धस्पर्शसंख्यापरि-

१ कारणेत्यादि पृथवसुत्रं चन्द्रकान्तमते ।

माणपृथक्त्वगुरुत्वद्रवत्वस्त्रेहाचुपळक्षयित, तथेत्यसमवायिकारणत्वमितिदि-शित, कारणेकाथसमवायादिति । अवयविरूपादीनां समवायिकारणं यद-वयि तेन सहैकाथसमवायेन महत्या प्रत्यासत्त्याऽवयिक्षपादिकमार-भते । तद्यथा कपाळक्षपादि घटे रूपादिकमारभते इति सर्वत्र द्रष्टव्यम् । चकारादमीषां कचिन्निमित्तत्वमपि समुचिनोति ।। ४ ।।

(विवृ०) अवयवरूपादीनामवयविरूपादिकं प्रति परंपरयेवासमवा-यिकारणत्वमित्याह—तथेति । रूपेऽवयवगतरूपादिषु कारणैकार्थसमवा-यात् स्वसमवायिसमवायरूपप्रत्यासत्तितः तथा अवयविगतरूपादीनामसम-वायिकारणत्वव्यवहार इत्यर्थः । कपालरूपादिकं स्वसमवायिसमवायसंबन्धेन घटाद्यवयविनि समवायिकारणे वर्तमानं घटरूपाद्यसमवायिकारणं भवति । तत्र परंपरासंबन्धस्थलेऽसमवायिकारणतायां महतीति वैशेषिकाणां परि-भाषा साक्षात्संबन्धस्थले च ल्वाति परिभाषेति संक्षेपः ॥ ४॥

(भाष्यम्) द्रव्यकर्मणोः कारणिमत्यिवशेषः परीक्षितः, गुणानामि दानीं परीक्ष्यते । यथा कर्मसु कारणिमिति प्रतिपत्तिः— स्तथा रूपे । कारणिमिति प्रतिपत्तिरिति । कारणरूपं खलु कार्यरूपे हेतुः । कस्मात्— स्कारणैकार्थसमवायाच । उपलब्धेश्चेति चार्थः । कार्यरूपे तावद्वयिवद्रव्यं कारणं तेन च कारणेनावयिवद्रव्येणैकस्मिन्नर्थं अवयवे रूपं समवैति । अवयिवरूपहेतुरवयिवद्रव्यमवयवरूपं चावयवे समवैतीति । उपलब्धेः खल्वि । शुक्केभ्यस्तन्तुभ्यः शुक्कः पट उत्पद्यमान उपलभ्यते लोहितेभ्यो लोहितो न विपरीत इति । अतो विज्ञायते कारणरूपं कार्यरूपे हेतुरिति । सिद्दर्शनं चेदं गुणान्तराणामि हेतुत्वसुत्प्रेक्षितव्यमिति ॥ ४ ॥

### कारणसमवाय त्संयोगः पटस्य ॥ ५ ॥

(उप०) द्रव्यारम्भे संयोगस्यासमवायिकारणस्य लघ्वीं प्रत्यासत्ति-माह—कारणेति । कारणे समवायिकारणे समवायात् संयोगोऽपि पटादौ कार्ये कार्येकार्थसमवायलक्षणया प्रत्यासत्त्याऽसमवायिकारणमित्यर्थः । पटपदेन कार्येक्टाइइइइइइस्टिइइइइस्यति यदि त्ववयवावयवसंयोगोऽपि पटादे-रसमवायिकारणं तदा कारणेकार्थसमवायोऽपीति कश्चित्।। ५ ।।

( विद्युं ) द्रव्ये संयोगस्याऽपि साक्षात्संबन्धे नैवासमवायिकारणत्व-मित्याह्—कारणेति । समवायिकारणे तन्तौ समवायेनैव तन्त्वोः संयोगो वर्तते इति पटं प्रति साक्षात्संबन्धेनैवासमवायिकारणमित्यर्थः ॥ ५॥ (भाष्यम् ) तत्रोदाहरणम्, - \* कारणसमवायात्संयोगः पटस्य । त-न्तृनां परस्परं संयोगः पटस्य कारणम् । कस्मात् ? कारणेषु समवायात् । तन्तवो हि कारणं पटस्य, तत्र खळु संयोगः समवैतीति ॥ ५ ॥

#### कारणकारणसमवायाच ॥ ६ ॥

- ( उप० ) संयोगस्य कचिन्महत्यापि प्रत्यासत्त्या कारणत्वमित्याह— कारणेति । तूलपिण्डावयवे वर्तमानः प्रचयाख्यः संयोगस्तूलकपिण्डे मह-त्त्वमारभते तत्र कारणैकार्थसमवायः प्रत्यासत्तिरित्यर्थः ॥ ६॥
- (विवृ०) संयोगस्य कचित्कार्यं परं प्रथायक्रावानिकारणत्वम-स्तीत्याह—कारणेति । कारणस्य समवायिकारणस्य कारणे समवायि-कारणे समवायात्समवायसंबन्धेन हर्ष्यान्त्वाद्याद्यां । कचिदसमवा-यिकारणं भवति । यथा तूळकपिण्डमहत्परिमाणरूपकार्ये तदवयकातः शिथिळाख्यसंयोग इति ॥ ६ ॥
- (भाष्यम्) संयोगः कारणमिति प्रकृतम्। कारणस्य यत्कारणं तत्र समवायाच संयोगः कारणमिति। द्वाभ्यां तृष्ठिपण्डाभ्यां प्रचिताभ्यामा-रुखे तूल्रिपण्डे यन्महत्त्वमुत्पद्यते, तत्र खलु तूल्रिपण्डद्वयसंयोगः प्रचया-भिधानः कारणम् । तत्र तूल्रिपण्डो महत्त्वकारणं तूल्रिपण्डकारणं च तूल्रिपण्डावयवः, तत्र खल्वयं संयोगः समवैताति ॥ ६ ॥

## संयुक्तसमवायादग्नैवैशेषिकम् ॥ ७ ॥

(उप०) एवं सः वायिनिरूपितां कारणतां निरूप्य निमत्तकारणतां निरूप्य पितुं प्रकरणान्तरमारभते—संयुक्तिति। अग्नेवैंशेषिकं दिन्ने द्युण्यमी अयं संयुक्तिसम्बायात् पाकजेषु निमित्तकारणम्। उपलक्ष्यणं चैतत्, ज्ञानं प्रति सर्वेषां निमित्तकारणत्वं, बुद्धिसुखदुः खेच्छाद्वेषप्रयत्नधर्माधर्मभावनानां निमित्तकारणत्वमेव। सुखादीनां भेदप्रतिपादनाय प्रपञ्चोऽयं द्रष्टव्यः।। ७।।

(विवृ०) निमित्तकारणतां निरूपयति—संयुक्तित । अभेवैशिषकं विशेषगुणात्मकमोष्ण्यं संयुक्तसमवायात् पाकजरूपादौ निमित्तकारणम् । तथाच पाकजं प्रति स्वाश्रयसंयोगसंबन्धेन ज्ञणस्पशों निमित्तकारणम् । समवायिकारणासमवायिकारणिमन्नं कारणं जिल्लाकारणमिति सामान्यस्थ्रणं बोध्यम् । अवशिष्टानां परीक्षा ज्कितिशैव कर्तव्येति मुनीनामन्त्रस्थरः, नातस्तेषां न्यूनतेति ॥ ७ ॥

( भाष्यम् ) यदेंतदौष्ण्यं नामाग्नेविशेषो गुणः सोऽयं संयुक्तसमवायेन कारणं भवति पाकजरूपरसादिष्विति । औष्ण्यं खल्वग्ने समवैति अग्निश्च संयुज्यते पाकजरूपाद्याश्रयेण द्रव्येणेति । अथापि खल्वग्नेलेंहितरूपस्य यित्रमित्तविशेषप्रभवं नीलादिरूपमुत्पद्यते, तदेतत्संयुक्तसमवायादुत्पद्यते । द्रव्यविशेषैः संयुज्यमाने खल्वग्नौ शौक्त्यलौहित्ययोरवज्ञयात्कृष्णं रूपम-भिव्यज्यते । तत्खल्वग्नौ समवैतीति । तदाश्रयेण चाग्निना संयुक्तं यद्द-व्यान्तरं तत्र तमवायात्तत्कारितमन्नैर्नीलादि रूपान्तर्गिति । यश्चापरो द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः स परीक्षितः पुरस्तात् । इच्लाद्वेषप्रयत्नाश्चेति । सोऽयं द्रव्यादीनां तत्त्वज्ञानार्थः प्रपञ्चः ॥ ७ ॥

### दृष्टानां दृष्टपयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोगोऽभ्युद्याय ॥ ८॥

( उप० ) इदानीमाम्रायप्रामाण्यं द्रढियतुमुक्तमेवार्थमाह-दृष्टाना-मिति । दृष्टानां प्रमाणत उपलब्धानां कर्भणां यागदानस्नानादीनां दृष्टप्रयोजनानां दृष्टमुपदिष्टं प्रयोजनं येषां तथाहि 'स्वर्गकामो यजेत '। <sup>4</sup> अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः '–इत्यादौ विधिसमश्चिट्याहुनुहोहः फळम्। कचिदार्थवादिकं यथा 'य एता रात्रीरधीयीत तस्य पितरो घृतकुल्या मधुकुल्याः क्षरन्ति ' इत्यादौ । कचिचौपादानिकम् , यथा ' विश्वजिता यजेत ? इत्यादौ । अत्र हि न विधिसमभिव्याहृतं नार्थवादोपस्थितमित्यौ-पादानिकं काल्पनिकं स्वर्गस्यैव स्वतः सुन्दरस्य फलस्य कल्पनीयत्वात् । तथाचाशतरविनाशिनामेतेषां कर्मणां चिरमाविने फलाय कारणत्व-मनुपपद्यमानमत एतेषां प्रयोगोऽनुष्टानमभ्युद्यायापूर्वायेत्यर्थः । ननु श्रुतिप्रामाण्ये सति स्यादेवं तदेव तु दुर्छमं, निह मीमांसकानामिव नित्यनिर्दोषत्वेन श्रुतिप्रामाण्यं त्वयेष्यते पौरुषेयत्वेनाभ्युपगमात् । पुरु-षस्य च भ्रमप्रमाद्विप्रलिप्सादिसंभवादत आह—दृष्टाभाव इति । दृष्टं पुरु-वान्तरेऽस्मदादी भ्रमप्रमादविप्रलिप्सादिकं पुरुषदूषणं तद्भावे सतीत्यर्थः । क्षितिकर्तृत्वेन वेदवक्तत्वेन वाऽनुमितस्य पुरुषधौरेयस्य निर्दोषत्वेनैवोप-स्थिते: । तथाच तद्वचसां न निरमिधेयता न विपरीताभिधेयता न नि-ष्प्रयोजनाभिषेयता, भूतेन्द्रियमनसां दोषाद्भमप्रमादकरणापाटवादिप्र-युक्ता एता वचसामविशुद्धयः संभाव्यन्ते। न चेश्वरवचिस तासां संभवः। तदुक्तम् । 'रागाज्ञानादिभिर्वका प्रस्तत्वादनृतं वदेत् । ते चेश्वरे न विवन्ते स ब्रुयात् कथमन्यथा' इति ।। ८ ॥

( विवृ ) तदेवं पदार्था निरूपिताः साधर्म्य वैधर्म्यं च निरूपितम्

कर्मभिः शुद्धचित्तानामेवैतच्छास्नानमननं भवति नाशुद्धचित्तानाम् । कर्मणां चित्तशुद्धिजनकत्वं च विविदिषन्तािति श्रुत्योक्तं, तत्यूवोक्तमिप दाढ्योर्थ पुनराह—दृष्टानािमति । दृष्टानां विधिदृष्टानां दृष्टप्रयोजनानां दृष्टं विध्यर्थवादािद्ना ज्ञातं प्रयोजनं येषां तथाविधानां कर्मणां यज्ञदान-तपःप्रभृतीनां प्रयोगोऽनुष्टानं दृष्टानां तत्तत्कर्मफलानामभावे तत्तत्फलकामनाविरहादसंभवे अभ्युद्याय चित्तशुद्धिप्रयुक्तविविदिषात्मकफलाय भवति । तथाच—' स्वर्गकामोऽश्वमेधेन यजेत ' इत्यादिविधिविहितानां स्वर्गाद्यात्मकप्रतिनियतप्रयोजनानां कर्मणां निष्कामेन कृतानां न स्वर्गादिफलजनकत्वं किंतु चित्तशुद्धयाद्यात्मकफलजनकत्वमेव 'विविदिषन्ति ' इत्यादिश्रुतेः 'कषाये कर्मभिः पके ततो ज्ञानं प्रजायते' इत्यादिस्पृते-रिति भावः ॥ ८ ॥

(भाष्यम्) तत्त्वज्ञानकारणं चानुश्रविकं कर्मेत्याह—श्रदृष्टानां दृष्ट-प्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोगोऽभ्युद्याय । अभ्युद्यस्तत्त्वज्ञानम् । आम्नायदृष्टानामाम्नायदृष्टप्रयोजनानां कर्मणामाम्नायदृष्टं प्रयोजनं यदा न भवति, तदा खल्वमीषां प्रयोगोऽनुष्टानं भवत्यभ्युद्याय । अनवरतं संस-रन् खल्वयं पुरुषः पुनः पुनस्तीव्रेण प्रतिकूळवेदनीयेन तापेनोपतप्यमा-नोऽपगतस्वस्तिभावः सुखळवोपभोगाय दुःखञ्चाळाऽऽळिङ्गनमनिच्छन् दोषमनिशं संसारेषु भूयांसमनुभवन् कर्मफळेषु विर्ज्यते, विरक्ततानि न कामयते, अकामयमानस्तु न तत्पळमिष्यगच्छित । करमात् १ कामनो-पबन्थेनोपदेशात् । तदानीं च तेषामनुष्टाने कल्मषोपक्षयात्तत्त्वज्ञानसुत्य-दाते इति । विविदिषन्ति यज्ञेनेत्यार्षे विज्ञानमत्रोद्योक्षितव्यामिति ॥ ८ ॥

## तद्वनादाम्नायस्य प्रामाण्यमिति ॥ ९ ॥

(उप०) ननु तेनश्वरण वेदः प्रणीत इत्यत्रैव विप्रतिपत्तिरत आह— तद्वचनादिति । इतिः शास्त्रपरिसमाप्तौ । तद्वचनात्तेनश्वरेण वचनात् प्रणय-नादान्नायस्य वेदस्य प्रामाण्यम् । तथाहि वेदास्तावत् पौरुषेयो वाक्यत्वा-दिति साधितं, न चास्मदाद्यस्तेषां सहस्रशास्त्रावच्छिन्नानां वक्तारः संमा-व्यन्ते अतीन्द्रियार्थत्वात्, न चातीन्द्रियार्थद्शिनोऽस्मदाद्यः । किंचा-प्रोक्ता वेदा महाजनपरिगृहतित्वात्, यन्नाप्तोक्तं न तन्महाजनपरिगृहतिं, महाजनपरिगृहीतं चेदं तस्मादाप्तोक्तम्। स्वतन्त्रपुरुषप्रणीतत्वं चाप्तोक्तवम् , महाजनपरिगृहीतत्वं च सर्वेदर्शनान्तःपातिपुरुषानुष्ठीयमानार्थत्वम् । कचित् फलाभावः कर्मकर्तृसाधनवैगुण्यादित्युक्तम्, कर्तृस्मरणाभावान्नेविमिति चेन्न, 'तस्मात्तपस्तेपानाच्यतारो वेदा अजायन्त ' इत्यादिना कर्तृस्मरणान् दिति । अर्थवाद्त्वादप्रमाणामिद्मिति चेन्न । कर्तृस्मरणस्य सर्वस्यार्थवाद्-त्वात् । ननु तद्वचनादित्येवासिद्धमिति चेन्न । तेनेश्वरेण प्रणयना-दित्यन्नेश्वरस्य वाऽसिद्धिस्तत्कृतं प्रणयनं वाऽसिद्धम् ? नाद्यः ईश्वरस्य पूर्वमेव साधितत्वात् । तत्प्रणीतत्वं च स्वतन्त्रपुरुषप्रणीतत्वादेव सिद्धम् । न त्वस्मदादीना सहस्रशाखवेदप्रणयने स्वातन्त्र्यं संभवतीत्युक्तत्वात् । किंच प्रमाया गुणजन्यत्वेन वैदिकप्रमाया अपि गुणजन्यत्वमावश्यकं, तत्र च गुणो वक्त्यथार्थवाक्यार्थज्ञानमेव वाच्यस्तथाच तादृश्य वेदे वक्ता, या स्वर्गापूर्वीदिविषयकसाक्षात्कारवान्, तादृश्य नेश्वरादन्य इति सुष्ठु॥९॥

अकृत भवानीतनयो भवनाथसुतो भवार्चने निरतः।
एतं कणादसूत्रोपस्कारं शंकरः श्रीमान् ॥ १॥
श्राघास्पदं यद्यपि नेतरेषामियं कृतिः स्यादुपहासयोग्या।
तथापि शिष्येर्गुरुगौरवेण परःसहस्तैः समुपासनीया॥ २॥
इति महामहोपाच्यायमिश्रभवनाथात्मजमिश्रश्रीशंकरकृते वैशेषिकसूत्रोपस्कारे
दशमाध्यायस्य द्वितीयाहिकम्।

(विदृ०) ननु श्रुतेः प्रामाण्यं चेत्तदा तदुक्तकर्मणामपि सफल्ड्वं भवेत, श्रुतेः प्रामाण्यं चाद्यापि संदिग्धमित्याशङ्कायां पूर्वोक्तमपि दार्ढ्यार्थे-मादरार्थं च पुनराह—तद्वचनादिति। इतिकारः शास्त्रसमाप्तिसूचकः। सूत्र-मिदं व्याख्यातं प्रथमाध्याये।। ९।।

इति श्रीजयनारायणतर्कपचाननभट्टाचार्यप्रणीतायां कणादस्त्रविवृतौ दशमाध्यान यस्य द्वितीयमाहिकम् ।

(भाष्यम्) तस्मात्— अतद्भचनादाम्रायस्य प्रामाण्यमिति । प्रमाणि स्यस्यार्थस्य वचनं कथमप्रमाणं स्यादिति । अथापि खळु तेषां द्रव्यादिन्न तन्त्रार्थानां वचनात्प्रामाण्यमाम्रायस्य । प्रमाणगम्यो हि तन्त्रार्थ इति त इमे द्रव्याद्यः पदार्था उदिष्टा लक्षिताः परीक्षिताश्चेति ॥ ९ ॥

इति चन्द्रकान्तीये वैशेषिकभाष्ये दशमस्याध्यायस्य द्वितीयमाह्विकम् । समाप्तश्चायं दशमोऽध्यायः ।

इति वैशेषिकदर्शनम्।

# श्रीजयनारायणभट्टाचार्यप्रणीतः संक्षेपतः शास्त्रार्थसंग्रहः ।

वैशेषिकमते पदार्थः सप्तविधः, द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाभाव-भेदात् । शक्तिसंख्यासादृश्यादयो नातिरिकाः पदार्थाः । वह्निरिव मण्या-द्युमानोऽपि दाहादौ हेतुरतो मण्यादिसन्नियाने वहेर्न दाहः। वही दाहातु-कूळानन्तराक्तितत्प्रागभाववत्प्रध्वंसकल्पनायां गौरवात् । संख्यापि द्रव्य-गता गुणप्रभेद एव। एकं रूपं द्वे रूपे त्रीणि रूपाणीत्यादिव्यवहारविषयै-कत्वादिकं तु बुद्धिविशेषरूपमेव, सादृश्यमपि तद्भिन्तवे सति तद्भतभूयो-धर्मवत्त्वम् । पदार्थविभाजकाः सप्त द्रव्यञ्ख्याव्यङ्गीकाः।।व्यङ्गिन षत्वसमवायत्वाभावत्वानि, तत्र द्रव्यत्व-गुणत्व-कर्मत्वानि जातयः, नित्य-त्वे सत्यनेकसमवेतत्वं सामान्यत्वम्, सद्भिन्नत्वे सत्येकमात्रसमवेतत्वं विशे-षत्वम्, नित्यसंबन्धत्वं समवायत्वम्, द्रव्यादिषट्कभिन्नत्वमभावत्वम् । द्रव्याणि नव, क्षितिजलतेजोवाय्वाकाशकालदिगात्ममनांसि । तत्र साव-यवानि द्रव्याण्यनित्यानि, निरवयवाणि तु नित्यानि, तत्र कार्यस्य, संयोगस्य, विभागस्य वा समवायिकारणतावच्छेदकतया द्रव्यत्वजाति-सिद्धिः, अन्धकारस्तु तेजोविशेषसामान्याभाव एव, नतु द्रव्यान्तरम्, तत्र गुणक्रियादिबुद्धिर्आन्तिरेव, द्रव्यविभाजकानि नव पृथिवीत्वजल्ख-तेजस्ववायुत्वकास्यस्कारस्विद्वत्वात्मत्वमनस्वानि, तेष्वपि आकाशस्व-कालत्विद्वस्त्वानि न जातयः तद्तिराणि षट् जातयः। तत्र गन्यसमवा-यिकारणतावच्छेदकतया पृथिवीत्वजातिः सिद्धचति, पृथिवी रूपरसगन्य-स्पर्शसंख्यापरिमितिपृथक्त्वसंयोगविम गपरत्वापरत्वगुरुत्वद्रवत्ववेगस्थिति-स्थापकगुणवर्ती, तत्र नील्ह्युक्रपीतरक्तहरितकपिशचित्रात्मकानि सप्त-रूपाणि वर्तन्ते । कषायमधुरलवणकटुतिक्ताम्लभेदेन षड्वियो रसः पृथि-व्याम् । गन्धस्तु तत्र सौरभासौरभभेदेन द्विविधः, पाषाणेऽप्यनुत्कटो गन्भोऽस्त्येव तद्भस्मनि गन्धोपलब्बेस्तदुपादानोपादेयत्वेन पाषाणस्य पृथि-वीत्वं तेन च गन्धानुमानात्, स्फोंऽप्यनुष्णार्शातः कचित् पाकजः कचित् कारणगुणजनितश्च । पृथिवी द्विविधा नित्यानित्यभेदातः, तत्र परमाणुरूपा नित्या तदन्याऽनयनयोगिन्यनित्या, साऽपि त्रिविधा शरी- रेन्द्रियविषयभेदात् । तत्र शरीरं जरायुजाण्डजस्वेद्जोद्धिज्जभेदाचतुर्वि-धम् । जरायुजः मनुष्यपञ्चाद्याः, अण्डजाः पक्षिसपीद्याः, स्वेद्जा दंश-मज्ञकाद्याः, उद्भिज्जास्तरुगुरमाद्याः, व्राणेन्द्रियं पार्थिवम्, विषयास्तु द्वयणुकादिब्रह्माण्डपर्यन्ताः । तत्र द्वाभ्यां परमाणुभ्यां द्वयणुकं त्रिभिद्वर्षणु-केद्राहोश्यादिद्याण्डपर्यन्ताः । तत्र द्वाभ्यां परमाणुभ्यां द्वयणुकं त्रिभिद्वर्षणु-

जन्यस्नेहसमवायिकारणतावच्छेदकतया जलत्वजातिसिद्धिः, रूपरस-स्पर्शसंख्यापरिमितिपृथक्त्वसंयोगविभागपरत्वगुरुत्वद्रवत्वस्नेहवेगा जलस्य गुणाः। तत्र रूपं ग्रुङ्गमेव, कालिन्दीजलादौ नीलत्वप्रतीतिस्तु भ्रान्तिरेव तस्यैव वियति विक्षिप्तस्य धवलिमोपलब्धेः। रसस्तु मधुर एव हरीतक्या-दिभक्षणानन्तरं रसनेन्द्रियेण जलमाधुर्योपलब्धेः जम्बीररसादौ अन्लर-सोपलब्धिस्तु आश्रयौपाधिकी, स्पर्शश्च शीत एव तेजःसंयोगात्तत्रीष्ण्य-प्रतीतिश्रीन्तिरेव, द्रवत्वं तु तत्र सांसिद्धिकम् । जलमपि नित्यानित्यभे-दाहिविधं, परमाणुरूपं नित्यम्, द्वचणुकादिरूपमनित्यम् , तद्पि त्रिविधं शरीरेद्रियविषयभेदात् । तत्र जलीयशरीरमयोनिजं वरुणलोके प्रसिद्धम् , जलीयमिन्द्रियं तु रसनम्, विषयास्तु हिय्ट्यस्त्राह्यसारसरित्सागराद्यः हिमकरकादेरुत्पत्तिस्तु विलक्षणदिव्यतेजःसंयोगात् । नच हिमकरकयोः काठिन्यात्र जलत्वम्, ऊष्मणा विलीनयोस्तयोर्जलत्वस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वात्, यद्भव्यं यद्भव्यव्यंसजन्यं तत्तदुपादानोपादेशमिति व्यास्या हिमकरक\_ योर्जलोपादानकत्वसिद्धौ जलकारिक्षेतिति । मुक्तावलीकारस्तु अदृष्टवि-शेषेण तत्र द्रवत्वप्रतिरोधः, काठिन्यप्रत्ययस्तु भ्रान्त एवेत्याह । तत्र दृढतरसंयोग एव काठिन्यम्, परन्तु दिव्यतेजसा प्रतिरुद्धं द्रवत्वम-भिभूतं तिष्ठतीत्येके। केचित्तु दिव्यतेजोऽनुप्रवेशाद्दवत्वं तत्र नश्यति क्रमसंयोगन दिव्यतेजःसंशोधिताः पुनर्द्रवत्वमुत्पचते इत्याहुः। तैला-दाविप जलस्य द्रवत्वं प्रकृष्टरनेहत्वाद्वहेरानुकूल्यमिति, घृष्टचन्दनादौ नु शैत्योपलन्धिक क्वाद्याद्य दिशीततर सलिलस्यैन, एवं वाष्पादावपि तत्सं-युक्तसूक्ष्मजलस्यैव शैत्योपलन्थिरिति संक्षेपः ॥ २ ॥

जन्योष्णस्पर्शसमवायिकारणतावच्छेदकतया तेजस्वजातिसिद्धिः, ख-ष्णत्वं च स्पर्शनिष्ठो जातिविशेषः प्रत्यक्षसिद्धः, तेजस्वं जातिः परमा-ष्मवस्यस्ति ' नित्यस्य स्वरूपयोग्यस्य फलावश्यंभावः' इति नियमस्या-प्रयाजकत्वाः, चन्द्रकिरणादौ तदन्तः एकि एक्ट्रिकेशिटिभवान्मस्कृता- किरणादौ पार्थिवस्पर्शनाभिभवाचक्षुरादौ चानुद्रृतत्वादुष्णस्पर्शस्य नोप-ळिबः । तेजसि रूपस्पर्शसंख्यापरिमितिप्रथक्त्वसंयोगविभागपरत्वापर-त्वद्रवत्ववेगा गुणाः सन्ति, तत्र भास्वरशुक्तरूपमेव तेजसि, वहाँ मस्कत-किरणादौ च पार्थिवरूपेणाभिभवात् शुक्ररूपानुपलन्धः, वह्नचादीनां प्रत्यक्षं तु गारिवाद्यादळब्ध्या भवति शङ्कस्येव पित्तपीतिम्ना, केनिजु वह्नयादेः ग्रुक्ररूपं नाभिभूतं किंतु तस्य ग्रुक्रत्वमेवाभिभूतमित्याहुः। द्रवृत्वं तु नैमित्तिकं सुवर्णादौ तेजसि । तेजोऽपि द्विविधं नित्यमनित्यं च, तत्र परमाणुरूपं नित्यं द्वचणुकादिरूपं त्वनित्यम्, अनित्यं तेजस्मिविषं शरीरोन्द्रियविषयभेदात् । तत्र तैजसं शरीरमयोनिजमेव सूर्यछोकादौ प्रसिद्धम् , तैजसमिन्द्रियं नयनम् , विषयो वह्निसुवर्णादिः, सुवर्णस्य तेजस्त्वे मानं च सुवर्ण तैजसमसति प्रतिबन्धके अत्यन्तानलसंयोगेऽप्यनुच्छिय-मानजन्यद्रवत्वात्। यन्नैवं तन्नैवं यथा पृथिवीत्यनुमानम्, नचेदमप्रयोजकं पृथिवीद्रवत्वस्य जन्यजलद्रवत्वस्य चाग्निसंयोगनाद्यत्वात्, नच पीतिम-गुरुत्वाश्रयस्य पार्थिवस्यापि तदानीं द्रुतत्वात तत्र व्यभिचार इति वाच्यं जलमध्यस्थमसीक्षोदवत्तस्याद्रुतत्वात् । केचित्तु अग्निसंयोगे पीति-मगुरूत्वाश्रयो विजातीयरूपप्रतिबन्धकद्रवद्रव्यसंयुक्तः अत्यन्ताग्निसंयोगे-Sपि वृंद्धपविजातीयरूपानिकरणपार्थिवत्वात जलमध्यस्थपीतपटवदिति तादृशद्रवद्रव्यस्य च पृथिवीजलभिन्नस्य तेजस्त्वसिद्धिरित्याहुः ॥ ३ ॥ ्रे ड 🚅 विजातीयस्पर्शसम्बायिकारणतावच्छेदकं वायुत्वं जातिविशेषः । वायौ नव गुणाः स्पर्शसंख्यापरिमितिपृथक्त्वसंयोगविष्ठः स्टरहरू ध्रद्रहरेगा वर्तन्ते, नायोप्यादकाहुणाशीतस्पर्शेन, विलक्षणशब्देन, तृणतूलादीनां धृत्या, शाखादीनां कम्पेन च वायोरनुमानं भवति उद्भूतरूपाभावाच त प्रत्यक्षमिति प्राञ्चः । नव्यास्तु उद्भृतरूपस्य चास्नुषं प्रत्येव हेतुत्वाद्वायोः स्पार्शनप्रत्यक्षं भवत्येव तत्रोद्भृतस्पर्शस्य हेतुत्वादित्याहुः । वायुर्द्भिविधो नित्योऽनित्यश्च, परमाणुरूपो नित्यस्तद्न्योऽनित्यः, सोऽपि त्रिवि**वः शर्रा**-रेन्द्रियविषयभेदात्। वायवीयं शरीरमयोनिजमेव पिशाचादीनाम्, शरी-रव्यापकं वायवीयमिन्द्रियं त्वक् वायवीयो विषयस्तु प्राणादिमहावायुपर्य-न्तः प्राणस्त्वेक एव हृदादिनानास्थानन्द्रशन्धुटादिर्दामादिद्वानाकियावशाच नाना संज्ञा लभते ॥ ४ ॥

शब्द ध्ययद्याध्याराद्यः । आकाशस्य षङ्गुणाः संख्याद्याः पश्च सब्द-श्चेति, आकाश एकोऽपि उपाधेः कर्णशष्त्रस्या भेदादिनं श्रोत्रात्मक- मिन्द्रियं भवतीति । प्रथमं तावच्छव्दो विशेषगुणः चक्षुर्श्रहणायोम्यबहि विद्वर्षणाह्मातिष्ठात् स्पर्शविद्वर्यनुमानम्, ततः शब्दो द्रव्यसमवेतो गुणत्वात् संयोगविद्वर्यनुमानेन शब्दस्य द्रव्यसम्बेतत्वे सिद्धे
शब्दो न स्पर्शविद्धशेषगुणः अपाकजत्वे सत्यकारणगुणपूर्वकप्रत्यक्षत्वात् सुखवतः, पाकजरूपादौ व्यभिचारवारणाय सत्यन्तम्, पीछपाकवादिमते तु सत्यन्तं न देयमेव, पटरूपादौ व्यभिचारवारणायाकारणगुणपूर्वकिति, जलपरमाणुरूपादौ व्यभिचारवारणाय प्रत्यक्षेति,
शब्दो न दिक्कालमनोगुणो विशेषगुणत्वात्, नात्मिवशेषगुणः बहिरिन्द्रियप्राह्मत्वात् रूपवतः, इत्यं च शब्दाधिकरणं नवमद्रव्यं गगननामकं सिद्धयताति, नच वाय्ववयवेषु सूक्ष्मशब्दक्रमेण वायौ कारणगुणपूर्वकः शब्द उत्यद्यताभिति वाच्यम्, अयावद्वव्यभावित्वेन वायुविशेषगुणत्वाभावसिद्धेः ।
अयावद्वयमावित्वं च स्वाश्रयनाशजन्यनाशप्रतियोगियद्यत्तिक्रत्वमः,
तचाशुविनाशिनि शब्दे निरावाधमेव, अत्र व्यतिरेकेण वायुस्पर्शो दृष्टान्तो
ह्रेय इति संक्षेपः ॥ ५॥

द्रव्यात्मकः कालो नित्य एकश्च, तत्र संख्याद्याः पश्चगुणाः सन्ति, स च कालिकेन जगतामाश्रयः, एवं जन्यमात्रं प्रति निमित्तकारणं कालिक्याद्वादाद्वासम्वायिकारणसंयोगानुयोगी च, ताहशसंयोगाघा-रतया महाकालस्य सिद्धिः एवमिदानीं घट इति ज्ञाने सूर्यक्रियास्यीत-काले घटस्याधारता भासते, सा च न साक्षात्सवन्धेन, वाधितत्वात्, किंतु स्वसंयुक्तसंयोगितपनाश्रितत्वसंबन्धेन, घटादिना संयुक्तः कालस्त-त्संयोगी तपनस्तदाश्रितत्वं तत्क्रियायामस्तीति घटादेः सूर्यक्रियायां वर्ते-मानस्य परंपरासंबन्धस्य घटकः कालोऽवस्यं स्वीकार्यः, वस्तुतस्तु तत्र कालिकसंबन्धाविच्छन्नाधारतैव भासते सूर्येकियाया अपि कालत्वात् । 'कलनात् सर्वभूतानां स कालः परिकार्तितः' इत्याद्यागमस्तु काले प्रमाणमिति ध्येयम्, काल एकोऽप्युपाधिभेदात्स्रणलवसुहूर्तयामादिच्य-वहारविषयः, उपाधिश्च क्षणव्यवहारे स्वजन्यविभागप्रागभावाविच्छक्ने कर्म पूर्वसंयोगावच्छित्रविभागो वा, पूर्वसंयोगनाशावच्छित्र उत्तरसं-योगप्रागमावो वा, उत्तरसंयोगावच्छित्रं कर्म वा, र वृत्तिवंसप्रति-बोम्यनाधारः शब्दो वा, तादृशश्चान्त्यशब्द एवं, महाप्रलये क्षणञ्यव-हारात् चरमध्यसेनोपपादनीयः, मुहूर्तयामादिव्यवहारस्त तत्त्तस्रणकृटे-रिति संक्षेपः ॥ ६ ॥

देशिकपरत्वापरत्वरूपदूरत्वान्तिकत्वासमवायिकारणसंयोगानुयोगित-या दिक् सिध्यति, तस्यां संख्याद्याः पश्च गुणाः सन्ति, तस्या एकस्या अपि तत्तदुपाधिभेदेन प्राच्यादिव्यवहारनियामकत्वम्, यस्य पुरुषस्य उद-यगिरिसंनिहिता या दिक् सा तस्य प्राची, उदयगिरिव्यवहिता च प्रतीची, एवं तत्पुरुषीयसुमेरुसन्निहिता दिगुदीची, तद्व्यवहिता त्ववाची, 'सर्वेषा-मेव वर्षाणां मेरुरुत्तरतः स्थितः' इति नियमात् । एक्मुद्यगिरिसं-निहिता मेरुसंनिहिता चैशानीत्यादिक्रमेण विदिशोऽपि निरूपणीया इति संक्षेपः ॥ ७॥

सुखादिसमवायिकारणतावच्छेदकतयात्मत्वं जातिः सिध्यति, सा चेश्वरेऽस्त्येवादृष्टक्पकारणिवरहात्तु न तत्र सुखाखुत्पत्तिः, केचित्तु आत्म-पद्शक्यतावच्छेदकतया सा जातिः सिध्यतीत्याहुः । अन्ये तु सा जाति-रीश्वरे नास्त्येव प्रमाणाभावात्, ज्ञानवत्त्वेन जीवेश्वरयोधिभागात्र दशमद्रव्यत्वमीशस्येति वदन्ति । संसार्थात्मिन बुद्धयादिषट्कं संख्या-दिपञ्चकं धर्माधर्मी भावनाख्यसंकारश्चेति चतुर्दश गुणाः सन्ति, ईश्वरे च संख्यादिपञ्चकं बुद्धीच्छायत्नाश्चेत्यष्टौ गुणा वर्तन्ते ॥ ८ ॥

कुठारादीनां छिदादिकरणानां कर्तारमन्तरेण फलानुपधानं दृष्टम्, एवं चक्षुरादीनां हाटहरू हरानां फलोपधानसपि कर्तारमन्तरेण नोप-पचते इत्यतिरिक्तः कर्ता संसायीत्मा कल्प्यते । चार्वाकास्तु देह एवात्मेति चैतन्यं तस्येव धर्मः स एव कर्ता चक्षुरादिप्रेरक इत्याहुस्तन्न मनोरमम्, तथा सति बाल्ये विलोकितस्य यौवने स्थाविरे वा स्मरणानुपपत्तेः यथा चैत्रदृष्टं मैत्रो न स्मरति, न च बाल्ययौननवार्धकेषु शरीरमेकमेनेति वाच्यं परिमाणभेदेन द्रव्यभेदस्यावस्यकत्वात, न च कारणेनानुभूतस्य कार्येण स्मरणं स्यात्, मातृदृष्टानां पुत्रेण स्मरणप्रसङ्गात्, एवं शरीरस्य चैतन्यं बालकस्य स्तनपानादौ वानरशिशूनां गर्भनिःसरणदशायां शास्ता-वलम्बने प्रवृत्तिने स्यात् , तत्कारणस्य इष्टसाधनताज्ञानस्य तदानीमः संभवात् । मन्मते तु जन्मान्तरानुभूतेष्टसाधनतायास्तदानीं समस्मादेव प्रवृत्तिः। न च जन्मान्तरानुभूतानामन्येषामपिकथं न स्मरणम् । उद्घोध काभावात्, अत्र त्कात्या जीवनादृष्टमेवोद्गोवकं कल्प्यते, इत्यं च संसार-स्यानादितया आत्मनोऽप्यनादित्वसिद्धौ अनादिभावस्य नाशासंभवात्रि-त्यत्वं सिद्धचर्ताति, मनसि ज्ञानाद्यङ्गीकारे तत्प्रत्यक्षानुपपत्तेर्मनसि महत्त्वाभावात् । वेदान्तिनस्तु नित्यविज्ञानमेवात्मा 'अविनाशी वारे-

Sयमात्मा ' 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ' इति शुक्रेप्रिस्थाहरूकः मनोरमम् , नित्यविज्ञानस्य जगद्विषयत्वे सर्वज्ञत्वापत्तेः यत्किचिद्विषयत्वे विनिगम-कामावात ज्ञानत्वव्याघातात् 'सत्यं ज्ञानम्' इत्यादिश्रुतिश्चेश्वरपरा न जीवेषु प्रमाणभावमावहाति, न च जीवेश्वरयोर्न भेद इति वाच्यं ज्ञाना-ज्ञानसुखित्वदु:खित्वादिभिर्जीवानां परस्परं भेदसिद्धौ ईश्वराभेदस्यासं-भवदुक्तिकत्वात्, अन्यथा बन्धमोक्षव्यवस्था व्याहन्येत । न च 'तत्त्व-मिस ' इत्यादिश्रुतिरेव जीवेश्वरयोरभेदे मानमिति वाच्यं तस्या ईश्वरा-भेदेनेश्वरीयत्वप्रतिपादकतया स्तुत्यर्थवादत्वेन अभेद्भावनारूपयोगविशेष आत्मसाक्षात्कारोपाधिके यत्नः करणीय इत्येतावन्मात्रपरत्वात्। न च सं-सारदशायां जीवेश्वरयोर्भेदेऽपि मुक्तिदशायामभेदो जायते इति वाच्यं भे-दस्य नित्यत्वेन नाशायोगात्, तन्नाशेऽपि पूर्वावस्थितव्यक्तिद्वयावस्थानस्या-निवारणाच । नच तदानीं द्वित्वस्यापि नाशाब्यक्तिद्वयावस्थानं न संभव-तीति वाच्यं, तव निर्धर्मके ब्रह्माणि सत्यत्वाभावेऽपि सत्यं स्वरूपं तदित्यस्येव द्वित्वाभावेऽपि द्वयात्मकौ तावित्यस्य सुवचत्वात् । नच मिथ्यात्वाभावो-ऽधिकरणस्वरूपो ब्रह्मणि सत्यत्वमित्यस्माकं नाद्वैतमङ्गो न वा सत्यव्य-वहारस्यानुपपत्तिरिति वाच्यम् । एकत्वाभावस्य व्यक्तिद्वयात्मकस्य द्वित्व-स्वरूपतया द्वयन्यवहारसंपादकताया अप्यस्माभिरङ्गीकर्तव्यत्वात् । प्रत्ये-कमेकत्वेऽपि क्षितिजलयोर्न गन्ध इतिवदुभयं नैकमित्यस्य सर्वजनसि-द्धत्वात्, नच 'ब्रह्मविद् ब्रह्मैव भवति' इतिश्चतेस्तदानीमभेदः सिघ्यतीति वाच्यं तस्या निर्दु:खत्वादिना ज्ञानिनामीश्वरसाम्यस्य बोधकत्वात्। संप-दाधिक्ये पुरोहितोऽयं राजा संवृत्त इति छौकिकाभेदवोधकवाक्ये साम्यपरत्वस्य दृष्टत्वात्, तथा 'विद्वान् पुण्यपापे विधूय निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति' इति श्रुखा साम्यस्य स्पष्टतया प्रतिपादनाच । अतएव 'द्वा सु-पर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षम्' इत्यादिश्रुतेः 'द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये'। इत्यादिश्रुतेश्च भेद्बोधकाया नासङ्गतिरिति श्रुतियुत्तयनुभवसिद्धं द्वैतमप-लपनतो वेदान्तिनो भियं द्वियं च त्यक्तवन्तः ॥ ९ ॥

ईश्वरोऽपि न ज्ञानसुखाद्यात्मकः किंतु ज्ञानाद्याश्रयः 'नित्यं विज्ञान् नमानन्दं ब्रह्म ' इत्यादिश्रुतौ विज्ञानपदस्य विशिष्टं ज्ञानं यत्रेति व्युत्पत्त्या ज्ञानाश्रयवोधकत्वात् 'यः सर्वज्ञः ' इति श्रुत्यनुरोधात् , जानन्दमित्यस्यापि मत्वर्थीयाच्य्यत्ययेनानन्दवद्तियर्थः, अन्यथा नपुंसक-त्वानुष्यतेः। आनन्दोऽपि दुःसामावे उपचर्यते, भाराद्यपगमे सुस्ति संवृत्तोऽहमितिवहु:खाभावेन सुखित्वप्रत्ययात्, नित्यझानवत् नित्यं सुखं वा ईश्वरे स्वीकार्य सुखविशिष्टस्य नित्यत्ववोधकश्चत्या द्विष्ट्रधाद्य सुखस्यापि नित्यत्वप्रतिपादनात्, नतु ईश्वरः सुखाभिन्नः 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्न विभेति कदाचन' इत्यत्र भेदस्य स्पष्टत्या प्रतिपादनादित्यकं पहिवतेन ॥ १०॥

एतेन योगाचाराणां क्षणिकविज्ञानात्मवादोऽपि निरस्तः सर्वेषां सावज्ञ्यापत्तेः सुषुप्तिदशायामपि विषयावमासप्रङ्गात् अद्य जातवाळकस्य स्तनपानादौ प्रवृत्त्यनुपपत्तेश्च ॥ ११ ॥

सांख्यास्तु प्रकृतिः कर्त्री पुरुषस्तु पुष्करपछाशवित्रर्छेपः किंतु चेतनः। चेतनोऽहं करोमीति बुद्धिगतचैतन्याभिमानान्यथानुपपत्तेश्चेतनकल्पनं प्रकृतेश्च प्रथमः परिणामो बुद्धिः तस्याः महत्तत्वम्, अन्तःकरणं चेति संज्ञाद्वयमपि, तत्संसर्गिणि पुरुषे तद्गतदुःखस्य प्रतिबिम्बः पुरु-षस्य संसारः, विवेकख्यातिसंज्ञकेन तत्त्वज्ञानेन बुद्धौ तिरोभूतायां प्रतिबिम्बितदुःखनिवृत्तिरेव पुरुषस्यापर्काः बुद्धौ स्वच्छायामौन्द्रियप्रणालि-कया विषयसंबन्धो ज्ञानाख्यो बुद्धेः परिणामविशेषः, सा च बुद्धिरंशदः यवती, तत्र ममेदं कर्तव्यमित्यत्र मदंशः पुरुषोपरागः बुद्धेः स्वच्छ-तया चेतनप्रतिबिम्बादतात्विकः द्र्पणस्येव मुखोपरागः, इदमिति विष-योपराग इन्द्रियप्रणालिकया परिणामविशेषस्तात्विकः, निःश्वासाभिह-तद्पीणस्येव मिलिनिमा, कर्तव्यमिति व्यापारावेशस्तदुभयायत्तः झानेन पुरुषस्यातात्विकः संबन्धो दर्पणमिलक्षेव मुखस्योपलब्धिरच्यते ज्ञानव-त्सुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्नधर्माधर्मा अपि बुद्धेरेव, ऋतिसामानाविकर-ण्येन प्रतीतेः । नच बुद्धिश्चेतना, परिणामित्वात् । बुद्धेः परिणामोऽई-कारतत्त्वम्, अहंकारतत्त्वस्य परिणामः पञ्च तन्मात्राणि एकादशेन्द्रियाणि च, तन्मात्राणां परिणामाः पश्च महाभूतानीत्याहुःस्तद्पि न समीचीनं चेतनोऽहं कारोमीति चैतन्यस्य कृतिसामानाधिकप्रधानिः। न च सा चैतन्यांशे भ्रान्तिरूपा, तदंशे कृत्यंशे वेत्येकशेषस्य कर्तुमशक्यत्वात्, अन्यथा बुद्धेर्नित्यत्वे पुरुषस्य मोक्षाभावप्रसङ्गः, अनित्यत्वे तत्पूर्वमसं-सारापत्तिः, नचाचेतनायाः प्रकृतेः कार्यत्वाद्धुद्धेर्न चैतन्यं कार्यकारणयो-स्तादात्म्यादिति वाच्यं कर्तुर्जन्यत्वस्यासिद्धेरन्यथा बालस्य स्तनपाने प्रवृत्त्यनुपपत्तेः, तस्मात्कर्तुरनादित्वमनायत्त्योपेयम्, अनादेर्भावस्य नाज्ञा-संभवादविनाशित्वामिति किं प्रकृत्यादिकल्पनेन । नच-

' प्रकृतेः क्रियमाणानि गुणैः कर्माणि सर्वशः । अहंकारविमूढात्मा कर्तोऽहमिति मन्यते ॥ '

इति गीतावचनविरोध इति वाच्यं प्रकृतेर्मूलकारणस्यादृष्टस्य गुणैरदृष्टज-न्यैर्गुणैरिच्छादिभिः कर्तोऽहं कर्ताहमेवेत्यस्य तद्र्यत्वात् ।

'तत्रैवं सति कर्तारमात्मानं केवलं तु यः। '

इत्यादि वचनेनायमथींऽप्रेप्रकटीकृतो भगवतेत्यलमनल्पजल्पनेन ।। १२ ।। विशेषगुणयोगादात्मनो लौकिकं मानसं भवति, तद्गतस्य बुद्धमा-दिषद्कस्यापि लौकिकमानसिवषयत्वम्, आत्मन एकत्वसंख्याऽपि मनो-प्राह्मोति शंकरमिश्राः, आत्मन एकत्वं परममहत्परिमाणं च द्वयमपि मनोप्राह्ममिति सिद्धान्तमञ्जर्यामाचार्यचूडामणयः, तात्पर्यटीकाकृतां वाचस्पतिमिश्राणां मतेऽपि तदुभयं मनोप्राह्मम्, परात्मनां न प्रत्यक्षं किंतु चेष्टयाऽनुमितिरेवेति संक्षेपः ॥ १३ ॥

ईश्वरात्मानि तु संख्यादिपश्चकं दुद्धीच्छायत्नाश्च वर्तन्ते, तस्य बुद्धीन्छायत्नास्तु नित्याः सर्वविषयकाश्च, तत्रेश्वरे प्रमाणं तु क्षित्यङ्करादिकं सकर्तृकं कार्यत्वाद्धटादिवदित्याद्धटाद्धः, नच कर्त्रजन्यत्वसाधकेन शरीराजन्यत्वन सत्प्रतिपक्ष इति वाच्यं तस्याप्रयोजकत्वात, मम तु कर्तृत्वेन कार्यत्वेन कार्यकारणभाव एवानुकूछतर्कसंपादक इति एवं ध्यावाभूभी जनयन् देव एकः । विश्वस्य कर्ता मुवनस्य गोप्ता' इत्याद्यानगमा अपीश्वरे प्रमाणमिति संक्षेषः ॥ १४ ॥

मानसप्रत्यक्षकरणवावच्छेदकतया मनस्वं जातिः सिद्धयति, मनसि संस्थादिसम्कं नेगन्नेत्यष्टौ गुणाः सन्ति सुखसाक्षात्कारः करणका जन्यसाक्षात्कारत्वात् चाक्षुपविद्यनुमानेन मनसः सिद्धिः । चाक्षु-षरं सनादीनामेककालोत्पत्तिरूपं यौगपद्यं नास्तीत्यनुभवसिद्धम्, तत्र विषयसित्रकर्षादौ सत्यपि यत्संबन्धादेकमिन्द्रियं ज्ञानं जनयति नाप-रम्, तद्णुरूपं मनः स्वीकार्यम्, मनसो महत्परिमाणस्वीकारे तेन सङ् युगपन्नोनेन्द्रयाणां संबन्धसंभवात् चाक्षुषरासनादीनां यौगपद्यापत्तेः । न च दीर्घशष्ठळीमक्षणादौ नानाऽवधानभाजां च कथमेकदा नानेन्द्रिय-जन्यं ज्ञानमिति वाच्यं मनसोऽतिलाधवात् त्वरया नानेन्द्रियसंबन्धात् नानाज्ञानोत्यतेः उत्पलपत्रशतन्यतिमेदः इव तत्रापि यौगपद्यप्रत्ययस्य भ्रमरूपत्वात्, न च मनसः स्वार्वाद्यात्वार्याणेगपद्यं विकासदशायां च योगपद्यं भवतीति वाच्यमनन्तावयवतन्नाशतत्प्रागभावादिकल्पने गौरवात् लाघवानिरवयवस्यैकैकस्य मनस एकैकशरीरे कल्पनादिति, कायव्यृहस्थले अदृष्टविशेषोपगृहीतनानापण्डमनोभिरेव तत्त्रहोगनिर्वाहात्, एवं लिकन् वृश्चिकादिखण्डद्वयेऽपि बोध्यमिति संक्षेपः ॥ १५ ॥

इति द्रव्यपदार्थनिरूपणम् ।

गुणाश्चतुर्विशतिसंख्यकाः रूपरसगन्थस्पर्शसंख्यापरिमितिपृथक्तवसं-योगविभागपरत्वापरत्वबुद्धिसुखदुःखेच्छाट्रेम्प्टाद्धुःस्त्वद्रवत्वस्नेहसंस्का-रधर्माधर्मशब्दरूपाः । द्रव्यकर्मभिन्नसाः प्रन्यविश्वस्य रणताच्छेदकतया गुणत्वं जातिः सिध्यति, गुणविभाजकानि रूपत्वरसत्वादीनि चतुर्विश-तिजीतयः संस्कारत्वस्य जातित्वं तु सृक्तिकारैन मन्यते, रूपरसगन्यस्पर्श-प्रदाराहरम् स्वद्भवत्वस्तेहवेगा मूर्तगुणाः, बुद्धयादयः षट् धर्माधर्मभाव-नाशब्दाश्चामूर्तगुणाः संख्यादयस्तु पञ्च उभयगुणाः, संयोगविभाग-द्वित्वादिसंख्याद्विपृथक्त्वादिपृथक्त्वानि चानेकाश्चित्रपुष्पादादिश्रगुणास्त एकैकमात्रवृत्तयः, रूपरसगन्यस्पर्शा बुद्धचादयः षट् धर्माधर्मभावनाः शब्दाश्च विशेषगुणाः । संख्यादयः सप्त नैमित्तिकद्रवत्वगुरुत्ववेगाश्च इ।ए। ट्युणाः, स्थितिस्थापकस्तु क्षितिमात्रवृत्तिरितिमते स विशेषगुणः, मतान्तरे तु सामान्यगुण एव, संख्यादयः सप्त द्रवत्वरनेहवेगाश्च द्वीन्द्रिय-प्राह्माः, रूपरसगन्धस्पर्शशब्दाः बाह्यैकैकेन्द्रियप्राह्माः गुरुत्वजीवनयोनि-यत्नस्थितिस्थापकसंस्कारनिर्विकल्पकज्ञानानु द्रूतरूपरसगन्धस्परीभावना-धर्माधर्मा अतीन्द्रियाः, बुद्धयादिषद्कं धर्माधर्मभावनाशब्दाकारण्यु-णोत्पन्नाः । अपाकजा रूपरसगन्यस्पर्शाः सांसिद्धिकद्रवत्वं स्नेहवेगगुरुत्वे-कत्वेकपृथक्त्वपरिमाणस्थितिस्थापकाश्च कारणगुणोत्पन्नाः, संयोगिव-भागवेगाः कर्मजाः, रूपरसगन्धानुष्णस्परीपरिमाणैकत्वैकपृथक्त्वस्नेहस्थि-तिस्थापकसांसिद्धिकद्रवत्वशब्देषु असमवायिकारणत्वम्, आत्मविशेषगु-णेषु निमित्तकारणत्वमात्रं गुरुत्वोष्णस्परीवेगद्रवत्वसंयोगाविभागेषु नि-मित्तकारणत्वमसमवायिकारणत्वं च तिष्ठति, आत्मविशेषगुणसंयोगवि-भागा अव्याप्यवृत्तयः ॥ १६ ॥

रूपत्वजातिः प्रत्यक्षासिद्धा, शुक्कनीलरक्तपीतहरितकपिशचित्रभेदेन रूपं सप्तविधमिति तकीमृते जगदीशः। नानाविधमिति विश्वनाथः। रूपशब्दोहेखिनी प्रतीतिनीस्ति, नीलोवर्ण इति वर्णपदोहेखिन्येवेति, केचित्, रूपं क्षितिजलतेजःसु वर्तते तत्र क्षितौ नीलादिकं सर्वप्रकारम्, जले गुरुमात्रम्, तेजिस भास्तरगुरुमात्रम्, उद्भूतानुद्भूतभेदादिष रूपं द्वित्रमम्, तत्र भर्जनकपालस्थवह्नचादौ श्रीष्मोष्मचक्षुरादौ चानुद्भूतरूपम्, उद्भूतरूपं तु घटपटादौ, बहिर्द्भ्व्यप्रसक्षे उद्भूतरूपं कारणम् एवं तद्भ-तगुणकर्मसामान्यानां चाक्षुषप्रत्यक्षेऽपि तदेव परंपरया कारणिमिति प्राच्यः, नव्यास्तु द्रव्यादिचाक्षुषं प्रत्येवोद्भूतरूपं कारणम्, स्पार्शनप्रत्यक्षे तु उद्भूतस्पर्शः कारणम्, अत एव वायोनं चाक्षुषं किंतु स्पार्शनं भवलेव प्रभाया उद्भूतस्पर्शाभावात्र स्पार्शनं किंतु चाक्षुषं भवलेव, बहिर्द्व्यप्रसक्षे तु अद्भावा उद्भूतस्पर्शाभावात्र स्पार्शनं किंतु चाक्षुषं भवलेव, बहिर्द्व्यप्रसक्षे तु अद्भावा जिल्लाचित्रवर्शास्त्रवर्शेष्माविशेषगुणवत्त्वं तन्नमित्याद्वः। एकैका एव नीलादिव्यक्त्यो यावन्नीलद्रव्यादिगता नित्या इति केचित्। नीलो नष्ट इत्यादिप्रतितेनीलनीलतर्गलितस्पर्शाद्वेपपत्तेत्रवानुपपत्तेरतेन विजातीयस्पर्शवद्वयवारक्यावयविनि चित्रस्पर्शोऽपि व्याख्यात इति प्राच्यः सिद्धान्तरहस्ये मथुरानाथोऽप्येवमेवाह्, अन्येतु नानारूपवद्वयवारक्यावयविनि अव्याप्यवृत्तीनि नानारूपाण्येवोत्पद्यन्ते व्याप्यवृत्तिजातीयानामव्याप्यवृत्तित्वस्वीकारे क्षत्यभावात्, अतएव—

' स्रोहितो यस्तु वर्णेन मुखे पुच्छे च पाण्डुरः । स्वेतः सुरविषाणाभ्यां स नीस्रो वृष उच्यते ॥ '

इत्यादिस्पृतिरपि साधु संगच्छते, एतेन स्पर्शोऽपि व्याख्यात इत्याहुः । रूपं जलतेजःपरमाणुषु नित्यमन्यदनित्यम् । पार्थिवपरमाणौ पाकाद्रूपनाशः ॥ १७ ॥

रसत्वजातिः प्रत्यक्षसिद्धा, रसः क्षितिजलयोरेवास्ति, स च षड्विधः कृषायमधुरलवणकट्टिक्विद्धल्टे दात्, जले तु मधुर एव रसः हरीतक्या-दिकं तद्वपश्चकम्, नानारसवद्वयवारब्यावयविनि कोऽपि रसो न भवति तत्रावयवगतानामेव रसानामुपलिबः, रसस्तु रसनेन्द्रियमात्रेण गृह्यते, अनुद्भूतरसस्त्वतीन्द्रियः ॥ १८॥

गन्धत्वजातिरपि प्रत्यक्षसिद्धा, गन्धो द्विविधः सौरभासौरभभेदात , गन्धस्तु नित्यो नास्ति, अयं तु घाणेन्द्रियमात्रप्राह्यः, अनुत्कटो गन्धः पाषाणादावतीन्द्रियः, गन्धः पृथिव्यामेव वर्तते ॥ १९ ॥

स्पर्शत्वजातिरपि प्रत्यक्षसिद्धा, स्पर्शः क्षितिजलतेजोवार् नां गुणः। स च त्रिविधः शीत उष्ण अनुष्णाशीतश्चेति । तत्र शीतस्पर्शो जले, तेजसि उष्णसर्शः, पृथिवीपवनयोरनुष्णाशीतस्पर्शः, तत्रापि पृथिव्यां पाकजोऽपि, वायौ तु अपाकजो विज्ञातीय एव स्पर्शः । जळतेजो- वायुपरमाणुषु अयं नित्यः, अन्यत्र द्रव्येऽनित्यः, कठिनसुकुमारस्पर्शौ पृथिव्यामेव, काठिन्यादिकं तु संयोगविशेषः स च हिमकरकादावषीति केचित्, अन्ये तु काठिन्यादिकं न संयोगविशेषः चक्षुप्रोद्यत्वापत्तेः, किं तु स्पर्शविशेष एव, हिमकरकादौ काठिन्यप्रतीतिस्तु भ्रान्तिरूपैवेत्याहुः । स्पर्शोऽप्यनुद्भूतोऽतीन्द्रियः प्रमादौ बोध्यः ॥ २०॥

रूपरसगन्थस्पर्शाः पृथिव्यामेव पाकजाः, तत्रापि परमाणांवेव पाक इति पील्रपाकवादिनो वैशेषिकाः । तेषामयमभिप्रायः, अवयिवना-ऽवष्टब्बेषु अवयवेषु पाको न संभवति, किंतु विजातीयविह्नसंयोगेन नष्टेषु अवयविषु स्वतन्त्रेषु परमाणुषु पाकः, पुनश्च विजातीयविह्नसंयोगेन पक्षपरमाणुसंयोगात् व्यणुकादिक्रमेण महावयविषयंन्तानामुत्पत्तिः । वह्ने-वेगातिशयात्पूर्वव्यूह्नाशो झटिति व्यूहान्तरोत्पत्तिश्चेति, अत्र नवक्षणा-दिप्रक्रियाऽन्यत्र द्रष्टव्या प्रन्थगौरविभया परित्यक्ता ।। २१ ।।

न्यायानुसारिणः पिठरपाकवादिनस्तु अवयविनां सच्छिद्रत्वाद्वहेः सूक्ष्मावयवैरन्तः प्रबिष्टैरवयवेष्ववष्टब्बेष्वपि पाको न विरुध्यते वैशेषिकमेत-ऽनन्तावयवादिकल्पने गौर्व सोऽयं घट इत्यादिष्रत्यभिज्ञाविरोधश्च स्थात्, यत्र तु पाकानन्तरं न प्रत्यभिज्ञा रहाहर्यहिनाहो ऽपि स्वीक्रियते इत्याहुः ॥ २२ ॥

गणनव्यवहारकारणं संख्या, सा च नवस्वेव द्रव्येषु वर्तते तत्र नित्यगतमेकत्वं नित्यम्, अनित्यगतं त्वनिस्यम्, द्वित्वाद्याः परार्द्वप-यम्ताः संख्या अपेक्षाबुद्धिजन्या अपेक्षाबुद्धिनाशनाश्या व्यासज्यवृत्त-यम्र, अनेकैकत्वबुद्धिरपेक्षाबुद्धिः सा क्षणत्रयं तिष्ठति, आदावपेक्षाबुद्धि-स्ततो द्वित्वोत्पत्तिस्ततो द्वित्वनिर्विकल्पकं ततो द्वित्वविशिष्टप्रत्यक्षं भवति, निर्विकल्पककाले अपेक्षाबुद्धेनीशे तत्परक्षणे द्वित्वनाशाद्विशिष्टप्रत्यक्षा-नुपपत्तेः कालान्तरे तद्दित्वस्य प्रत्यक्षाभावाद्वित्वात्पादिकाया अपेक्षाबु-द्वेनीशस्यैव द्वित्वनाशकत्वं कल्यते, अत एव तत्पुरुषीयापेक्षाबुद्धिजन्यं तत्पुरुषेणैव गृद्धते इति कल्यते, स्वर्गाद्यकालीनपरमाण्वादिगताद्वित्वस्य जनिकाऽपेक्षाबुद्धिरीश्वरस्य ब्रह्माण्डान्तस्वर्तियोगिनां वा, एवमतीन्द्र-यान्तरेऽपि क्षेयम्, अत्रानियतैकत्वबुद्धिस्थाने त्रित्वादिभन्ना बहुत्व-

गत णौ

पं

₹-

ति क्षे

ोव

क्षि ग-

π-

(। ात्वे

ज्ञी

येतु

न्ते

बेघः या-वित ग्रते,

ात , न्यः

गः । नले, संख्योत्पद्यते इति कन्द्ळीकारः । आचार्यास्तु त्रित्वत्वादिव्यापिका बहु-त्वत्वजातिः तथाच त्रित्वादिकमेव बहुत्वम्, सेनावनादौ चोत्पन्ने त्रित्वादौ त्रित्वत्वाद्यप्रहो दोषात् इत्थंच इतो बहुकेयं सेनेति प्रतीतिरुपपद्यते बहु-त्वस्य संख्यान्तरत्वे तत्तारतभ्याभावादित्याहुः ॥ २३ ॥

परिमितिव्यवहारासाधारणकारणं परिमाणम्, तच सर्वद्रव्यगतं नित्य नित्यमिनित्येऽनित्यम्, तच्च विध्यमणु महत् द्धि हस्वं चिति । अनित्यं त्रिविधं संख्याजन्यं परिमाणजन्यं प्रचयजन्यं च, द्व्यणुकपरिमाणं प्रति परमाणुगतं द्वित्वं त्रसरेणुपरिमाणं च द्वयणुकपतं त्रित्वं कारणम्, तूलकपरिमाणविशेषे प्रचयाख्यशिथलसंयोगः कारणम्, घटादिण्परिमाणं कारणम्, आश्रयनाशः परिमाणनाशे हेतुः अवयवीपचयापचयस्यलेऽसमवायिकारणनाशात् पूर्वद्रव्यनाशस्ततस्तत्पर्मिणनाश इति, पूर्वपटादिसत्त्वे तद्वयवे न पटायन्तरोत्पत्तिसंभवः मूर्तयोः समानदेशताविरोधात् एकदा नानाद्रव्यवत्त्वस्यानुपल्लिखायिन्तत्वाच कचित्पूर्वावयविप्रत्यभिज्ञानं तु साजात्यविषयकं सेवेयं दीपक्रम्लिकोतिवदित्यधिकमन्यत्रानुसंवेयम् ॥ २४ ॥

पृथमितिप्रतीत्यसाधारणकारणं पृथक्त्यम्, तच सर्वेषु द्रव्येषु तिष्ठति, नित्यद्रव्यगतैकपृथक्त्वं नित्यम्, अनित्यगतं त्वाश्रयनाशनाश्यम् द्विन् पृथक्त्वादिकमपेक्षाबुद्धिजन्यं तन्नाशनाश्यम्, घटात् पृथक् घटो नेत्यादिन प्रतीत्योवेल्रक्षण्यादन्योन्याभावेन नास्य चरितार्थता, यद्र्यक्योगे पञ्चमी सोऽर्थो नव्यथभेदादिन्रो गुणान्तरमन्यथा घटो नेत्यत्रापि पञ्चम्यापत्ते – रिति संक्षेपः ॥ २५॥

संयोगः सर्वद्रव्यवृतिर्गुणः, स त्रिविधः अन्यत्रकर्मजोभयकर्मजसं-योगजभेदात्। तत्र द्येनदेशेळादिसंयोगः प्रथमः, मेषयोः संयोगो द्वितीयः, कपाळतहसंयोगजन्यो घटतहसंयोगस्तृतीयः, क्रियाजन्यसंयोगोऽिप द्विविधः अभिघातनोदनभेदात्, तत्र शब्दहेतुः संयोग आदिमः, तदहेतु-द्वितीय इति संक्षेपः ॥ २६॥

विभागोऽपि नवद्रव्यवृत्तिर्विभक्तप्रत्ययासाधारणकारणम्, सोऽपि त्रिविधः, एकित्रयाजन्योभयित्रयाजन्यविभागजन्यभेदात् । तत्राद्यः द्वेनद्रौळाद्योद्वितीयो मेषयोः, तृतीयस्तु कारणमात्रविभागजन्यकारणा-कारणविभागजन्यभेदात् द्विविधः । तत्राद्यो यथा प्रथमं कपाळे कर्म, ततः कपालद्वयविभागः ततो घटारम्भकसंयोगनाञ्चः, ततो घटनाशस्ततस्तेन कपालद्वयविभागेन कपालस्य देशान्तरिविभागो जन्यते, ततो देशान्तरिविभागे गनाशः ततः उत्तरदेशसंयोगः ततः कर्मनाश इति । न च देशान्तरिविभागे तत्कर्म कारणम्, आरम्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्विभागजनकस्य कर्मणोऽनारम्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्विभागजनकस्य कर्मणोऽनारम्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्विभागजनकत्वासंभवात्, अन्यथा विकसत्कमलक्ष्वन् लभङ्गप्रसङ्गात् । नच घटनाशालपूर्व कथं देशान्तरिवभागो न जायते इति वाच्यम्, आरम्भकसंयोगप्रतिद्वन्द्विभागवतोऽनयवस्य सित द्रव्ये देशान्तरिवभागासंभवात् । द्वितीयो यथा—यत्र इस्तिक्रयया इस्ततरुविभागस्त-तस्त्वजनितः शरीरतरुविभागः तत्र शरीरतरुविभागे व्यधिकरणहस्तिकया न कारणम्, शरीरे तुतदानीं क्रिया नास्ति अवयविक्रियाया यावद्वयविक्रयानियतत्वात् । तस्मात्तत्र कारणाकारणविभागेन कार्याकार्यविभागो जन्यत इति । अयं विभक्तोऽस्मादित प्रत्ययसिद्धो विभागो न संयोगनाशेनान्य-थासिद्ध इति संक्षेपः ॥ २७ ॥

परापरव्यवहारासाधारणकारणे परत्वापरत्वे, तेच क्षित्यप्तेजोवायुमनःसु तिष्ठतः । ते च द्विविधे देशिके काल्कि च, तत्र देशिकपरत्वे
सूर्यसंयोगभूयस्त्वज्ञानं हेतुः, देशिकापरत्वं प्रति सूर्यसंयोगालपत्वज्ञानं
हेतुः, अत्राविदित्वार्थकद्वितीयापेक्षा, यथा पाटलिपुत्रात्काशीमपेक्ष्यप्रयागः परः, पाटलिपुत्रात्कुरुक्षेत्रमपेक्ष्य प्रयागोऽपर हति व्यवहारः,
एवं तदुभयं प्रति तदुभयाश्रये दिवसंयोगोऽसमवायिकारणम्, कालिकपरत्वापरत्वे प्रति तदाश्रये कालसंयोगोऽसमवायिकारणम्, एते तु
प्राणिमिन्ने न तिष्ठत इति वहवः, यस्य सूर्यपरिस्पन्दापेक्षया यस्य सूर्यपरिस्पन्दोऽधिकः स ज्येष्ठस्तत्र परत्वम्, यस्य च न्यूनः स किनष्ठस्तत्रापरत्वम्, एते तु जन्यद्रव्य एवेति विश्वनाथः, तथा सूर्यक्रियापूर्वोत्पन्नत्वज्ञानं परत्वस्य कारणम्, तदनन्तरोत्पन्नत्वज्ञानमपरत्वस्य कारणम्
तादृशापेक्षाबुद्धिनाशात् परत्वापरत्वयोनीश इति संक्षेपः ॥ २८॥

बुद्धिरात्मनि तिष्ठति सा द्विनिया अनुभूतिस्मृतिभेदात्, अनुभूतिरिप काणाद्मते द्विनिया प्रत्यक्षत्रेङ्गिकभेदात् । प्रत्यक्षमिप षड्वियं
व्राणजरासनचाक्षुषस्पार्शनत्रावणमानसभेदात्, तत्र च व्राणजं गन्यस्य
तद्गतजातीनां च भवति, रसस्य तद्गतजातीनां च रासनम्, उद्गुतरूपतद्धिकरणद्रव्ययोग्यवृत्तिसंख्यापरिमितिपृथम्त्वसंयोगिवभागपरत्वापरत्वक्षेहृवेगद्रवत्वित्रयाजातीनां चाक्षुषप्रत्यक्षं भवति ॥ २९ ॥

उद्भूतरूपतद्भतजातिभिन्नानां चक्षुर्योद्धाणामुद्भृतस्पर्शस्य तद्भतजातीना च स्पार्शनप्रत्यक्षं भवति, नव्यानां मते वायोरपि, वद्धभाचार्यमते गुरुत्वस्यापि, बहिर्द्रव्यप्रत्यक्षं प्रति रूपस्य कारणत्वान्नीरूपस्य द्रव्यस्य स्पार्शनमपि न भवतीति प्राञ्चः, स्पार्शनप्रत्यक्षे उद्भूतस्पर्शोऽपि हेतुनीतः प्रभायास्तद्भतगुणादीनां च स्पार्शनम् ॥ ३०॥

श्रावणप्रत्यक्षं शब्दस्य तद्गतजातीनां च भवति ॥ ३१ ॥

बुद्धिसुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्नानां तद्गतजातीनां च मानसं प्रत्यक्षं भवति आत्मनस्तद्गतजातीनां च विशेषगुणयोगेनैव, अहं सुखीत्याद्येव प्रत्यक्षं नत्वहमिति, आत्मगतैकत्वपरममहत्परिमाणयोरिप मानसं भवतीति तात्पर्यटीकाकृतः, निर्विकल्पकज्ञानजीवनयोनियत्नयोर्ने छौकिकं मानस-मित तयोरतीन्द्रियत्वात् ॥ ३२ ॥

अत्र यदिन्द्रियस्य प्राह्यं यत्, तत्संसर्गाभावतद्नुयोगिकभेदाविप तदि-न्द्रियप्राद्यो, प्रत्यक्षमात्रे महत्परिमाणं हेतुर्नातः परमाणुद्भ्यणुकयोस्तद्धुणा-देनी प्रत्यक्षम् , तत्रापि द्रव्यप्रत्यक्षे २॥इ।इ।इ।इन्धेन द्रव्यसमवेतप्रत्यक्षे स्व-समवायिसम्वायसंबन्धेन, द्रव्यसमवेतसमवेतप्रत्यक्षे स्वसमवायिसमवेतस-मवायसंबन्धेन महत्त्वस्य हेतुता बोध्या । एवमन्यत्राप्यूह्मम् । पिंड्वधप्रत्यक्षे इन्द्रियं करणम्, तद्पि षड्वियं घाणरसनचक्षुस्त्वक्श्रोत्रमनोभेदात्, इन्द्रि-यत्वं तु अखण्डोपाधिरिति न्यायसूत्रवृत्तिकारः, शब्देतरोद्भूतिवशेषगुणा-नाश्रयत्वे सति ज्ञानकारणमनःसंयोगाश्रयत्वमिन्द्रयत्वमित्यन्ये, प्रत्यक्षं फलम् , तह्रक्षणं तु (इन्द्रियार्थसंनिकर्षजन्यज्ञानत्वं ?) साक्षात्कारत्वजाति-विशिष्टत्वं वा, अत्र व्यापारो विषयेन्द्रियसंबन्धः, सोऽपि षड्विधः संयोगसं-युक्तसमवायसंयुक्तसमवेतसमवायकर्णविवराविङ्गत्रसमवायसमवेतसमवा-यिक्शेषणताभेदात्, तत्र संयोगेन द्रव्यस्य, संयुक्तसमवायेन द्रव्यसमवे-तानाम्, संयुक्तसमवेतसमवोयन द्रव्यसमवेतसमवेतानां गुणकर्मगतजा-तीनाम्, कर्णविवरावच्छित्रसमवायेन शब्दानाम्, समवेतसमवायेन श-ब्दग्रहाहीदाम् , विशेषणतया अभावानां प्रत्यक्षं भवति, विशेषणताऽिष संयुक्तविशेषणता—संयुक्तसमवेतविशेषणता-संयुक्तसमवेतसमवेतविशोषणता-श्रोत्रावच्छिन्। दिनेषण ता-श्रोत्रावच्छित्रसमवेतविशेषणता-विशेषणविशे ।-णतादिभेदेन नानाविधा, तथाच द्रव्य-तत्समवेततत्समवेतवृत्तीनामभावा-नामाकाशगतस्य शब्दाभावस्य शब्दवृत्तीनां कत्वाद्यभावानामभाववृत्ती-

नामभावानां च प्रत्यक्षं भवतीति । यत्र घटस्य मध्यदेशावच्छेदेनालो-कसंयोगो बहिर्देशावच्छेदेन च चञ्चःसंयोगस्तत्र घटादेस्तद्गतगुणकर्म-सामान्यानां तद्भताभावानां च प्रत्यक्षं न भवतीत्यतश्चाक्षुषप्रत्यक्षकारण-तावच्छेद्ककोटौ चक्षु:संयोगांशे आलोकसंयोगावच्छिन्नत्वं निवेशनीयम्, एवमुद्भूतरूपावच्छिन्नत्वं महत्त्वावच्छिन्नत्वं च चक्षुःसंयोगे निवेशनीयं, तेन परमाणी चक्षुःसंयोगद्शायां तद्गतायाः सत्तायाः तदीयरूपगतस्य नीलत्वादिसामान्यस्य च न चाक्षुषम् , न वा वायौ चक्षुःसंयोगद्शायां तद्भतायाः सत्तायाः तत्तपर्शगतगुणत्वादिसामान्यस्य च चाक्षुषम्, प्रा-भ्वस्तु अभावप्रत्यक्षे योग्यानुपल्लियः कारणम्। सा च, अत्र यदि प्रति-योगी स्यात्तदा उपलभ्येतेत्याकारकतर्कसहकृता प्रतियोगिप्रहाभावात्मि-का, अतो नान्यकारादौ घटाभावादिचाक्षुषं तत्र तादृशतर्कस्यासंभवा-दित्याहुः। प्रत्यक्षं लौकिकालौकिकभेदेनापि द्विविधम्, तत्रालौकिकस-त्रिकर्षजन्यं यत्प्रत्यक्षं तद्छौिककम्, अछौिककसन्निकर्षश्च त्रिविधः सामा-न्यलक्षणाज्ञानलक्षणायोगजवर्मभेदात्, तत्र सामान्यलक्षणा घटत्वादि-सामान्यज्ञानं तेन निखिलतदाश्रयस्यालैकिकं प्रत्यक्षं भवति, ज्ञानलक्ष-णासन्निकर्षेण तु रज्ज्वादौ सर्पत्वादिप्रकारकं प्रत्यक्षम् , अन्यथा सर्पत्वा-देस्तदानीमसन्निकृष्टतया भ्रमे तद्भानानुपपत्तेः। एवं सुरभिचन्दनमिति-चाक्षुषे सौरभत्वादेरिप ज्ञानलक्षणयेव भानम्, योगजधर्मस्तु द्विविधः युक्तयुश्जानयोगिद्वैविध्यात् तत्र योगाभ्यासवशीकृतमानसंसमाधिसमासा-दितविविधसिद्धिर्युक्त इत्युच्यते तस्य ध्यानं विनैव सर्वेषु पदार्थेषु सदा युक्जानस्तु विषयव्यावृत्तमानसः, तस्य तु ध्यानसहकारेणैव सर्वत्र प्रत्यक्षं भवतीति संक्षेपः ॥ ३३ ॥

लैद्धिकमनुमितिरूपं यज्ज्ञानं तत्र व्याप्तिज्ञानं करणम्, परामशों व्यापारः । व्याप्तिस्तु साध्यवद्न्यावृत्तित्वरूपा स्वव्यापकसाध्यसामाना- विकरण्यरूपा वा, व्यतिरेकव्याप्तिस्तु साध्याभावव्यापकीभृताभावप्रति- योगित्वरूपा, तत्र व्याप्तिप्रत्यक्षे व्यभिचारज्ञानाभावः सहचारज्ञानं च हेतुः तत्र व्याप्तिज्ञानं विह्वव्याप्यो धूम इत्याद्याकारकम्, परामशेस्तु विह्वयाप्यधुमवान् पर्वत इत्याद्याकारकं ज्ञानम्, पक्षताऽपि अनुमितौ हेतुः, सा च सिषाधियषाविरह्विशिष्टसिद्धयभावरूपा, तेन पक्षे साध्यनिश्चयद्वस्यायां सिषाधियषामन्तरेण नानुमितिः, एवमनुमित्साविरह्विशिष्टप्रत्यक्ष्यसम्प्री अनुमितौ कामिनीजिज्ञासादिवत् पृथक् प्रतिवन्धिका, एवं प्रत्यस्यसम्याम्नी अनुमितौ कामिनीजिज्ञासादिवत् पृथक् प्रतिवन्धिका, एवं प्रत्य-

क्षेच्छाविरहविशिष्टानुमितिसामग्री भिन्नविषयकप्रत्यक्षे प्रतिबन्धिकेत्य-न्यत्र विस्तरः ॥ ३४ ॥

अनुमितितत्कारणज्ञानान्यतरिवरोधिज्ञानिवयो हेतुरोषसद्वान् हेतु-र्वुष्टः, स च हेत्वाभास इत्युच्यते, स तु पश्चिवधः सन्यभिचारिवरुद्धा-सिद्धसत्प्रतिपक्षबाधितभेदान्, तत्र सन्यभिचारिक्षविधः साधारणासाधा-रणानुपसंहारिभेदात्, तत्र सपक्षविपक्षवृत्तिहेतुः साधारणः यथा द्रव्यं सत्त्वादित्यादि, सपक्षविपक्षव्यावृत्तो हेतुरसाधारणः यथा शब्दोऽनित्यः शब्दत्वादित्यादिः, केव्लान्वियपक्षकोऽनुपसंहारी सर्वमनित्यं प्रभेयत्वा-दित्यादिः ॥ ३५॥

साध्यवदवृत्तिहेंतुर्विरुद्धः गोत्ववान् अश्वत्वादित्यादौ, असिद्धस्तिविधः आश्रयासिद्धस्वरूपासिद्धव्याप्यत्वासिद्धभेदात् , यत्र पक्षोऽसिद्धस्तत्र पश्चासिद्धः काश्वनमयपर्वतो विह्नमानित्यादौ, यत्र पक्षो न हेतुमान् तत्र स्वरूपासिद्धिः हदो द्रव्यं धूमादित्यादौ, यत्र व्यर्थविशेषणघटितो हेतुस्तत्र व्याप्यत्वासिद्धः विह्नमान् नील्धूमादित्यादौ, यत्र पक्षे साध्यपरामशिस्त व्याप्यत्वासिद्धः विह्नमान् नील्धूमादित्यादौ, यत्र पक्षे साध्यपरामशिस्त द्मावपरामशिश्च वर्तते स सद्मतिपिक्षित इति प्राश्वः, साध्याभावव्याप्यव्यक्षादिः सत्प्रतिपक्षस्तत्रत्योहेतुर्वाधितः उत्पत्तिकालाविल्लां घटो गन्धमाववत्पश्चादिर्वाधस्तत्रत्योहेतुर्वाधितः उत्पत्तिकालाविल्लां घटो गन्धमाववत्पश्चादिर्वाधस्तत्रत्योहेतुर्वाधितः उत्पत्तिकालाविल्लां घटो गन्धमाववत्पश्चादिर्वाधस्तत्रत्योहेतुर्वाधितः उत्पत्तिकालाविल्लां घटो गन्धमाववत्पश्चादिर्वाधासा इत्याहः, 'अनध्यवसितोऽपि षष्ठो हेत्वाभास इति केचित्, यथाहः साध्यासाधकः पश्च एव वर्त्तमानो हेतुरनध्यवसित इति । तस्यासाधारणादिषु यथासंभवमन्तर्भावात्र पश्चभ्योऽतिरेक इति १ इति तु वरदराजेन तार्किकरक्षाव्याख्याने उक्तत् ॥ ३६ ॥

वरदराजेनानुमानस्य त्रैविध्यमप्युक्तं केवलान्वयिकेवलव्यतिरेक्यन्व-यव्यतिरेकिभेदात्, तत्रेदं वाच्यं ज्ञेयत्वादित्यादिकं केवलान्वाय, पृथिवी-तरभ्यो भिद्यते गन्यवत्त्वादित्यादिकं केवलव्यतिरेकि, विह्नमान् धूमादि-यादिकमन्वयव्यतिरेकीति ॥ ३०॥

स्वार्थपरार्थभेदेनापि द्विविधमनुमानं तत्र परार्थं न्यायसाध्यम्, न्या-यश्च पश्चावयवात्मकवाक्यव्यूहः, प्रतिज्ञाहेतूदाहरणोपनयनिगमनानीति पश्चावयवाः, पर्वतो विह्नमानित्यादिवाक्यं प्रतिज्ञा, धूमादित्यादिकं हेनुः, यो यो धूमवान् स विह्नमान् यथा महानसमित्यादिकमुदाहरणम्, व मनान्य मित्यादिकमुपनयवाक्यम् , तस्माद्वहिमानित्यादिकं नि-मित्यन्यत्र विस्तरः ॥ ३८ ॥

हिंहा च्या विश्व विष्य विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व

र् पूर्वोन्तुभवजनितसंस्काराधीनो ज्ञानविशेषः, तत्र उपेक्षाना-ः करणम् , भावनाख्यसंस्कारो व्यापारः ॥ ४० ॥

मान्यं प्रति त्वङ्गनःसंयोगो हेतुर्नातः सुषुप्तिप्राकालोत्पन्ने-केस्तर्स्वन्धेनात्मनश्च मानसप्रत्यक्षमः तदानीं मन्नस्त्वचा सह संयोगाभावात्, न च रासनादिकाले योगस्तन्त्वे ज्ञानयौगपद्यापत्तिरिति वाच्यम्, अनायत्या रास-त्याः रपार्शनं प्रति प्रतिबन्धकत्वस्य स्वीकरणीयत्वात् , पक्षधर-सुचु सिद्शायामुक्तप्रत्यक्षवारणाय चर्ममनःसंयोगस्य झानसा-ा हेलुट्वमिति न पूर्वोक्तप्रतिबन्धकताकस्पनमित्याहुः ॥ ४१ ॥ विद्या भेदेनापि बुद्धिर्द्विविधा, तत्र विद्या प्रमा भ्रमसामान्य-म्, अविद्या अप्रमा तद्भाववति तत्प्रकारकं ज्ञानम्, अवि-विचा केंग्डाद्विर्धासभेदात्, तत्रैकथर्मिणि विरुद्धभावाभावप्रi संदार्यः, सर्वे साधारणेथर्मज्ञानजन्यासाधारणधर्मज्ञानजन्य-तवाच-यज्ञानजन्यभेदात्रिविधः, विपर्यासोः विद्ययात्मको असः, नो इसे द निश्चयः गौरोऽहमित्यादिः, पीतः शङ्क इत्यादिश्च, तत्रा-शेषः कारणम्, स तु पित्तदूरत्वादिरूपो नानाविधः, प्रमायां तु रणम् तत्र विशेषणवता विशेष्येण सन्निकर्धः प्रत्यक्षे गुणः ाष्ट्रपट्टो परामशोंऽनुमितौ गुण इति, प्रमात्वं स्वतोत्राह्यमिति उरिम्मि स्थाः, तन्न सम्यक्, तथा सति प्रमात्वस्य संशयानुपपत्तेः,

तु सर्वेदामिलावविषयः धर्मेण जायते, तत्रैहिकं सुखें दुःखातुः ार्श्वाचकं स्वर्गसुखं तु न दुःखावच्छेदकशरीरावच्छिन्नमिति । ४३ ॥

ज्ञानं प्रमा संवादिप्रवृत्तिजनकत्वादित्याद्यनुमानं प्रमात्वप्राहक-

वेपः 11 ४२॥

तु सर्वोषां द्वेषविषयः अधर्मेण जायते, नारिकणां यहुःखं तत्र इक्करारीरावच्छित्रमिति विशेषः ॥ ४४ ॥ इच्छा द्विविधा फलेच्छा उपायेच्छा च। तत्र फलं सुखं दुःखिनिवृत्तिश्च, तत्र फलेच्छां प्रति फल्ह्यानं कारणम्, उपायो भोजनीषथपानादिः तिद्वषियणीच्छा तु इष्टस्य सुखदुःखिनवृत्त्यन्यतरस्य साधनताज्ञानजन्या, एवं तदुपायादाविप तत्साधानताज्ञानादिच्छा भवति, प्रवृत्तिहेतुरिच्छा विकीर्षा सा च कृतिसाध्यत्वप्रकारकेच्छा तत्र च कृतिसाध्यताज्ञानम्, इष्टसाधनताज्ञानम्, बलविद्दृष्टसाधनत्वज्ञानाभावश्च कारणम्, अतो न समुद्रलङ्कनवृथापयेटनादौ चिकीर्षा न वा मधुविषसंपृक्तात्रभोजने स्नुधातुराणां चिकीर्षा, केचित्तु बलविदृष्टासाधनत्वज्ञानं चिकीर्षा हेतु-रिस्याहुः ॥ ४५ ॥

दु:खद्वेषे दु:खज्ञानं दु:खोपायद्वेषे तु दु:खसाधनताज्ञानं कारणम्, बळत्रदिष्टसाधनताज्ञानं च द्वेषस्य प्रतिबन्धकं तेन नान्तरीयकदु:खजनके

पाकादौ न द्वेष इति ॥ ४६ ॥

प्रयत्निक्षिविधः प्रवृत्तिनिवृत्तिजीवनयोनिभेदात् तत्र प्रवृत्तिं प्रति चि-कीर्षा कृतिसाध्यत्वज्ञानिमष्टसाधनताज्ञानमुपादानप्रत्यक्षं च हेतुः, नि-वृत्तिं प्रति द्विष्टसाधनताज्ञानं द्वेषश्च कारणम्, जीवनयोनियत्नस्तु जीव-नादृष्टजन्यः शरीरे प्राणसंचारे कारणम्, स तु अतीन्द्रियः, स क्षाणिक इति केचित्, ज्ञानेच्छाकृतिद्वेषाः सविषयका इति बहवः। भावनाख्यसं-स्कारोऽपि सविषयक इत्यन्ये इति संक्षेपः॥ ४७॥

गुरुतं क्षितिष्ठलयो स्तिष्ठिति, तच अतीन्द्रियम्, तन्नित्ये नित्यम्, आनित्येऽनित्यम्, आद्यपतनिक्रयायां तदसमवायिकारणम्, द्वितीयपत-नादौ तु वेगस्यासमवायिकारणत्विमिति, वहाभाचार्यमतेऽस्य स्पार्शनप्रत्यक्षं भवतीति ॥ ४८ ॥

द्रवतं क्षितिजलतेजः सु तिष्ठति, तिहृधं सांसिद्धिकं नैमित्तिकं च, तत्राद्यं जल एवं, विद्धारिति मित्तादुत्पन्नं नैमित्तिकं तु घृतादिष्ट्रिथिवीषु सुद्धारिद्धाः सुद्धारिद्धाः च, जलपरमाणौ द्रवत्वं नित्यं तिहन्नेऽनित्यम्, स्यन्द-नास्यकर्मणि द्रवत्याद्धारिध्यात्पर्धः, सक्तुकादीनां संयोगिविशेषे पिण्डी-करणास्ये स्नेहसहितं द्रवत्वं निभित्तकारणमतो द्रतसुवर्णादिना हिमकर-कादिना च न सक्तुकादीनां संयहः ॥ ४९॥

स्रोहस्त जल एव वर्तते, परमाणी स नित्यः अन्यत्र त्वनित्यः, तैला-न्तर्वितिन जले प्रकृष्टकोहो वर्तते। अतस्तज्जलं न वहेः प्रतिकृलम्, अप- कृष्टस्नेह्युक्तस्यैव विह्ननाशकत्विमिति, स्निग्धं जलमिति प्रतीतिसिद्धोऽयं गुणो द्रवत्वेन नान्यथासिद्धः, हिमकरकादौ द्रवत्वानुपलम्भेऽपि स्नेहस्यो-पलम्भात् द्रवत्ववित सुवर्णोदावनुपलम्भाचेति ॥ ५० ॥

संस्कारिक्षविधः वेगस्थितिस्थापकभावनाभेदात्। तत्र वेगः क्षिति जलतेजोवायुमनः सु तिष्ठति। स्थितिस्थापकः क्षितो, केषांचिन्मते पृथिव्यादिचतुष्के स वर्तते, भावनाख्यसंस्कारस्तु जीवात्मिन जायते, नित्यः संस्कारो
नास्ति । वेगस्ताविद्विधः कर्मजवेगजभेदात्, तत्र शरादौ नोदनजिततेन कर्मणा वेगो जन्यते तेन च पूर्वकर्मनाशादुत्तरं कर्म, एवमुत्तरोतरमि, वेगं विना कर्मणः कर्मप्रतिबन्धकत्वात् पूर्वकर्मनाश उत्तरकर्मोत्पत्तिश्च न स्यात् । यत्र वेगवता कपालेन जिनते घटे वेगो जन्यते
स वेगजो वेग इति । स्थितिस्थापकसंस्कारस्त्रतीन्द्रियः आकृष्टशाखादीनां
परित्यागे यत्पूर्वदेशगमनं तत्र स्थितिस्थापको हेतुरिति । भावनाख्यसंस्कारस्तु उपेक्षानात्मकनिश्चयेन जन्यते, स्मरणे प्रत्यिमिज्ञायां चायं हेतुः,
अयमि संस्कारोऽतीन्द्रियश्चरमफलनाइयः कचित् रोगादिनाश्यः कचित्
कालनाश्यश्च, केचित्तु समानविषयकं स्मरणमेव संस्कारनाशकमत एव
'जायते च पुनः पुनः स्मरणादृढतरसंस्कारः ' इति दीधितिरिप साधु
संगच्छते इत्याद्वः ॥ ५१ ॥

धर्मोऽपि जीवे तिष्ठति सर्वेषामेहिकपारित्रकाणां सुखानामसाधारण-कारणम्, यागदानादिक्रियाव्यापारतया स कल्यते, अन्यथा कर्मणामाञ्च-विनाशित्वात् व्यापारान्तराभावाच कालान्तरभाविफलजनकत्वं न स्यात् ननु ध्वंस एव कर्मणां व्यापारोऽस्तु, नच प्रतियोगितद्धंसयोरेकत्रोजनकत्वम्, सर्वत्र तथात्वे मानाभावात्, नच कर्मणामविच्छित्रा फलजारा स्यात् ध्वंसस्याविनाशित्वादिति वाच्यं कालविशेषस्य सहकारित्वोपगमादिति चेन्नगङ्गास्त्रानादिस्थलेऽनन्तजलसंयोगध्वंसानां व्यापारत्वकल्पनाम-पेक्ष्यापूर्वस्यकस्य लाधवेन कल्पयितुमुचितत्वात् धर्मोदीनां 'धर्मः खरति कीर्तनात्' इत्याद गमसिद्धत्वाचेति संक्षेपः।धर्मो नित्यो नास्ति, अयमतीन्द्रियो मिथ्याज्ञानजन्यवासनाजन्यश्च नातस्तत्त्वज्ञानिनां यागादिनाः धर्मोत्पत्तः, एवमयं कर्मनाशाजलस्पश्चीदिनाश्य इति ॥ ५२ ॥

अधर्मस्तु निषिद्धकर्मणा जन्यते, दुःखानामसाधारणकारणं जीववृत्तिः प्रायश्चित्तादिना नाश्यते, अयमप्यतीन्द्रियो नित्यो वासनाजन्यश्चेति,

प्रारच्यानां धर्माधर्माणां भोगादेव क्षयः, तदितरेषां तु तत्वज्ञानाद्पि नाशः, तत्तच्छरीरभोगजनकं यत् कर्म तत् प्रारच्यमुच्यते तद्भिप्रायकमेव भामुक्तं क्षीयते कर्म' इति गीतावचनं वदितव्यमिति ॥ ५३ ॥

शब्द आकाशे तिष्ठति, स द्विविधो ध्वनिवर्णमेदात्, ध्वन्यात्मकश-ब्द्स्तु भेरीदण्डाद्यभिघातजन्यः, वर्णश्च कण्ठताल्वभिघातादिजन्यः, सोऽपि स्वरच्यञ्जनभेदाद्विधः स्वरा अकारादयः षोडश, काद्यो च्यञ्जनसंज्ञकाश्चतुर्खिशत्, शब्दस्तु श्रोत्रोत्पन्नो गृह्यते श्रवणेन्द्रियेण, तदुत्पत्तिस्तु वीचितरङ्गन्यायेन भवित तथाहि आद्यशब्दस्य बहिर्दशाद-गवच्छिन्नोऽन्यः शब्दस्तेन शब्देन जन्यते तेन चापरस्तद्यापक एवं क्रमेण श्रोत्रोत्पन्नो गृह्यते इति । केषांचिन्मते कदम्बगोलकन्यायात् शब्दोत्पत्ति-स्तथाहि आद्यशब्दादशसु दिश्च दश शब्दा उत्पद्यन्ते ततश्चान्ये दश शब्दा जत्पद्यन्ते इति, एतन्मतं तु बहुशब्दकल्पनागौरवश्वस्तामिति । क उत्पन्नः को विनष्ट इत्युत्पादिवनाश्यतितिः शब्दस्यानित्यत्वात्, तत्र उत्तरशब्देन पूर्वशब्दस्य नाशः, अन्त्यशब्द्यन्त् पान्यशब्दनाश्चरः क्षणिक इति वदन्ति । नच सोऽयं क इति प्रत्यभिज्ञाबलाच्छब्दस्य नित्यत्विमिति वाच्यं प्रत्य-भिज्ञायाः साजात्यविषयकत्वात् यदेवीषयं मया कृतं तदेव चैत्रेणापि कृतमित्यादिविदयन्यत्र विस्तरः ॥ ५४ ॥

## इति गुणनिरूपणम् ।

कर्म पञ्चविधमुद्धेपणावक्षेपणाकुञ्चनप्रसारणगमनभेदात्, कर्मत्वन् जातिः प्रत्यक्षसिद्धा, एवमुद्धेपणत्वादिकमपि, असणरे चनस्यन्दनो र्घ्वज्व-छनतिर्यगमनान्यपि गमन एवान्तर्भवन्ति इति न विभागन्यनतिति । कर्म क्षित्यादिचतुष्के मनसि तिष्ठति, इदं च स्वजन्योत्तरसंयोगेन नाश्यते नित्यं कर्म नास्तीति संक्षेपः ॥ ५५॥

### इति रुक्तिकस्था ।

सामान्यं द्रव्यादित्रिके तिष्ठति नित्यं च, तच द्विविधं परापरभेदात्, परत्वमधिकदेशवृत्तित्वमपरत्वमल्पदेशवृत्तित्वं सर्वजात्यपेक्षयाऽधिकदेशवृत्तित्वात् सत्तायाः परत्वम्, द्रव्यत्वपृथिबीत्वादीनां तु परत्वमपरत्वं च,
क्षेत्रस्थादिकादेरपरत्वमेव । जातिबाधकावि आचार्यैककानि यथा।

ं व्यक्तिस्मेदस्तुल्यत्वं संकरोऽयानवस्थितिः । क्यहातिससंबन्धो जातिवाधकसंप्रहः १। ' इति । एकव्यक्तिकत्वादाकाशत्वादिकं न जातिः, तुस्यव्यक्तिकत्वात् घटत्वं कलशत्वं च न जातिद्वयम्, संकीर्णत्वाद्भृतत्वं मूर्तत्वं च न जातिः, अन-वस्थाभयात् सामान्यत्वं न जातिः, व्यावृत्तस्वभावस्य विशेषपदार्थस्य रूपहानिः स्यादतो विशेषत्वं न जातिः समवायसंबन्धाभावात् समवायो न जातिः ॥ ५६ ॥

### इति सामान्यनिरूपणम् ।

सिन्नित्वे सत्येकमात्रसमवेतत्वं विशेषत्वम् । एकाश्रितगुणकर्मवार-णाय सत्यन्तम्, सामान्यवारणाय विशेष्यद्स्त्रम्, घटादीनां व्यणुक-पर्यन्तानां तत्तद्वयवभेदात् परस्परं भेदः परमाणूनां च परस्परं भेदको विशेष एव, स तु स्वत एव व्यावृत्तस्तत्र विशेषान्तरापेक्षा नास्तीति, विशेषश्च नित्यद्रव्येषु तिष्ठति नित्यश्चेति संक्षेपः । विशेषपदार्थस्तु दर्शना-न्तरकारेर्ने मन्यते, अत एवास्य दर्शनस्य विशेषदर्शनिति संज्ञा, एतन्मता-नुयायिनामपि वैशेषिकेतिसंज्ञा यौगिकी ।। ५७ ।।

### इति विशेषपदार्थनिरूपणम् ।

अवयवावयिवनोर्गुणिगुणिनोः कियािकयावतोर्जातिजातिमतोर्नित्य-द्रव्यविशेषयोश्च संबन्धः समवायः, स च छाघवादेक एव सिद्धः तत्रानुमानं प्रमाणं तथािह गुणिकयादिविशिष्टबुद्धिर्वशेष्यविशेषणसंब-न्धविषया विशिष्टबुद्धित्वादण्डीपुरुष इति विशिष्टबुद्धिवतः, न च स्वरूप-संबन्धेनार्थान्तरमिति वाच्यम्, अनन्तस्वरूपाणां संबन्धत्वकरूपने गौरवाह्याघवादेकस्य समवायस्य सिद्धिः, वायौ रूपसमवायस्य सत्त्वेऽपि रूपाभावात्र वायू रूपवानिति प्रतीतिरिति, समवायश्च विशेषणतासंब-न्धेन द्रव्यादिपश्चके तिष्ठति, अयमतीन्द्रियः नित्यत्वे सित चेतनान्य-भावत्वातः, काळादिवदित्यनुमानात् समवायस्यातीन्द्रियत्वसिद्धिरिति वैशेषिकाः ॥ ५८ ॥

### इति समवायनिरूपणम्।

अभावो द्विविधः संसर्गाभावान्योन्याभावभेदात्, संसर्गाभावोऽपि त्रिविधः प्रागभावध्वंसात्यन्ताभावभेदात्, द्रव्यादिषट्कभिन्नत्वमभावत्वम् भेद्भिन्नाभावत्वं संसर्गाभावत्वम्, तादात्स्यसंबन्धाविष्ठन्नप्रतियोगिता-काभावत्वमन्योन्याभावत्वम्, विनाद्यभावत्वं प्रागभावत्वम्, जन्याभा-बत्वं ध्वंसत्वम्, सदातनसंसर्गाभावत्वमत्यन्ताभावत्वम्, ध्वंसत्वादिकमखन् ण्डोपाधिरिति केचित्। अभावस्तु विशेषणतासंबन्धेन तिष्ठति। अभा-बानामधिकरणात्मकत्वमिति मीमांसकाः तन्न, तथा सित घटाभाववद्भू-तल्लमित्याधाराधेयभावावगाहिप्रतीत्यनुपपत्तेस्तत्तच्छन्दरसगन्धाद्यभावानां प्रत्यक्षानुपपत्तेश्च तत्तद्धिकरणानां तत्तदिन्द्रियाप्राह्यत्वात्, यत्र भूतले घटादिकमपसारितं पुनरानीतं च तत्र घटकालस्य संबन्धाघटकत्वात् न घटकाले घटात्यन्ताभावबुद्धिः, तत्तत्कालीनभूतलादिस्वरूपस्येव तत्तद्-भावसंबन्धत्वोपगमात् । तत्रोत्पाद्विनाशशाली सामयिकनामा चतुर्थो-ऽयं संसर्गाभाव इति केचिदित्यन्यत्र विस्तरः ॥ ५९॥

### ्इत्यभावपदार्थनिरूपणम् ।

एतेषु सप्तसु पदार्थेष्वेव गोतमोक्ताः षोडशपदार्था अन्तर्भवन्ति, तथाहि इन्द्रियरूपं प्रत्यक्षप्रमाणं द्रव्य एवान्तर्भवति, व्याप्तिज्ञानसादृश्य-ज्ञानपद्रूपाणि अनुमानोपमानशब्दप्रमाणानि गुणे, आत्मशरीरोन्द्रिय-मनोरूपाणि प्रमेयाणि द्रव्ये, रूपादयोऽर्था गुणे, बुद्धिर्गुणे, प्रवृत्तिर्यतन गुणे, रागद्वेषभ्रमात्मकमोहरूपा दोषा गुणे, शरीरसंयोगरूपप्रेत्यभावश्च गुणे सुखदु:खभोगात्मकं फलं गुणे, दु:खं गुणे, आत्यन्तिकदु:खध्वंस-रूपापवर्गों ऽभावे ऽन्तर्भवति । संशयाख्यज्ञानविशेषो गुण एव, प्रवृत्तिहे-त्विच्छाविषयरूपं प्रयोजनं यथायथं द्रव्यगुणकर्माभावपदार्थेषु अन्तर्भ-वति, साध्यसाधनोभयसाध्याभावसाधनाभावद्वयोरन्यतरवत्त्वेन वादिप्रति-वाद्युभयनिश्चयविषयरूपो दृष्टान्तो यथायथं द्रव्यादिषु अन्तर्भवति, शास्त्रि-तार्थेनिश्चयस्पः सिद्धान्तो गुणपदार्थः शब्दिवशेषात्मका अवयवा गुणे-ष्वन्तर्भवन्ति, आपत्त्याख्यमानसज्ञानविशेषात्मकस्तको गुणपदार्थः निर्ण-यो ज्ञानविशेषो गुण एव, वाक्यविशेषरूपाः वाद्जलपवितण्डा गुण एवान्त-भैवन्ति, दुष्टहेतुरूपा हेत्वाभासा यथायथं द्रव्यादिष्वन्तर्भवन्ति, छलजात्यो-वीक्यविशेषरूपतया गुणत्वमेव, प्रतिज्ञाहानिप्रतिज्ञान्तरप्रतिज्ञाविरोधप्रति-ज्ञासंन्यासहेत्वन्तरार्थोन्तरनिरथेकाविज्ञातार्थापार्थकाप्राप्तकालन्यूनाधिक-पुनरुक्तानां निम्रहस्थानानां शब्दरूपतया गुणेऽन्तर्भावः अननुभाषणाज्ञा-नाप्रतिभाविक्षेपाणामभावेऽन्तर्भावः। मतानुज्ञाया वाक्यरूपतया गुणेऽन्त-र्भावः, पर्यनुयोज्योपेक्षणस्याभावेऽन्तर्भावः, निरनुयोज्यानुयोगस्य वाक्य<del>-</del> रुपतया गुणेऽन्तर्भावः, सिद्धान्तमभ्युपेत्यानियमात् कथाप्रसङ्गस्याप-क्तिद्धांतस्य गुणेऽन्तर्भातः, हेत्वाभासाख्यनिप्रहस्थानस्य दुष्टहेतुरूपत्वे

यथायथं द्रव्यादिष्वन्तर्भावः, दोषोद्रावनरूपत्वे तु गुण एवान्तर्भाव इति संक्षेपः ॥ ६० ॥

तुतातभट्टमतानुयायिनस्तु द्रव्यगुणकर्मसामान्यरूपाश्चत्वार एव पदार्था इति वदन्ति । द्रव्यगुणकर्मसामान्यसंख्यासमवायसादृश्यशक्तयोऽष्टौ पदार्था इति गुरवः ॥ ६१ ॥

दीधितिकृतस्त पदार्थतत्त्विनरूपणाख्ये प्रकरणे कतिपयान कणादम-हर्षिप्रोक्तान पदार्थान् खण्डयन्तिसा। तदनुक्तान् कतिपयानितिरिकानङ्गी-कृतवन्त्रश्च, तिदृह संक्षेपेण प्रदृश्यते । दिकाली नेश्वराद्तिरिक्ती, प्राच्यां घट इदानीं घट इत्यादिन्यवहारस्य ईश्वरात्मकविभुविषयकत्वेनैवोपपत्तेः, नच तयोर्भिन्नविषयकत्वमनुभवसिद्धमिति वाच्यं तथा सति प्राच्यां घटः प्रतीच्यां घटः इदानीं घटः तदानीं घट इत्यादेरिप भिन्नभिन्नविषयकत्त्र-नुभवात् कालदिशोरपि बहुत्वाङ्गीकारप्रसङ्गात् , तथाच उपाधिभेदादे-कया दिशा एकेन कालेन च यथा भवतां बहुनां व्यवहाराणामुपपत्ति-स्तथाऽस्माकमपि एकेनेश्वरेणागमानुमानाभ्यां सिद्धेन सर्वेषामेव तादृश-च्यवहाराणामुपाधिभेदादुपपत्तिः संभवति, सूर्यिकयादौ स्वसंयुक्तेश्वर-संयोगितपनाश्चितत्वादिसंबन्धेन घटादेः सत्त्वसंभवेन तत्संबन्धघटक-त्तयाऽप्यतिरिक्तकाळाद्यसिद्धेः । अथवा क्षणा एवातिरिक्ताः इदानीमित्या-दिव्यवहारविषयाः, विभागप्रागभावावच्छित्रकर्मणः क्षणत्वासंभवात् भाविकर्मान्तरजन्यविभागान्तरप्रागभावावाच्छित्रस्य कर्मणः क्षणचतुष्टया-दिस्थायित्वेन तादशस्योपाधित्वासंभवात्, नच विभागे स्वजन्यत्वं विक-क्षणीयम्, स्वत्वाननुगमाद्ननुगमापत्तेः, विभागजननादिदशामुपाध्यन्त-रस्य वाच्यतया तावताप्यननुगमाच, एवं चोपाथीनामतिरिक्ताना क्षणि-कपदार्थस्वरूपाणां क्षणानामवस्याभ्युपेयतया तैरेव तादृशाः सर्वे व्यवहारा उपपादनीयाः किमतिरिक्तेन कालेनेति ॥ ६२ ॥

एवं शब्दनिमित्तकारणत्वेन क्रुप्तस्येश्वरस्यैव शब्दसमवायिकारणत्वं कल्पनीयं किमातिरिक्ताकाशकल्पनेन, नच जील्ल्यालाहृद्ध्य शब्दकार-णत्वात् जीवात्मनामपि शब्दनिमित्तकारणत्वेन विविगमनाभाव इति वाच्यम्, अदृष्टस्य शब्दहेतुत्वेऽपि तदाश्रयस्य तद्धेतुत्वे प्रमाणामावात्, अस्मदादेः शब्दाधिकरणत्वेऽहं शब्दवानित्यादिप्रत्ययापत्तेश्व, एवं तत्तत्व-णविवराद्युपाधिभेदेनेश्वरस्यैव शोहोद्धिस्रादं नतु तद्नुरोधेनाकाशः कल्पनीयः ॥ ६३ ॥

मनोऽपि त्रसरेण्वात्मकं भूतमेव, अदृष्टविशेषस्य प्रतिवन्धकतया च न ज्ञानयौगपद्यमन्यथा तवापि रासनादिकाले स्पार्टिकारणहरंहित्वात्।।६४॥

परमाणुद्गयणुकयोमीनाभावः त्रुटावेव विश्रामात् । त्रसरेणुः सावयवश्चाश्चवद्रव्यत्वात् घटवत्, त्रसरेणोरवयवाः सावयवा महदवयवत्वात् कपालवदित्यादेरप्रयोजकत्वात्, अन्यथा तादृशर्गत्याऽनवस्थितावयवपरंपरासिद्धिप्रसङ्गात्, नचाणुपरिमाणासत्त्वेऽणुव्यवहारानुपपत्तिरतस्तत् परिमाणं तद्थिकरणद्रव्यं चावश्यमेवाङ्गीकार्यमिति वाच्यं, तद्पेक्षयाऽपकृष्टपरिमाणवत्त्वस्यैव तद्पेक्षयाऽणुत्वव्यवहारस्य विषयत्वात्, अन्यथा नारिकेलादामलक्षमणु इत्यादिव्यवहारः कथं स्यादिति ॥ ६५ ॥

ईश्वरे किमपि परिमाणं नास्ति, द्रव्यत्वस्य परिमाणव्याप्यत्वासिद्धणा द्रव्यत्वेन हेतुना त्रुटित्वादेरिव परिमाणस्यापि नेश्वरे सिद्धिरिति ॥६६॥

एवमनुद्भूता गन्धरसरूपस्पर्शा अपि न सन्ति, तथा सित मूर्ताभाव-स्येव रूपाद्यभावस्याप्ययोग्यप्रतियोगिकद्वेनायोग्यत्या वार्यो रूपं ना-स्तिति प्रत्यक्षस्यानुपपत्तेः । नच समवेतद्रव्यं प्रति स्पर्शवन्तेन समवायि-कारणत्वात् चष्ठुराद्यवयवानामनुद्भूतस्पर्श आवश्यक इति वाच्यमतीन्द्रिन् यानन्तस्पर्शकोटिकस्पनामपेक्ष्य लाघवान्मूर्तद्वेनैव द्रव्यसमवायिकारण-तायाः कस्पयितुमुचितत्वात्, मूर्तत्वे तु स्पन्दसमवायिकारणतावच्छेदक-त्या सिद्धं जातिविशेषः । नच भूतत्वेन संकीर्णत्वान्मूर्तत्वं न जातिरिति वाच्यं मूर्तत्वभूतत्वयोर्धटत्वकलशत्वयोरिवाभिन्नत्वात्, नचेदं भूतं मूर्ते चेति सह प्रयोगस्यानुपपत्तिः, तत्र भूतपद्स्य मूर्तपदस्य वा तत्पद्वाच्ये लाक्षणिकत्वात्, समवेतिन्द्रयमाह्यगुणवद्दृत्तिद्रव्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वमेव भूतत्वमित्यपि केचित्, नच मूर्तत्वेन द्रव्यसमवायिकारणत्वेऽन्त्यावय-विना घटादिनाऽपि द्रव्यान्तरस्यारम्भप्रसङ्ग इति वाच्यं तत्रासमवायि-कारणस्य स्टोक्टिकेष्ट्रस्थानेत्रस्यात्रस्मासंभवात्। अन्यथा स्पर्श-वत्त्वेन हेतुतामतेऽपि तदोषस्यानिरासादिति ।। ६७ ।।

एवं पृथक्त्वमि न गुणान्तरम्, अन्योन्याभावेनैवायमस्मात् पृथगिति व्यवहारोपपत्तः, नचान्योन्याभावस्य सावधित्वाभावात् सावधित्विषय-कतादृशव्यवहारस्य कथं तेनोपपत्तिरिति वाच्यं तादृशव्यवहारस्य साव-धिविषयकत्वे प्रमाणाभावात्, नचैवं घटः पटान्नेत्यपि प्रयोगापत्तिः अन्या-रादित्यादिसूत्रस्थान्यपद्स्य तद्श्वेकपरत्या पृथक्शब्दसमिश्वयाहारं इव

नब्स्साभिव्याहारेऽपि पश्चम्याः संभवादिति बाच्यं, तत्स्त्रस्थान्यञ्चस्य तद्रश्री स्विद्धाः नवस्तद्न्तभावासंभवात्, नच 'अन्य इत्यर्थमहणमितरप्रहणं प्रपश्चार्थम् ' इतिसिद्धान्तको मुदीविरोध इति बाच्यं तस्या अपि आकृतिगणिविरोषे तात्पर्यात्। नच 'पृथिग्वनानाना भिस्तृती-यान्यतरस्याम् ' इतिसूत्रे पृथक् शब्दमहणं निर्धिक मिति वाच्यं वृतीयाि द्वितीयार्थमेव तत्सूत्रे तच्छब्द्महणात्। वस्तुत्रस्य नवोऽन्यार्थकत्वमेव नास्ति तस्य भेदमात्रार्थकत्वात् पृथिग्वनेतिसूत्रे पृथक् शब्दस्य असाहित्या-र्थकस्यापि योगे पश्चम्यर्थ पृथक् शब्दस्य प्रहणमतएव 'दुनोति चन्द्रात् पृथगप्यनङ्गः' इत्यादिप्रयोगोऽपि साधु संगच्छते, यद्वा पृथक् शब्दस्य भेदमात्रार्थकत्वेन अन्यार्थत्वाभावात् पृथग्वनेतिसूत्रे पृथक् शब्दस्य भेदमात्रार्थकत्वेन अन्यार्थत्वाभावात् पृथग्वनेतिसूत्रे पृथक् शब्दस्य न्ययस्य अयमस्मात् पृथगित्यत्र भेदान्वयसंभवादिति संक्षेपः।। ६८ ॥

एवं परत्वापरत्वे अपि न गुणान्तरे बहुतराल्पतरसंयुक्तसंयोगात्मक-विप्रकृष्टत्वसन्निकृष्टत्वाभ्यां तत्प्रागमावाधिकरणक्षणोत्पत्तिकत्वतद्धिकर-णक्षणवृत्तिप्रागमावप्रतियोगित्वरूपाभ्यां ज्येष्ठत्वकनिष्ठत्वाभ्यां च द्विवि-धपरापरव्यवहारोपपत्तेः, तत्र विप्रकृष्टत्वसन्निकृष्टत्वे तद्न्यतरञ्ज्यं तृती-यमपेक्षेते, प्रयागतः काशीविष्रकृष्टा मथुरा, मथुरातः काशीसन्निकृष्टः प्रयाग इत्यादिव्यवहारात्, ज्येष्ठत्वकनिष्ठत्वे तु परस्पराश्रयमात्रमपेक्षेते इक्ष्मणाज्ज्येष्ठो रामः रामात्कनिष्ठो रुक्ष्मण इत्यादिव्यवहारादिति ॥६९॥

एवं विशेषोऽपि न पदार्थान्तरम्, नित्यानां द्रव्याणां स्वतोव्यावृत्तत्व-स्वीकारेणैवोपपत्तेः । ननु योगिनोऽतिरिक्तं विशेषपदार्थे प्रत्यक्षत एव पश्यन्तीति चेदेवं तर्हि सशपथमेव योगिनः पृच्छ्यन्तां किमेतेऽतिरिक्तं विशेषपदार्थे पश्यन्ति न वेति ॥ ७० ॥

अव्याप्यवृत्ति रूपादिकमपि स्वीकार्य पके घटे रक्तं रूपमन्तर्नास्ति किंतु बहिरेवेतिप्रतीतेः भग्ने तस्मिन् अन्तः स्यामत्वस्य प्रत्यक्षत एवो- प्रत्यक्षेः । नतु व्याप्यवृत्तिवृत्ते रूपत्वादिजातेरव्याप्यवृत्तिवृत्तित्वं न संभवति सविषयकान्यव्याप्यवृत्तिवृत्तिजातेरव्याप्यवृत्त्यवृत्तित्वनियमा- दिति चेन्न तादृशनियमस्याप्रामाणिकत्वात् । अतएव—

' छोहितो यस्तु वर्णेन मुखे पुच्छे च पाण्डुरः । श्वेतः खुरविषाणाभ्या स नीछो वृष उच्यते ॥ ' इति स्पृतिरपि साधु संगच्छते, एवं च चित्रमपि रूपं नातिरिक्तं विज्ञातीयरूपसमानाधिकरणरूपेणैव चित्रव्यवहारोपपत्तेः । नीलादेनीला-द्यतिरिक्तरूपाजनकत्वेन चित्ररूपोत्पादासंभवाच । स्पर्शोऽपि चाव्याप्य-वृत्तिः अन्यथा सुकुमारकिताभ्यामवयवाभ्यामारब्धेऽवयविनि सुकु-मारावयवावच्छेदेन त्वक्संयोगे काठिन्यस्याप्युपलम्भप्रसङ्गः, नच सुकु-मारत्वकितत्वे संयोगिविशेषौ, चाक्षुषत्वप्रसङ्गात् । रसोऽपि चाव्याप्य-वृत्तिः अन्यथा तिक्तमधुराभ्यामवयवाभ्यामारब्धेऽवयविनि तिक्तावयवा-वच्छेदेन रसनसंयोगे माधुर्योपलम्भप्रसङ्गः, नीरस एव वाऽवयवी, तत्रा-वयवरसानामेवोपलब्धेः, एतेन गन्धोऽपि व्याख्यातः ॥ ७१ ॥

कर्मापि चाव्याप्यवृत्ति चलन्तीषु सर्वासु शाखासु निश्चलमूळे तरौ चलतीतिप्रत्ययात्। ननु शाखा एव चलन्ति न पुनर्वृक्ष इत्यपि प्रत्ययो-इस्तीति चेत्तस्य सर्वावयवावच्छेदेन चलनाभावो विषयः न पुनः सर्वथैव चलनाभावः, उक्तप्रत्ययविरोधात्, अतएव सदाकम्पोऽस्वत्यवृक्ष इति प्रसिद्धिरपीति॥ ७२॥

अथ द्वाभ्यां त्रिभिर्वा नीलावयवैर्यत्रावयवी आरभ्यते तत्रावयविनि तत्तद्वयवावच्छेदेन नानानीलं कयं नीत्पद्यते तत्तद्वयवगतरूपाणां भिन्नत्वादिति चेत् यथा घटादिसन्निकर्षस्य घटादिसाक्षात्कारजनकत्वेऽपि घटपटमठेषु सन्निकृष्टेषु घटपटमठान् विषयीकृत्यैकमेव प्रत्यक्षं जायते एवं वाह्वपरामर्शस्य वह्नचनुमितिमात्रजनकत्वेऽपि यत्र वहेरालोकस्य च परामर्शद्वयं वर्तते तत्र वह्नचालोकोभयविषयिणी एकैव समृहालम्बनानु-मितिस्तथा तत्तद्वयवरूपैमिलित्वा एकमेव व्यापकं रूपमुत्पाद्यते तत्र न कोऽपि विरोधः ॥ ७३ ॥

एवमेकत्वसंख्याया असमवायिकारणं नास्ति भावकार्यमात्रस्यासम-वायिकारणजन्यत्वे मानाभावात् ॥ ७४ ॥

द्रव्यनाशं प्रति असमवायिकारणनाश एव कारणं नतु समवायिकारणनाशः, तस्याक्रृप्तत्वात् नित्यसम्बेत्रदृद्धात्ये असमवायिकारणनाशस्य हेतुतायाः क्रृप्तत्वात् समवायिकारणनाशस्यले च असमवायिकारणनाशानन्तरमेवावयविनाशः कार्यकारणभावान्तरकल्पनामपेक्ष्य क्षणविलन्धकल्पनाया एव लघीयस्त्वादिति ॥ ७५ ॥

द्रव्यस्पार्शनप्रत्यक्षे र स्टाइन्ट्रेट प्रयोजकं नत्द्रुतरूपवस्त्वमपि, अत एव शीतो वायुरिंति स्पार्शनभ्रमोऽपि साधु संगच्छते । त्रसरेणोः स्पार्शना-भावे तु प्रकृष्टपरिमाणमपि द्रव्यस्पार्शनप्रयोजकं वाच्यम्, रूपस्य प्रयोज- संक्षेपतः शास्त्रार्थसंप्रहः

कत्वे त्वक्सन्निकर्षोनन्तरं वायुर्वातीति सार्वलौकिकप्रसम्बद्धि वाच । एकः फूत्कारः द्वौ फूत्कारौ त्रयः फूत्कारा इत्याद्याकारकं वायुगत-संख्याप्रत्र क्षं तु भवत्येव,कचिच वायुसंख्याया अग्रहो दोषात् । द्रव्यचा-क्षुषप्रत्यक्षे तु रूपमेव प्रयोजकं नतु स्पर्शवत्त्वं मानाभावात् उद्भृतस्पर्शेशः न्यायाः प्रभायाश्चाक्षुषे व्यभिचाराच । समवेतेन्द्रियजन्यद्रव्यप्रत्यक्षे तु आत्मासमवेतरः गन्धशब्दजातीतरयोग्यधर्मसमवायित्वं प्रयोजकम्, सुखा-दिकमादायात्मनस्तादृशप्रत्यक्षवारणायात्मासमवेतेति, शब्दवत ईश्वरस्य तादृशप्रत्यक्षवारणाय शब्देतरेति, योग्यरसवतो रसनगतपित्तद्वव्यस्य त्रसरेणोर्व्यावृत्त्यर्थे रसेतरेति, वायूपनीतसुरभिभागस्य त्रसरेणोर्वारणाय गन्येतरेति, पृथ्दिहाद्याद्याद्यः तद्दोषताद्वस्थ्यवारणाय जातीतरेति, नित्यज्ञानमादायेश्वरस्य तादृशप्रत्यक्ष्वारणाय योग्येति, नच नित्यज्ञान-स्यात्मासमवेतत्वाभावाद्योग्येति विशेषणं किमर्थमिति वाच्यं सुखादि-समवायिकारणतावच्छेदकतया सिद्धाया आत्मत्वजातेरीश्वरावृत्तित्वेन नित्यज्ञानादेरात्मासमवेतत्वसत्त्वात्, आत्मासमवेतत्वं विहाय सविषयक-ध्यत्रियायायाचेकरण्यानिवेशे तु शब्देतरत्वं नोपादेयम्, पिशाचारस्भक-संयोगादिवारणार्थे तु योग्यत्वं निवरः जीटाणिति । अस्मदादीनां परिमाणशू-न्यत्वं नयनसंसृष्टपित्तद्रव्यस्य परिमाणवत्त्वं च यद्यङ्गीक्रियते तदा तादृशप्र-त्यक्षे परिमाणवत्त्वमेव प्रयोजकम् , वायूपनीतसुरभिभागादेः परिमाणानङ्गी-करात्।अथवा नयनसंसृष्टपित्तद्रव्यस्य परिमाणानङ्गीकारेऽपि परिमाणवत्त्वं न तादृशप्रत्यक्षव्यभिचारि, तादृशद्रव्यस्य रूपानङ्गीकारेण प्रत्यक्षानङ्गी-कारात्। नच तद्गतपीतरूपस्यैव २०द्वानसम्बद्धारं पीतः शङ्क इति झानं जायते तत्तस्य रूपशून्यत्वे कथमुपपद्यते इति वाच्यं वस्त्वन्तरदृष्टस्य स्पृ-तस्य पीतरूपस्यैव दोषवशाच्छङ्कादावारोपोपपत्तेः अन्यथा चत्रीयनरद्वानं-सृष्टिपित्तद्रव्यस्य पीतिमा मैत्रेण कथं न गृह्यते । द्रव्यप्रत्यक्षसामान्ये तु शब्दरसगन्यजातीतरयोग्यधर्मसमवायित्वं तन्त्रम्, नच रसनगतिषत्त-द्रव्यवायूपनीतसुरभिभागयोः कथमध्यक्षमिति वाच्यम्। असिद्धेः तयो रूपविरहेण चाक्षुषस्य स्पर्शाभावेन च स्पार्शनस्यासंभवात्, नच रस-नचाणाभ्यां तयोर्पेह इति वाच्यं तयोर्द्रव्यमहणासामध्यीत् ॥ ७६ ॥

्षं घटत्वत्वादिना घटत्वादेरभाक्त्यापि न प्रत्यक्षं घटत्वत्वस्य घटे-तर्भक्षित्वद्यादितस्य वदेतसासीन्द्रिययदिकादेवस्यीन्द्रियालात्, एवं जाति- त्वस्यापि नित्यानेकसमवेतत्वात्मकत्वेन अतीन्द्रियत्वात् तद्रूपावच्छिन्ना-भावोऽपि न प्रत्यक्षविषयः ॥ ७७ ॥

सत्ता च न द्रव्यगुणकर्मवृत्तिरेका प्रत्यक्षसिद्धा जातिः, धर्मादीनामतीन्द्रियत्वेन तत्र प्रत्यक्षायोगात् सामान्यादाविष सद्वयवहाराच । न
च सत्ताजात्यनङ्गीकारे घटः सिन्नत्यादिव्यवहारस्यानुपपत्तिरिति वाच्छं
वर्तमानत्वस्य तद्वयवहारिवषयत्वात् । नतु सच्छब्दस्य शक्यतावच्छेद्कं किमिति चेत् भावत्विमिति गृहाण, भावत्वं चाभावान्यत्वम्, अभावत्वं चानुगतप्रत्ययसिद्धमखण्डोपाधिः अथवा भावत्वमेवाखण्डोपाधिः । नच्यः
भावत्वं सिदिति व्यवहारः कथमुपपद्यते इति वाच्यं झेयत्वं झेयं घटाभावा
घटाभाववानित्यादिवत् स्वस्मिन् स्ववृत्तित्वाङ्गीकारेण तदुपपत्तेः ॥ ७८ ॥

एवं गुणत्वमि न रूपादिचतुर्विशतावेका प्रत्यक्षसिद्धा जातिः, अतीन्द्रियेषु प्रत्यक्षायोगात् तुरगादेरत्कृष्टगतिमत्वे ब्राह्मणादेश्च द्वेषाचा-भावेऽपि गुणवानयमश्चः सगुणोऽयं ब्राह्मण इत्यादिव्यवहाराच । न च द्रव्यकर्मान्यसामान्यवद्वृत्तिकारणतात्वेनानुगतीकृतानां स्पादिनिष्ठकारण-तानामवच्छेदकत्या गुणत्वजातिः सेत्यतीति वाच्यं, कार्यतावच्छेदकत्या गुणत्वजातिः सेत्यतीति वाच्यं, कार्यतावच्छेदकत्या एकस्य विरहेऽपि येनकेनापि रूपेण कारणत्वान्यनुगमय्य जात्विक-रूपेन द्रव्यकर्मरूपभिन्नसामान्यवद्वृत्तिकारणतावच्छेदकत्या त्रयोविंद्याति-गुणवृत्तिजातेरपि सिद्धिप्रसङ्गात् रूपद्रव्येतरसामान्यवद्वृत्तिकारणता-वच्छेदकत्या उक्तयुक्त्या सिद्धेन जात्यन्तरेण संकरप्रसङ्गाच ॥ ७९ ॥

एवं प्रत्यक्षानुमित्यादिसाधारणमनुभवत्वं न जातिः, अनुमित्या-दावनुभवन्यवहारस्य स्मृत्यन्यज्ञानत्वमेव विषयः । जातिस्त्वनुभवत्वं साक्षात्कारित्वमेव साक्षात्कारिणि ज्ञान एव तद्यत्ययात् । सुखाद्यनुमित्या-दिज्ञाने सत्यपि सुखमनुभवामीति प्रत्ययाभावात् इति ॥ ८० ॥

एवं घटाभावाभावोऽपि न घटस्वरूपः किंत्वतिरिक्त एव, घटाभावो नास्तीत्यवाधिताभावत्वप्रत्ययात् । नचैवं तृतीयतुरीयाभावादीनामितिरि-क्रत्वेऽनवस्थेति वाच्यम्, एकस्यैव घटाभावस्य स्वाभावाभावस्त्रपत्वे विरो-धाभावात् ॥ ८१ ॥

भेवसामान्यभेदस्तु भावत्वं संसर्गाभावत्वमित्युभयस्वरूपमेव तस्याति-

रिक्तत्वेऽनवस्थापातात् ॥ ८२ ॥

ध्वंसस्य प्रागभावो न प्रतियोगितत्प्रागभावात्मकः, न वा प्रागभाव्यस्य ध्वंसः प्रतियोगितद्धंसस्वरूपः, घटादेः सत्त्वकाले तस्य ध्वंसप्राग- भावौ न स्त इत्यबाधिताभावत्वप्रत्ययात् । प्रागभाव एवापारमार्थिक इत्यन्ये ॥ ८३ ॥

सोऽयं देवदत्त इत्यादिप्रत्यभिज्ञायां च तत्तासंस्कार एव हेतुः तत्प्र-कारकप्रत्यक्षं प्रति तद्विषयकत्वेन संस्कारसाधारणेन ज्ञानलक्षणायाः कारणत्वात्, नच प्रत्यभिज्ञायाः संस्कारजन्यत्वे स्मृतित्वापत्तिः संस्कार-जन्यज्ञानत्वस्य स्मृतित्वप्रयोजकत्वादिति वाच्यं, प्रयोजकत्वस्य व्यापक-तारूपत्वे विरोधाभावात्। नच व्याप्यत्वमेव प्रयोजकत्वम्, मानाभावेन तस्य व्यापत्वस्यासिद्धेः, परंतुद्वोधकासमिभव्याहारस्थले स्मृतिप्रतिबन्ध-कसमिभव्याहारस्थले च संस्कारात् प्रत्यभिज्ञाया अनुत्पादेन तत्तास्मृति-रेव तद्धेतुरिति मन्तव्यम् ॥ ८४॥

अयं स्थाणुर्न वेत्यादिवाक्यश्रवणस्थले शाब्दबोधात्मक एव संशयो जा-यते पदाधीनायाः धर्म्युपस्थितेः कोटिद्वयोपस्थितेश्च तदुभयिवरोधज्ञा-नसंशयात्मकयोग्यताज्ञानादिसमिभिव्याहृतायाः शाब्दसामध्याः सत्त्वा-त् । "समानानेकधर्मोपपत्तेर्विप्रतिपत्तेरूपलब्ध्यनुपलब्ध्यवस्थातश्च विशेषापेक्षो विसर्शः संशयः" इति सूत्रं प्रणयतो महर्षेरिप संमतिमदम् । एवमेकधर्मिकर्नानाविरुद्धधर्मप्रकारकज्ञानत्वरूपं संशयत्वं कोटिद्वयोप-स्थितिप्रः तिसामश्रीसमाजाधीनं न कस्यापि कार्यतावच्छेदकं यथा नीलघटत्वम् । एवं संशयत्वशून्यज्ञानत्वरूपं निश्चयत्वमि नील्यक्यून्य-घटत्ववन्न कार्यतावच्छेदकम् ॥ ८५ ॥

एवं स्वत्वमिप पदार्थान्तरम् । यथेष्टविनियोगयोग्यत्वं तदिति चेत्त-हिं को विनियोगः । भक्षणादिकमिति चेन्न परकीयेऽप्यन्नादौ तत्संभ-वात्, शास्त्रसिद्धं तत्त्रथेति चेत् किं तच्छास्नम्, परस्वं नाददीतेत्यादि-कमिति चेत् स्वत्वाप्रतीतौ कथं तस्य प्रवृत्तिः, तस्मात् स्वत्वमितिरक्त-मेव, तत्र प्रमाणं च परस्वं नाददीतेत्यादिकं शास्त्रमेव । तच प्रतिमहो-पादानक्रयपित्रादिमरणैर्जन्यते, नाक्यते च दानादिभिः, कारणानामेकश-क्तिमत्त्वात् कार्याणां वैजात्याद्वा कार्यकारणभावनिर्वाह इति दिक् ॥८६॥

एवं शक्तिरप्यतिरिच्यते तृणारणिमणिस्थले विहानतजातित्रयक-त्पनामपेक्ष्य तेषु फूत्कारिनर्मन्थनरिविकरणसंबन्धानामेकशक्तिमत्त्वेन कारणत्वकल्पनाया एव लघुत्वेन न्याय्यत्वात्, संबन्धित्रतयिनष्टैकजा-त्यङ्गीकारे नोदनत्वादिना संकरप्रसङ्गः । यदिचान्वयव्यतिरेकाभ्यां तृणा- देरापि कारणत्विमध्यते तदा रेखास्थ्येक्क्सिक्यक्टेट कारणत्वमस्तु तथापि जातित्रयकल्पनामपेक्ष्य शक्तिह्र(१त्र)यकल्पनैव लाघवेन ज्यायसीति । मण्यादिष्वप्येकजातिस्वीकारे च अधित्वादितः संकरप्रसङ्ग इति ॥ ८७॥

एवं शाब्दस्थलेऽपि घटमितिवाक्यघटकपद्जन्यपदार्थोपस्थितिघटित-सामन्यां शक्तिः शाब्दबोधानुकूला स्वीकर्तव्या, नातो घटः कर्मत्विमि-त्यादिनिराकाङ्कवाक्यस्थले तादृशशाब्दबोधः। इदं त्ववधेयम्, अदृष्टद्-शरथानामिदानीतनाना दशरथादिपदात् केन रूपेणोपस्थितिः दशर-थत्वजातेरज्ञातत्वेन तद्रूपेण शक्तिमहस्य पदार्थोपस्थितेश्वासंभवात्। एवं पिशाचाद्यतीन्द्रियशक्तपदस्थलेऽपि कीदृशी शक्तिश्वीः पदार्थोपस्थि-तिर्वो। अत्र केचित् दशरथपद्वाच्यत्वादिनेव दशरथाद्युपस्थितिरिति वदन्ति।। ८८।।

एवं संख्याऽपि पदार्थान्तरं नतु गुणः, एकं स्वामित्यादिप्रत्ययात्। नचासौ भ्रमः, बाधकाभावात्। एकार्थसमवायप्रत्यासत्त्या तथा प्रत्य इति चेत् विरुक्षणाभ्यां समवायैकार्थसमवायाभ्यामिवरुक्षणायास्तद्वत्ताप्रती-तेरयोगात्। नच महारजने तदुपरक्तपटादौ च यथाऽविरुक्षणा छोहित्य-प्रतीतिस्तत्र समवायस्वसमवायिसंयोगयोः संबन्धयोवैरुक्षण्येऽपि प्रकारस्य छोहित्यस्यावरुक्षण्यात् तथात्रापीति वाच्यं, तथापि घटत्वादौ एकार्थसम्वायसंबन्धेन एकत्वस्येव द्वित्वस्यापि सत्त्वेन द्वे घटत्वे इत्यादिप्रत्ययस्य दुर्वारत्वात्। रूपत्वादौ एकार्थसमवायेन द्वित्वाभावात्, रूपत्वरसत्वे द्वे सामान्ये इत्यादिप्रत्ययस्यापर्छापापत्तेश्च ॥ ८९ ॥

समवायोऽपि च नैको जलादेर्गन्धादिमस्वप्रसङ्गात् । परन्तु नानैव, समवायत्वं पुनरनुगतमखण्डोपाधिरिति ॥ ९०॥

वैशिष्ट्यमपि पदार्थान्तरं न्यादिप्रतीतिनिभित्ततया समवायस्येवाभाव-वत्ताप्रतीतिनिमित्ततया तस्यापि सिद्धेः, स्वरूपसंबन्धविशेष एव तथा-प्रतीतिनिमित्तमिति चेन्न, समवायोच्छेदप्रसङ्गात् तत्रापि स्वरूपसंबन्ध-स्यैव सुवचत्वात्। एतेन ज्ञानादिविषयतादयो व्याख्याताः॥ ९१॥

कारणत्वं च पदार्थान्तरम् । तच कार्यभेदादवच्छेदकमेदाच भिद्यते कारणत्वलेनाखण्डोपाथिनाऽनुगतं च तत् कारणप्रदृष्टयताष्ट्रप्रदृष्ट्यः, बाहकं च तस्य किल्क्किस्ट्रप्टयदिष्टक्कितं प्रत्यक्षं यथा वह्नपादौ धूमादिकारणत्वस्य । कचिचागमादिकं यथा यागादौ स्वर्गादिकारणत्वस्य । एतेन कार्यत्वं व्याख्यातम्, कारणत्वप्रतियोगित्वमेव कार्यत्वप्रिति चेत् कार्यत्वप्रतियोगित्वमेव कारणत्विमिति किं न रोचथेस्तस्माः कार्यत्वं कारणत्वं चोभयमेवातिरिक्तमिति वक्तव्यम् । प्रभाकरमते कल्खनम्भ्र-णाभावे अपूर्वजनकत्वम् 'न कल्खं भक्षयेत्' इति निषेधेन बोध्यते नव्य्-पदानुत्तर्वातिविभक्त्यथेंनापि नव्यर्थान्वयस्य स्थल्विशेषे व्युत्पत्तिसिद्धत्वात् । अत एव "अभावाद्भावोत्पत्तिर्नानुपमृद्यप्रादुर्भावात् ।" " तेषां मोहः पापी-यान् नामूद्धस्येतरोत्पत्तेः " इति न्यायस्त्रद्भयं संगच्छते । अनुपमृद्य प्रादु-भावाभावात् । अमृद्धस्य मोह्यत्यस्य इत्तरयो रागद्धेषयोद्धत्त्त्यभावादिति स्त्रद्भयार्थं इति कृतं पङ्चितेन । पदार्थतत्त्विनिक्तपणप्रन्थस्य शेषे त्रीणि पद्मानि दीधितिकृता लिखितानि । यथा—

अर्थानां युक्तिसिद्धानां मदुक्तानां प्रयत्नतः ।
सर्वदर्शनिसिद्धान्तविरोधो नैव दूषणम् ॥
अर्था निरुक्ताः सिद्धान्तविरोधेनापि पण्डिताः ।
विना विचारं न त्याज्या विचारयत यत्नतः ॥
सर्वशास्त्रार्थतत्त्वज्ञान् नत्वा नत्वा भवादृशान् ।
इदं याचे मदुक्तानि विचारयत सादरम् ॥ ९२ ॥
साधम्यवैधम्ये अपि प्रदर्शेते—

श्चेयत्वादिकं सप्तानां पदार्थानां साधम्यम्, अनेकत्वे सित भावत्यं समवायित्वं च द्रव्यादीनां पञ्चानां साधम्यम्, द्रव्यादयस्यः सत्तावन्तः गुणादयः षट् निर्गुणा एवं निष्कियाः, सामान्यादीनां चतुर्णी सामान्य- हीनत्वम् । अणुपरिमाणकालादिगतपरममहत्परिमाणातीन्द्रियसामान्य- विशेषपदार्थानां कारणत्वं वैधर्म्य, तदितरेषां साधम्यम्। कारणत्वं चान्यथा- सिद्धिग्रून्यत्वे सित नियतपूर्ववितित्वम्। तच त्रिविधं समवायिकारणत्वास- मवायिकारणत्वनिमित्तकारणत्वभेदात्, समवायसंबन्धेन कार्याश्रयत्वं समवायिकारणत्वम्, समवायस्वसमवायिसमवायान्यतरसंबन्धेन समवायिकारणत्वम्, समवायस्वसमवायिसमवायान्यतरसंबन्धेन समवायिकारणत्वम्, समवायस्वसमवायिसमवायान्यतरसंबन्धेन समवायिकारणत्त्वम्, समवायस्वसमवायिसमवायान्यतरसंबन्धेन समवायिकारणत्वम्, समवायस्वसमवायिसमवायान्यतरसंबन्धेन समवायिकारणत्वः निमित्तकारणत्वः । अन्यथासिद्धास्तु पञ्च, कारण- त्वव्यभिन्नकारणत्वं निमित्तकारणत्वः । अन्यथासिद्धास्तु पञ्च, कारण- त्वव्यभिन्नकारणत्वं निमित्तकारणत्वः । अन्यथासिद्धास्तु पञ्च, कारण- त्वव्यभिन्नकारणं नृतीयः यथा घटादिकार्यं ग्रब्दसमवायिकारणं गगनम्, कारणकारणं चतुर्थान्यथासिद्धः धटादिकार्यं च कुलान्तकादिकः, एतच्चष्रप्रयमित्रं नियतावश्यकपूर्ववर्तिभन्नं पञ्चमं घटादौ

कार्ये रासमादिकमिति । समवायिकारणत्वं द्रव्यस्य साधर्म्यम्, असमवा-यिकारणत्वं गुणकर्मिमिन्नानां वैधर्म्यम्, कालिकान्यसंबन्धावच्छिन्न-वृत्तित्वं नित्यद्रव्याणां वैधर्म्यम्, श्चित्यादीनां नवानां द्रव्यत्ववत्त्वं गुण-वत्त्वं च साधर्म्यम्, श्चित्यप्तेजोमरुन्मनसां परत्ववत्त्वमपरत्ववत्त्वमपकु-ष्टपरिमाणात्मकमूर्तत्ववत्त्वं कर्मवत्त्वं वेगवत्त्वं च साधर्म्यम्, कालाका-शात्मिद्शा सर्वमूर्तसंयोगित्वं परममहत्परिमाणवत्त्वं च साधर्म्यम्, श्चि-त्यप्तेजोवाय्वाकाशानां बहिरिन्द्रियजन्यलौकिकप्रत्यश्चस्वरूपयोग्यिवशेष-गुणात्मकं भूतत्वं साधर्म्यम्, श्चित्यादीनां चतुर्णा स्पर्शवत्त्वं साध-र्मम्, श्चित्यादिचतुष्टयभिन्नानां द्रव्यसमवायिकारणत्वं वैधर्म्यम्, आकाशात्मनाम् अव्याप्यवृत्तिविशेषगुणवत्त्वं श्चिणकविशेषगुणवत्त्वं च साधर्म्यम्, श्चित्यप्तेजसां रूपवत्त्वं द्रवत्ववत्त्वं वहिरिन्द्रियजन्यप्रत्यश्च-विषयद्रव्यत्वं च साधर्म्यम्, श्चितिजलयोर्गुरुत्ववत्त्वं रसवत्त्वं च साध-र्मम्, श्चितितेजोभिन्नानां नैमित्तिकद्रवत्वं वैधर्म्यम्, श्चित्यप्तेजोमरुद्ध्यो-मात्मनां विशेषगुणवत्त्वं साधर्म्यम्। यस्य यत् साधर्म्यम्। तदित्रेषां तद्वैधर्म्यम्, यस्य यद्वैधर्म्यं तदितरेषां तत् साधर्म्यमिति संक्षेपः ॥ ९३ ॥

> इति श्रीजयनारायण-तर्कपञ्चानन-भट्टाचार्यप्रणीतायां कणादस्त्रविवृतौ ज्ञास्त्रार्थसंत्रहः समाप्तः ।

### विष्टतिकृत्पशस्तः ।

कालीपीठोपकण्ठस्थलमिलितवपुष्टालिगञ्जप्रतीच्या-मास्ते शस्तिद्विजाँचैः प्रतितमतनुर्या पुरी पण्डिताल्या । षड्खासंज्ञाभिषद्भाकलितकुलचतुःसागरीरत्नपूर्णैः सावर्णैः स्थापितोऽभ् दितिवमलमितिर्यत्नतस्तत्र पूर्वम् ॥ १ ॥ श्यामसुन्दरनामाऽसौ भक्तिमान् श्यामसुन्दरे ॥ वाचस्पतिरिति ख्यातो वाचस्पतिरिवापरः ॥ २ ॥ पाश्चात्यवैदिकश्रेणीलसत्काण्वायनान्वयः । तत्रत्यानां पूजनीयो वभूव विजितेन्द्रियः ॥ ३ ॥ तत्रत्यानां पूजनीयो वभूव विजितेन्द्रियः ॥ ३ ॥ तत्रत्यानुजो रामचन्द्रस्तर्कालङ्कारसंज्ञितः । पितृव्याद्विविषां विद्यासधीत्य प्रथितोऽभवत् ॥ ४ ॥ तत्सुतः श्रीहरिश्चन्द्रो विद्यासागरसंज्ञकः । श्रमैशास्त्रे पुराणे च निपुणोऽद्यापि विद्यते ॥ ५ ॥ तिहृतीयसुतः श्रीमान् जयनारायणः पुनः ॥
तर्कपञ्चाननाभिख्याविख्यातस्तर्कसंश्रयात् ॥ ६ ॥
बाल्ये व्याकरणादीनि धर्मशास्त्राणि च कमात् ।
यस्तातपादपद्मस्य सिन्नधानादधीतवान् ॥ ७ ॥
छतायाः प्राणतोषण्याः कारकाद्रामतोषणात् ।
विद्यालङ्कारविख्याताद्योऽलङ्कारमथागमम् ॥ ८ ॥
अस्ति स्वस्तिमदूर्जितार्यनिवहं भूषायमाणं भुवः
कल्क्यातानगरं सुधाब्धिलहरीन्यकारिसीथोज्ज्वलम् ।

पारेगङ्गममुख्य चाङ्गमिव या शाखापुरी शालिका तत्रासीद्धुधवृन्दवन्दितगुणाम्भोधिर्जगन्मोहनः ॥ ९ ॥ तर्कसिद्धान्तनामासाववतीर्णः कलौ युगे । गीष्पतिर्मानवीं लीलां कर्तुमिच्छन् महीतले ॥ १० ॥ सत्तर्ककर्कशमतेः सहजानुभाव-

वाग्वैभवस्फुरितनिर्जितवादिवृन्दात् । यस्तर्कदर्शनमितः स्थिरधीरधीत्य

वादस्फुरद्भुधसमाजसमादृतोऽभूत् ॥ ११ ॥
तथा गुर्जरदेशीयाद्यो नाथूरामशास्त्रिणः ।
वाग्देव्याः पौरुषाद्रूपाद्वेदान्तादीन्यधीतवान् ॥ १२ ॥
कल्क्याताराजधान्यन्तर्विराजत्पाठमन्दिरे ।
दर्शनाध्यापने राज्ञा यः परीक्ष्य नियोजितः ॥ १३ ॥
यो नारिकेळडाङ्गाख्यस्थळे छोहाध्वसन्निधौ ।
निवसन् सुधियः शिष्यानध्यापयति संततम् ॥ १४ ॥
यस्य ज्येष्ठः शाळिकायां मठे श्रीमधुसूद्नः ।
पाठयत्यधुना तर्के तर्कवागीशिविश्रुतः ॥ १५ ॥
शाके दृग्गजशैळसोमविमिते वर्ष ततं भारतं

कानिङ्नामनि राजनीह नयतः संशासित श्रीमित । चैत्रे मासि कणादसूत्रविवृतिः सिद्धान्तसंघाकृति-नीता तेन समाप्तिमत्र मुदितो भूयादशेषेश्वरः ॥ १६ ॥ यदत्र स्विति किचित् प्रमादेन भ्रमेण वा । मान्या मिय दयावन्तः सन्तः संशोधयन्तु तत् ॥ १७ ॥

#### विवृतिकृत्प्रशस्तिः।

अत्रैव शिवम् ।

### श्रीचन्द्रकान्ततकीलंकारभट्टाचार्यप्रणीतः संक्षेपतः शास्त्रार्थसंग्रहः

उचावचभेद्भिन्नानां प्रभूतानां पदार्थानामेकैकशोऽवगितर्युगसहस्रोणा-प्यशक्या । अतस्तान् श्रेणीबद्धान् कृत्वा तेषां ज्ञानसीकयोंपपादनं स्वल्पेन प्रयत्नेन महतः पदार्थराशेर्ज्ञानं च दर्शक्रकाद्धादः प्रयोजनम् । यथा शुकु-नील-पीत-हरित-विकलाङ्ग-पूर्णोङ्ग-हस्व-दीर्घादिभेद्भिन्नानश्वानश्वत्वेनानु-गमय्य तेनैव धर्मेण सर्वेषामनायासेन ज्ञापनं भवति । तदेवं संस्रेपप्रणा-स्या ज्ञानिस्तृतिरनेन क्रियते ।

कणादो मुनिर्महेश्वरनियोगप्रसादावधिगम्य शास्त्रमिदं प्रणीतवानिति किंवदन्ती किरणावल्यादावुपलभ्यते । दर्शनमिदं मन्द्राक्तिद्रोध तत्त्व-ज्ञानार्थमुपदिष्टम् । अत्र प्रायण पदार्थतत्त्वमालोचितम् । तत्र द्रव्यगुणक-मेजलाद्ध्यविद्येष्टसमवायाख्याः षद्पदार्थाः सूत्रकृतोदिष्टाः । एष्वेव सर्वे-षां पदार्थानामन्तर्भावः । प्रशस्तपादादीनां वैशेषिकाचार्याणां मते एते षद्पदार्था भावाभिप्रायेणोक्ताः । अभावोऽपि सप्तमो मुनेरभिप्रेतः । तेन सप्तैव पदार्था भवन्ति ।

तत्र कियागुणाश्रयः समवायिकारणं द्रव्यम् । तच नविषं, पृथिवी जलं तेजः वायुः आकाशः कालः दिक् आत्मा मनः—इति भेदात् । तत्र, गन्धसमवायिकारणं द्रव्यं पृथिवी । पृथिव्यामेव गन्धः, जलादौ गन्धो-पलिधः पार्थिवांशौपाधिकी । ग्रुक्कस्पवद्वव्यं जलम् । ग्रुक्कमेव रूपं जलस्य । कालिन्दीजलादौ नैल्योपलिध्यराश्रयौपाधिकी । तस्यैव जलस्य वियति विक्षेपे धावल्योपलब्धेः । एवं मधुर एव रसो जलस्य । जम्बीरर-सादावम्लाद्युपलिध्यराश्रयौपाधिकी । उष्णस्पर्शवद्वव्यं तेजः । चन्द्र-किरणादौ जल्यिद्वर्योद्वाभिभवात्तद्महः । अनुष्णाशीत-विलक्षण-स्पर्शनवान् वायुः, शब्दसमवायिकारणमाकाशम् ।वायुविशेषगुणो हि स्पर्शो यावद्वयं भवति, शब्दस्तु न यावद्वव्यं भवतीति नासौ वायुविशेषगुणः । अतस्तदाश्रयतया आकाशोऽङ्गीकार्यः । ज्येष्ठत्वकिनष्टत्वादिबुद्धिहेतुः कालः । दूरत्वान्तिकत्वादिबुद्धिहेतुः । सोऽयमेक एव पदार्थः कार्यभेन्दाद्वेन व्यपदिश्वते आकाशः कालो दिगिति। प्राभ्वस्तु भेदमेवामीषामाहः ।

१ अयं च तैर्भाष्यभूमिकायां निबदः।

चैतन्याश्रय आत्मा हारीरस्य तु न चैतन्यं, हारीरकारणेषु परमाणुषु चैतन्ये मानाभावात् । पार्थिवगुणानां कारणगुणपूर्वकत्वाच । कचित् कार्ये शरीरादौ ज्ञानसुपलभ्यते, कचिच नोपलभ्यते घटादौ । अतो विशे-षहेतुरत्र वाच्यः । शरीरगुणो हि रूपादिः शरीरविशेषाद्विशिष्यते शरीर-प्रहणे च गृह्यते, च त्वेवं ज्ञानं, तस्मान्न शरीरस्य चैतन्यम् । एतेनेन्द्रिय-चैतन्यं प्रत्युक्तम्। मनोऽपि नात्मा। आत्मनः सुखादिप्रत्यक्षकरणं हि तत्। नहि करणमेव कर्ता। यथा हि रूपाद्युपलब्धिः सकरणिका इति तत्क-रणं चक्षुरादिकं, एवं सुखाद्युपल्लिधरपि सकरणिकेति तत्करणं मनः। अतस्तद्रिक एकात्मा । न्याये त्वस्माद्पि समीचीनतया सरीरेन्द्रियचैतन्यं निराकृतम् । प्राणापाननिमेषोन्मेषसुखदुःखादिभिः अभिमतविषये म-नसः प्रेरणेन च देहादिव्यतिरिक्तात्मानुमानम् । संसारदशायामुपा-विभेदादात्मनां भेदः सुखदुःखादिन्यवस्था च । परमार्थतस्त्वेक एवात्मा । तथा चैकस्मिन प्रदेशे कालभेदेनेवैकस्मिन काले देशभेदेनापि कायन्यू-हादिवद्भिरुद्धधर्माध्यासो नासङ्गतः । सोऽयमात्मा अनादिमिथ्याज्ञान-वासनया शरीरादिकमेवात्मानं मन्यमानस्तद्गुकूळे रज्यति द्वेष्टि च अतिकूलं, रज्यन् प्रवर्तते, प्रवर्तमानः शुभाशुभानि कर्माणि संचिनोति, बतो जायते, ततो दुःखमनुभवति । पृथिव्यादिभिन्नत्वेनात्मानं यदा तत्त्वतो जानाति, तदा अवणमनननिदिध्यासनैर्दृढभूमिं गतया तत्त्वज्ञान-वासनया मिथ्याज्ञानवासनोपमृद्यते । तदेवं तत्त्वज्ञानेन मिथ्याज्ञानापाये कारणाभावात् रागद्वेषावपय(?पे)तः। एवं तद्पायात् प्रवृत्तिरमैति । प्रवृ-स्यपाये जन्मापति । जन्मापाये दुःख्मपैति । सोऽयं मोक्षः । तदेवत् परमं निर्वाणम्। तत्र तत्त्वज्ञानोपदेशार्थं मननार्थं च शास्त्रस्यास्यारस्यः।

सुखाद्युपळि जिस्साधनं ज्ञानायौरापद्यनियामकं च मनः । युगपदेनेकेदिद्वयैरनेकविषयसित्रकर्षे सत्यपि यत्सित्रिधिवशादेकेन्द्रियेण ज्ञानं जन्यते
यत्सित्रियेरभावाद्यापरेरिन्द्रियेज्ञानं न ज्ञान्यते, तन्मनः ज्ञानायौगपद्यनियामकम् । तथा च तत्तिदिन्द्रियेण ज्ञानजनने मनसा समं तत्संयोगोऽपि हेतुः । मनस्त्वणुपरिमाणतया न युगपदनेकेरिन्द्रियेः संबध्यते इति
न ज्ञानयौगपद्यम्। मनस आग्रु संचारात् अत्प्रळशतपत्रव्यतिभेदवत् द्धिशक्तुळीभक्षणादौ सतोऽपि कमस्यापहणाञ्ज्ञानयौगपद्याभिमान् इति ।
अस्यक्रारस्तु न द्रव्यं, वितु तेजोऽभावः । तस्य नैल्योपळिव्यान

श्रयौपाधिकी । गत्थुपलब्धिस्त्वालोकापसारणौपाधिकी ।

पृथिव्यप्तेजोवायुरूपाणि द्रव्याणि द्विविधानि, 'हार्टाहिन्दिटे दात्। परमाणुरूपाणि नित्यानि, तद्न्यान्यनित्यानि । तत्रानित्योऽपि वायु- ' र्वान्तरसर्गप्रलयेष्ववस्थानानित्य इत्युच्यते । सर्वाणि कार्यद्रव्याणि साव-स्वानि । तेषामवयवेषु विभज्यमानेषु यतः परं न विभागः संभवति, सोऽयं स्विभागप्रकर्षपर्यन्तो निरवयवः परमाणुरिति । कारणगुणपूर्वकत्वात् कार्य-स्युणस्य कार्येषु रूपादिदर्शनात् तत्कारणेषु परमाणुष्वपि रूपादिकम-स्युमीयते । तत्र पार्थिवपरमाणुषु अग्निसंयोगादिष रूपान्तरोत्पत्तिर्भवति कार्यद्रव्ये तथा दर्शनात् । तस्य च कारणगुणपूर्वकत्वादित्युक्तम् ।

पृथिव्यादीनि कार्यद्रव्याणि त्रिविधानि, शरीरेन्द्रियविषयभेदात्। स्रारीरं द्विविधं योनिजमयोनिजं च। नियतोत्पत्तिस्थानं योनिः, तस्याः जातं योनिजम् । तचतुर्विधं जरायुजाण्डजस्वेद्जोद्विज्जभेदात्। जरा- युजं मनुष्यादीनाम्। अण्डजं पक्ष्यादीनाम्। स्वेद्जं मञ्चकादीनाम्। जिल्कां तर्वादीनाम्। अयोनिजं तु मरीच्यादीनाम्। प्राञ्चस्तु स्वेद्जा- विकमयोनिजमित्याहुः। मनुष्यादिशरीरेष्ववादीनामुपष्टम्भकत्वेऽपि पा- रिथ्वमेव तत्, तद्विशेषगुणस्य गन्धस्याव्यभिचारेणोपळ्येः। एवं जली- यादिशरीराणि वरुणलोकादिषु ज्ञेयानि। इन्द्रियाणि स्वप्रकृतिभूत- विशेषगुणप्राहीणि। तथा च, व्राणेन्द्रियं पार्थिवं गन्धप्राहकत्वात्। रसनं जलीयं रसप्राहकत्वात्। चक्षुस्तैजसं रूपप्राहकत्वात्। त्विगिन्द्रयं वाय-विशेषगुणप्राहीणि। तथा च, व्राणेक्टिश्चं नभः श्रोत्रम्। शरी- विशेषगुणप्राहकत्वात्। कर्णशष्टुल्यविछ्छं नभः श्रोत्रम्। शरी- विनेद्रयमित्रं कार्यद्रव्यं विषयः। व्यणुकादिक्रीह्वाण्डान्तो विषयः। हिम-करकाद्योऽप्यत्रेव निविशन्ते। हिमाद्योऽप्यपं संघात एव। तेजःसयो- वाच तेषां विलयनम्।

द्रव्याश्रयी अगुणवान् कर्मभिन्नो गुणः । स चानेकप्रकारः, रूप-रस-गन्ध-स्पर्श-संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्व-अ-परत्व-बुद्धि-सुख-दुःख-इच्छा-द्वेष-यत्न-गुरुत्व-लघुत्व-द्रवत्व-स्नेह-स्वंस्कार-धर्म-अधर्म-शब्दादिभेदात् । चक्षुप्राद्धो गुणो रूपम् । तद्पि द्युक्कादिभेदाद्नेकविधम् । रसनया प्राद्धो गुणो रसः । सोऽपि मधुरादि-भिदाद्नेकविधः । व्राणप्राद्धो गुणो गन्धः । स च सुरभिरसुरभिश्चेति द्वि-विधः । त्वचा प्राद्धो गुणः स्पर्शः । स च कठिनसुकुमारादिभेदाद्नेक-विधः । एते रूपरसगन्धस्पर्शाः पार्थिवपरमाणुषु पाकजा अपि भवन्ति । राणनव्यवहारहेतुर्गुणः संख्या । सा चैकत्वादिभेदाद्नेकविधा । मानन्यवहारहेतुर्गुणः परिमाणम् । तद्यंनेकिवयं, अणुमहदादिभे-दात् । परमाणुगतमणुत्वमाकाशादिगतं महत्त्वं च नित्यं, तदिश्रमनि-त्यम् । द्वणुकगताणुपरिमाणं प्रति तत्कारणपरमाणुद्धित्वं हेतुः । कारण-बहुत्वात्कारणमहत्त्वात् प्रचयात्र महत्त्वस्योत्पत्तिः । त्रिभिर्द्यणुकेरेकष्ठ-सरेणुरुत्यद्यते । तत्र यन्महत्त्वं, तत्रसरेणुकारणानां द्वणुकानां बहुत्वा-दुत्पद्यते । द्वणुकपरिमाणं तु तत्र न हेतुः, तस्याकारणत्वात् । अन्यथा, परिमाणानां सजातीयोत्कृष्टपरिमाणजनकत्या महज्जातस्य महत्त्ररत्व-वद्णुजातस्याणुतरत्वप्रसङ्गात् । घटादिमहत्परिमाणं प्रति कपाळादिमह-त्यरिमाणं हेतुः । द्वाभ्यां प्रचिताभ्यां तूळपिण्डाभ्यामारच्ये तूळपिण्डान्तरे यः परिमाणोत्कर्षः, तूळपिण्डयोः प्रचयस्तत्र हेतुः । प्रचयश्च शिथिठास्यः संयोगिविशेषः, स च स्वाभिमुखं किंचिदङ्गसंयोगळक्षणः ।

पृथक्त्वमसंयोगो वैलक्षण्यमनेकता च । संयोगस्त अप्राप्तयोः प्राप्तिः । सच त्रिविधः, अन्यतरकर्मजन्य उभयकर्मजन्यः संयोगजन्यश्चेति । तत्र इयेनहिल्यंयोगः प्रथमः, तस्य इयेनहिल्यंयेव जननात् । मेषयोर्मल्योवां प्रस्परं संयोगः उभयकर्मजन्यः । तृतीयस्तु कपालतरुसंयोगात् तरुकुम्भसंयोग इति । संयोगप्रतिद्वन्द्वी विभागोऽपि पूर्वविधिवेधो बोखव्यः । प्रत्वमपरत्वं च द्विविधं, देशिककालिकभेदात् । तत्र देशिकपरत्वापरत्वे दृरत्वान्तिकत्वरूपे । कालिकपरत्वापरत्वे ज्येष्टत्वकनिष्ठत्वरूपे ।

बुद्धिर्द्विवया, संशयनिश्चयभेदात् । अनवधारणात्मकं ज्ञानं संशयः । स च साधारणधर्मदर्शनादिभ्यो जायते । यथा स्थाणुपुरुषयोः साधारण- अमेमारोहपरिणाहौ पश्यन् विशेषं चाजानानः संशेते स्थाणुर्वा पुरुषो विति । अवधारणात्मकं ज्ञानं निश्चयः । पुनर्पि बुद्धिद्विधा, अप्रमाप्रमाभेदात् । प्रमाभिन्ना बुद्धिरप्रमा । सापि द्विविधा, संशयविपर्ययभेदात् । संशयः पूर्वमुक्तः । विपर्ययो मिश्याज्ञानमवधारणात्मकं पीतः शङ्क इत्यादि-रूपम् । यथाथाँऽनुभवः प्रमा । साऽपि द्विविधा, प्रत्यक्षानुमितिभेदात् । इन्द्रियजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम् । तचानेकविधं, चक्षुरादीन्द्रियभेदात् । व्यापिज्ञानजन्यं ज्ञानमनुमितिः । अनयोरेव उपमित्यादीनां यथायथमन्वाभावः । अनुभवस्मरणभेदेनापि बुद्धिद्विभा । तत्रानुभव उक्त पव । स्यतिस्तु संस्वारजन्यं ज्ञानम्।

सुख:दुखे प्रसात्ममनुभवसिद्धौ मुणौ । तथेच्छाद्वेषौ । इच्छा प्रवृत्ति

पश्च निवृत्तं प्रति हेतुः । यत्निक्षितिधः प्रवृत्तिनिवृत्तिजीवनयोनिधार्मप्रश्वासहेतुर्यत्नो जीवनयोनिः । गुरुत्वलघुत्वे परस्परप्रलनीपन्नो गुणौ । द्रवत्वं स्यन्दनहेतुर्गुणः । गुण्डिकापिण्डीकरणहेवेशेषः लेहः । संस्कारिक्षितिधः, वेगभावनास्थितिस्थापकभेदात् ।
शराद्धौ नोदनिवशेषाद्वेगो जन्यते, तेनोत्तराणि कर्माण्युत्पद्यन्ते ।
स्विष्योः कर्मापतनात् शक्यं वक्तं, उत्तरसंयोगेन कर्मनाशावश्य। स्यतिहेतुः संस्कारः, भावनाख्यः । आकृष्टवृक्षशासादीनां
ग पूर्ववद्वस्थानहेतुः संस्कारः स्थितिस्थापकः । धर्माधर्मी
। स्ववणेन्द्रियप्राह्यो गुणः शब्दः । स च द्विविधः, ध्वनिवर्ण। स्वद्भादिभवो ध्वनिः, कण्ठतास्वाद्यभिधातजन्यो वर्णः । योग्य। पद्भुविद्यप्राह्यो ध्वनिः, कण्ठतास्वाद्यभिधातजन्यो वर्णः । योग्य। स्वद्भादिभवो ध्वनिः, प्रतिभावमनुगतो धर्मः ।
गाञ्चयी अगुणवान् संयोगिवभागेष्वनपेक्षकारणं कर्म । तच पश्चउरक्षेत्रपणावक्षेपणाकुश्चनप्रसारणगमनभेदात् । उर्द्वसंयोगफलकं क-

ाञ्चाची अगुणवान संयोगिवमागेष्वनपेक्षकारणं कर्म । तच पश्चउत्केचणावक्षेपणाकुश्चनप्रसारणगमनभेदात् । उद्धेसंयोगफलकं कगम् । अधःसंयोगफलकं कर्मावक्षेपणम् । आरम्भकसंयोगे सल्लेमां परस्परमनारम्भकसंयोगिविशेषजनकं कर्माकुश्चनम् । आकुामव्यवानां विभागिवशेषजनकं कर्म प्रसारणम् । एतचतुष्टयभिन्नं
नम् । अत्रैव भ्रमणरेचनादीनां नमनोन्नमनादीनां चान्तर्भावः।

ान्यं साधम्यमनुवृत्तिहेतुः पदार्थः। व्यावृत्तिहेतुर्विशेषः। तत्र, द्रव्या
ित्ताः भावाख्यमन्त्यं सामान्यमनुवृत्तिरेव हेतुत्वात् सामन्यमेव।

तम्मान्त्रवृत्त्यः परमाणूनामाकाशादीनां च परस्परं व्यावृत्तिहेतवोवेशेष्याः व्यावृत्तिरेव हेतुत्वात् विशेषा एव । द्रव्यत्वादिकं तु क्षिति
त्याऽन्त्रवृत्तिहेतुत्वात् सामान्यं, भावाषेक्षयाः व्यावृत्तिहेतुत्वाद्विशेविति । तावेतौ सामान्यविशेषौ यथायथं द्रव्यादिष्वन्तर्भवतः।

एक एव भावस्तेन तेन रूपेण धिधिष्यते । द्रव्याणां भावो द्रव्यत्वं भावो गुणत्वं कर्मणां भावः कर्मत्वमित्यनुवर्तमान एव भावो निद्रद्रव्यादिभिविशिष्यते । सोऽयं गुणः, द्रव्यं खल्वयमाश्रयति ।

वान्यः कर्मभिन्नश्चायमिति ।

सिद्धानां कार्यकारणादीनामिहेति प्रत्ययहेतुः संबन्धः सम-असंबन्धयोर्विद्यमानत्वं युतसिद्धिः । सोड्यः युत्तरिः द्वानामुः श्लेषः युक्तसिद्धानां तु संयोगः इति पूर्वोक्तरीत्या गुण एव । अभावश्चतुर्वियः, प्रागमावो ध्वंसोऽत्यन्ताभावोऽन्योन्याभावश्चे ति पदार्थस्योत्पत्तेः पूर्व योऽभावः, स प्रागभावः । उत्पन्नस्य विनाशातः प्र योऽभावः स ध्वंसः । यस्त्वेकत्र सतोऽन्यत्राभावः, सोऽत्यन्ताभाव्यः एकभावस्यान्यभावात्मना योऽभावो घटः पटो न भवतीत्यादिरूष्य सोऽयमन्योन्याभावः । तत्राद्यत्रयस्यासंयोगरूपे पृथक्ते, अन्त्यस्य वैलक्षण्यरूपे तस्मिन्नन्तभावः ।

सामान्यादिसाधारण्यात्, 'अर्थे इति द्रव्यन्रुप गुणलक्षणस्य कर्मसु '-इति सूत्रेण द्रव्यगुणकर्मभ्योऽन्यस्यार्थस्यानङ्गीकारावगर ट्रव्यायकर्मसामान्यविशेषसम्बायानां पदार्थानामित्युदेशसूत्रेऽभावस्य कीर्तनाम, द्रव्यगुणकर्मस्वेव सामान्यादीनामन्तर्भावः, इति व्यान माचार्यस्याभिप्रायोऽवगम्यते । न च द्रव्यगुणकर्मणामर्थत्वं परिभाष मात्रमिति मन्तर्व्यं, तत्परिभाषायाः कुत्राष्ट्रपयोगादर्शनात् । त्रि द्रव्याद्यन्तर्भूतानां सामान्यादीनां प्रथम्बचनं प्रस्थानभेदार्थम् । य न्याये प्रमाणप्रमेययोरन्तर्भूतानां संशयादीनां पृथग्वचनं प्रस्थानाः दार्थ, तद्भदत्रापि । वसाकाशपरीक्षायां, शब्दाश्रयत्वेनाकाशं स्ति धयिषोः पृथिन्यप्तेजोवाय्वात्ममनसां शब्दाश्रयत्वं निराकृत्य 'पा शेषाहिङ्गमाकाशस्य ' इति सूत्रयतो महर्षेः कालदिशोराकारणादिः क्तृत्वे अभिप्रायो लक्ष्यते । इतरथा, अवश्यं तयोरिप शब्दाश्रयत्वं नि करिष्यत् । तयोः पदार्थान्तरत्वे पृथिव्यादिवत्तयोः शब्दाश्रयत्विन करणमकृत्वा पारिशेष्यादाकाशसाधनानुपपत्तेः । सोऽयं पूर्ववत्र स्थानभेदः ।

 वाच । द्रव्यप्रत्यक्षे च तयोहें तुत्वात् । न च वहिर्द्रव्यप्रत्यक्षे तयोहें तुत्वं, मानाभावात् । अत एव ' महत्यनेकद्रव्यवत्त्वाद्रूपाचोपळिच्यः '—इति सामान्यतः सूत्रणमाचार्यस्य । ' दृष्ट्रचात्मिने छिद्धे एक एव द्रव्यतात् प्रत्यक्षवत्प्रत्ययः '—इति सूत्रेणात्मिने प्रत्यक्षवत् एक एव प्रत्यय उक्तः, न तु प्रत्यक्षमनुमानं चेति द्वौ प्रत्ययो । ' तत्रात्मा मनश्चाप्रत्यक्षे '— इति सूत्रे व्यक्तमात्मनोऽप्रत्यक्षत्वमुक्तम् । अहं जानामीति प्रत्ययोऽप्यहं गौर इति वहेहाचाळम्बन एव । कयाचिद्विवक्षया ज्ञानमि तत्रैवोपनीयते । स्थूळोऽहं जानामीत्याद्यनुभवस्यान्यथानुपपत्तेः ।

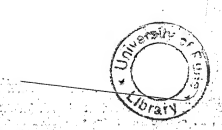
केनचिहिद्भेन कस्यचिद्नुमानं लैद्भिकं, तत्र व्याप्तिज्ञानजन्यं ज्ञानं ( व्याप्तिश्च लिङ्गलिङ्गिनोर्नियतः संबन्यः । ) तच लैङ्गिकं द्विविधं, दष्ट-लिङ्गमदृष्टलिङ्गं च । लिङ्गलिङ्गिनोः संबन्धो यत्र प्रत्यक्षेण गृहाते, त-दृष्टिन्नं, विपरीतमदृष्टिन्नम् । प्रकारान्तरेण हैिन्निकं त्रिविधं, पूर्ववत् शेषवत् सामान्यतोदृष्टं च । यत्र कारणेन कार्यमनुमीयते, तत् पूर्ववत् । यथा मेघोत्रतिविशेषेण वृष्टानुमानम् । यत्र कार्येण कारणमनुमीयते, तत् शेषवत् । यथा धूमेन वह्नचनुमानम् । एतद्दिविधभिन्नमनुमानं सामान्यतो-दृष्टं, यत्र सामान्यतो लिङ्गलिङ्गिनोः संबन्धदर्शनादनुमानं प्रवर्तते । यथा छिदादिक्रियाणां कुठारादिकरणकत्वदर्शनात् ज्ञानक्रियाया अपि करणा-नुमानम् । पुनश्चानुमानं त्रिवियं, केवलान्वयि केवलव्यतिरेकि अन्वयव्य-तिरेकि च । असद्विपक्षं केवलान्वयि। (निश्चितसाध्याभाववान् विपक्षः)। असत्सपक्षं केवलव्यतिरेकि । ( सपक्षो निश्चितसाध्यवान् । ) विद्यमान-सपक्षविपक्षं अन्वयव्यतिरेकि । भूयोऽप्यनुमानं द्विविधं, स्वार्थे परा-र्थे च । तत्र परार्थे न्यायसाध्यम् । न्यायश्च पञ्चावयवेष्टेतदादद्यदिशेषः । अवयवाश्च प्रतिज्ञाहेतूदाहरणोपनयनिगमनानि । पर्वतो वह्निमान् इति प्रतिज्ञा । धूमादिति हेतुः । यो यो धूमवान् स विह्नमान् यथा महानसं इति उदाहरणम् । विह्नव्याप्यभूमवानयमिति उपनयः । तस्माद्यं विह्नमा-निति निगमनम् । एतच साधम्योंके हेतौ । वैधम्योंके खल्विप । विह्न-मान् । धूमात् । यो न वहिमान् नासौ धूमवान्, यथा हदः । न चामं तथा । तस्माद्यं वहिमान् ।

हेतोराभासाः इति हेत्वाभासाः हेतुदोषा भण्यन्ते । हेतुवदाभासन्ते इति दुष्टहेतवश्च तथोच्यन्ते । त्रय एव हेत्वाभासाः सूत्रकारेणोक्ताः, अप्रसिद्धोऽसन् संदिग्धश्च । अप्रसिद्धोऽगृहीतव्याप्तिको विपरीतव्याप्ति- कश्च । यत्रानुमीयते सोऽयं पक्षः, तत्राविद्यमानोऽसन् । यस्माद्विषाणी तस्माद्श्वः इत्यत्राप्रसिद्धो हेतुः । रासमपिण्डं पक्षीकृते चायमेवासन् । संदिग्धोऽनैकान्तिकः । साध्यमप्येकोऽन्तस्तद्भावोऽप्येकोऽन्तः, एक-स्मिन्नन्ते वर्तते इत्येकान्तिकः, विपर्ययाद्नैकान्तिकः यो द्वयोर्प्यन्तयो-वर्तते इति । यस्माद्विषाणी तस्माद्गौरित्यनैकान्तिकस्योदाहरणम् । न्या-योक्तयोः वाधसद्यतिपक्षयोर्प्यनैकान्तिकादावेवान्तर्भावः ।

शब्दो न प्रमाणान्तरं, प्रत्यक्षलैङ्गिकपूर्वकत्वात् । स्वयं हि ज्ञातमर्थे परान् प्रतिपाद्यितुकामेन शब्दः प्रयुज्यते । सोऽयं संज्ञादिवत् तदेव ज्ञापयतीति न प्रमाणान्तरम् । उपमानमपि यथायथं प्रत्यक्षलेङ्गिकयो-रन्तर्भवति । तथाहि, हत्र्यमानगवये गोसाहत्र्यज्ञानं तावत्प्रत्यक्षमेव । समर्थमाणायां गवि गवयसाहत्र्यज्ञानमपि प्रत्यक्षमनुमानं वा । यदिप गोसहशो गवय इत्यारण्यकवाक्यं श्रुतवतो प्रामीणस्यारण्यं गतस्य मवय-पिण्डदर्शने तत्र गवयशब्दस्य सङ्कत्रमहः, तद्य्यनुमानमेव । अर्थापत्तिरप्यनुमानेऽन्तर्भवति । तथाहि, जीविनो देवदत्तस्य गृहाभावेन बहिर्भावकर्पनमनुमानमेव । पीनो देवदत्तो दिवा न मुङ्के इत्यत्र दिवाऽमुजानस्य पीनत्वेन रात्रिभोजनकरूपनमप्यनुमानमेवित संक्षेपः । धीमद्भिरन्यदव्यय-मिति शिवम् ।

**इसरसेरपुरवास्तव्यः** 

श्रीचन्द्रकान्तशम्मी ।



# नेहोछिहरदृष्टाणां वर्णानुकमणिकाः

| अज्ञानाच ॥ ६ ॥ १३१ अणु महिदिति तस्मिन्विशेषभावात् विशेषाभावाच ॥ ११ ॥ २५४ अणुत्वमहत्वयोरणुत्वमहत्त्वाभावः कर्मगुणैर्व्याख्यातः ॥ १४ ॥ २५६ अणुत्वमहत्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः ॥ १६ ॥ २५७ अणुसंयोगस्त्वप्रतिषिद्धः ॥ ४ ॥ १८७ अणोर्महत्वश्चोपळ्व्यनुपळ्वी नित्ये व्याख्याते ॥ ८ ॥ २५१ अतो विपरीतमणु ॥ १० ॥ २५३ अश्वातो धर्म व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ १ ॥ १५८ अन्तत्य इति विशेषतः प्रतिषेधभावः ॥ ४ ॥ १७४ अन्तत्य इति विशेषतः प्रतिषेधभावः ॥ ४ ॥ १७४ अन्तत्य इति विशेषतः प्रतिषेधभावः ॥ ४ ॥ १०४ अन्तत्यश्चायं कारणतः ॥ १२ ॥ १५८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १५८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १५८ अनित्येष्वित्तत्यात् ॥ १८ ॥ १५८ अनित्येष्वितत्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥ १५८ अनेकद्रव्यक्तने द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनेकद्रव्यक्तमं च द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनेकद्रव्यक्तमं उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १७५ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १५५ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ६ ॥ १५५ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ६ ॥ १५५ अन्यत्वेव हेतुरित्यनपदेशः॥ ६॥ १५६ अपरिमन्नपरं युगपचिरं श्चिप्रमिति काळिक्वानि ॥ ६॥ १५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | we get a reference and a finite of a count of                         | पृष्ठम्.  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------|
| मनसश्चाद्यं कर्मीदृष्टकारितम् ॥ १३ ॥ ११२ अञ्चानाच ॥ ६ ॥ १३१ अणु महिदिति तस्मिन्विशेषभावात् विशेषाभावाच ॥ ११ ॥ २५४ अणुत्वमहत्वारेणुत्वमहत्त्वाभावः कर्मगुणैर्व्याख्यातः ॥ १४ ॥ २५६ अणुत्वमहत्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः ॥ १६ ॥ २५७ अणुत्वमहत्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः ॥ १६ ॥ १८७ अणोर्महत्वश्चोपळ्व्यनुपळ्व्यी नित्ये व्याख्याते ॥ ८॥ २५१ अतो विपरीतमणु ॥ १० ॥ १५३ अतो विपरीतमणु ॥ १० ॥ १५३ अयातो धर्म व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ १ अष्टष्टाच ॥ १२ ॥ १३८ अतुष्टं विद्या। १२ ॥ १३८ अतृत्व्यत्वेन द्व्यत्वम् ॥ ११ ॥ १५४ अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधमावः ॥ ४ ॥ १५४ अतित्य इति विशेषतः प्रतिषेधमावः ॥ ४ ॥ १५४ अतित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ १८ ॥ १८ अनित्यश्चायं क्वारणतः ॥ १८ ॥ १८ अनित्यश्चायं क्वारणतः ॥ १८ ॥ १८ अनित्यत्वन्तत्वात् ॥ ६॥ १८ अनिकद्व्यवत्त्वेन द्व्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८ अन्वद्वेव हेतुरित्यनपदेशः ॥ ६॥ १५ अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषभ्यः ॥ ६॥ १५ अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषभ्यः ॥ ६॥ १५ अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषभ्यः ॥ ६॥ १५ अन्यत्वेव हेतुरित्यनपदेशः ॥ ६॥ १५ अभ्यस्मिन्नपरं युगपचिरं क्विप्रिमिति काळिङ्कानि ॥ ६॥ १८ अभ्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस् | સિંદુમાનું હતું કહ્યું કહ્યું હતું હતું કહ્યું કરતા છે.<br>આ પ્રાથમિક |           |
| अज्ञानाच ॥ ६ ॥ १३१ अणु महिदिति तस्मिन्विशेषभावात् विशेषाभावाच ॥ ११ ॥ २५४ अणुत्वमहत्वयोरणुत्वमहत्त्वाभावः कर्मगुणैर्व्याख्यातः ॥ १४ ॥ २५६ अणुत्वमहत्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः ॥ १६ ॥ २५७ अणुसंयोगस्त्वप्रतिषिद्धः ॥ ४ ॥ १८७ अणोर्महत्वश्चोपळव्यनुपळव्यी नित्ये व्याख्याते ॥ ८ ॥ २५१ अतो विपरीतमणु ॥ १० ॥ २५३ अश्वातो धर्म व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ १ ॥ १५८ अन्तत्य इति विशेषतः प्रतिषेधभावः ॥ ४ ॥ १७४ अन्तत्य इति विशेषतः प्रतिषेधभावः ॥ ४ ॥ १७४ अन्तत्य इति विशेषतः प्रतिषेधभावः ॥ ४ ॥ १७४ अन्तत्यश्चायं कारणतः ॥ १८ ॥ १९८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १९८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १९८ अनित्येष्वित्तत्यात् ॥ १८ ॥ १८८ अनित्येष्वितत्यात् द्व्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥ १८८ अनेकद्रव्यक्तेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनेकद्रव्यक्तेन द्वयत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनेकद्रव्यक्तमं च इत्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनेकद्रव्यक्तमं उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १७५ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १७५ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १५६ अन्यत्वेव हेतुरित्यनपदेशः॥ ६॥ १५८ अपरिमन्नपरं युगपचिरं श्चिप्रमिति काळिक्द्वानि ॥ ६॥ १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                       | •         |
| अणु महदिति तस्मिन्निशेषभावात् विशेषाभावाच ॥ ११ ॥ २५४ अणुत्वमहत्वयोरणुत्वमहत्त्वाभावः कर्मगुणैर्व्याख्यातः ॥ १४ ॥ २५६ अणुत्वमहत्त्वाभयां कर्मगुणाञ्च व्याख्याताः ॥ १६ ॥ १८७ अणुसंयोगस्त्वप्रतिषिद्धः ॥ ४ ॥ १८७ अणोर्महत्वञ्चोपळव्यनुपळव्यी नित्ये व्याख्याते ॥ ८ ॥ २५४ अतो विपरीतमणु ॥ १० ॥ १५३ अवातो धर्म व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ १३८ अदुष्टं विद्या ॥ १२ ॥ १३८ अदुष्टं विद्या ॥ १२ ॥ १४८ अदुष्टं विद्या ॥ १२ ॥ १५४ अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेषभावः ॥ ४ ॥ १५४ अदुष्टं विद्या ॥ ११ ॥ १५४ अद्भव्यत्त्वेन द्वव्यम् ॥ ११ ॥ १५४ अनित्यञ्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यञ्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यञ्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यञ्चात्रं द्वव्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥ १६८ अनित्यञ्चात्रं द्वव्यानित्यत्वात् ॥ ६॥ १८८ अनित्यञ्चवत्त्वेन द्वव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनित्यञ्चत्वेन द्वव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनित्यञ्चत्वेन द्वव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनित्यञ्चत्वेन द्वव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनिकद्वव्यवस्त्वेन द्वव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनिकद्वव्यवस्त्वेन द्वव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनिकद्वव्यत्वनेन द्वव्यत्वमुक्तः संयोगजञ्च संयोगः ॥ ९ ॥ १८५ अन्यत्रक्तेण उभयकर्मजः संयोगजञ्च संयोगः ॥ ९ ॥ १५५ अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः ॥ ६॥ १५५ अन्यत्वेव हेतुरित्यनपदेशः ॥ १॥ १३ भ अन्यत्वेव हेतुरित्यनपदेशः ॥ १॥ १३ भ अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः ॥ ६॥ १३ भ १३ भ १३ भ १३ भ १३ भ १४ भ १३ भ १४ भ १३ भ १४ भ १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | मनसम्राद्यं कमोदृष्टकारितम् ॥ १३ ॥                                    | २१२       |
| अणुत्वमहत्वयोरणुत्वमहत्त्वाभावः कर्मगुणैर्व्याख्यातः ॥ १४ ॥ २५६ अणुत्वमहत्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः ॥ १६ ॥ १८७ अणुर्सयोगस्त्वप्रतिषिद्धः ॥ ४ ॥ १८७ अणोर्महत्वश्चोपळ्व्यनुपळ्व्यी नित्ये व्याख्याते ॥ ८ ॥ २५१ अतो विपरीतमणु ॥ १० ॥ १५३ अवातो वर्षा व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ १ अव्याख्याते ॥ १ ॥ १ अव्याख्याते ॥ १ ॥ १ अव्याख्यात्यामः ॥ १ ॥ १ अव्याख्यात्यामः ॥ १ ॥ १ अव्याख्यात्यामः ॥ १ ॥ १ अव्याख्यात्वे ॥ १२ ॥ १८ अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधभावः ॥ ४ ॥ १७४ अव्यत्वेन द्व्यम् ॥ ११ ॥ १४ ॥ १८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १८८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ १८ ॥ १८८ अनित्यश्चात्वे न द्व्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८ अनित्यश्चात्वे क्रत्यात्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनिकद्रव्यवत्वे ह्व्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनिकद्रव्यवत्वे इत्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनिकद्रव्यवत्वे क्रयत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनिकद्रव्यवत्वे क्रयत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनिकद्रव्यवत्वे क्रयत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनिकद्रव्यवत्वे विशेषेभ्यः ॥ ६॥ १८ ॥ १८५ अन्यत्वे हेतुरित्यनपदेशः॥ १॥ १५ अन्यत्वे हेतुरित्यनपदेशः॥ १॥ १॥ १३२ अन्यत्वे हेतुरित्यनपदेशः॥ १॥ १॥ १३२ अपरिक्तम्वरं युगपिचेरं क्षिप्रमिति काळिक्झानि ॥ ६॥ १८ अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः॥ १॥ १॥ १३२ अपरिक्तम्वरं युगपिचेरं क्षिप्रमिति काळिक्झानि ॥ ६॥ १८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | अज्ञानाच ॥ ६॥                                                         | १३१       |
| अणुत्वमहत्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः ॥ १६ ॥ १८७ अणुसंयोगस्त्वप्रतिषिद्धः ॥ ४॥ १८७ अणोर्महत्वश्चोपळ्व्यनुपळ्व्यी नित्ये व्याख्याते ॥ ८॥ २५१ अतो विपरीतमणु ॥ १० ॥ १५३ अधातो धर्म व्याख्यास्यामः ॥ १॥ १ ॥ १३८ अदृष्टु विद्या ॥ १२ ॥ १४८ अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधभावः ॥ ४॥ १७४ अद्रव्यत्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥ १५८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ १८ ॥ १८८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ १॥ १८८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ १८ ॥ १८८ अनित्यत्विक्त्वात् ॥ १८ ॥ १८८ अनित्यत्विक्तिया इत्यत्वमुक्तम् ॥ १८ ॥ १८८ अनित्यत्विक्तिया विशेषेभ्यः ॥ १॥ १८ ॥ १८५ अन्यत्विक्तित्या विशेषेभ्यः ॥ १॥ १॥ १६२ अन्यत्वेव हेतुरित्यनपदेशः ॥ १॥ १॥ १३२ अपरिसम्त्रपरं युगपिचरं श्चिप्रमिति काळिङ्गानि ॥ ६॥ १८८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                       |           |
| अणुसंयोगस्त्वप्रतिषिद्धः ॥ ४॥ १८७ अणोर्भहत्त्रश्चोपळ्च्यनुपळ्ची नित्ये व्याख्याते ॥ ८॥ २५१ अतो विपरीतमणु ॥ १०॥ १५३ अथातो धर्म व्याख्यास्यामः ॥ १॥ १ अह्ष्यच्याते ॥ १२॥ १३८ अहुष्टं विद्या ॥ १२॥ १३८ अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधमावः ॥ ४॥ १७४ अद्रव्यक्त्वेन द्रव्यम् ॥ ११॥ १०॥ १९८ अनित्यश्चार्यं कारणतः ॥ २८॥ १९८ अनित्यश्चार्यं कारणतः ॥ २८॥ १९८ अनित्येष्ठ्वित्यम् ॥ १८॥ १९८ अनित्येष्ठ्वित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५॥ १८% अनित्येष्ठ्वित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ६॥ १८% अनेकद्रव्यक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११॥ १८% अनेकद्रव्यक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११॥ १८% अनेकद्रव्यक्तक्तं उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९॥ १७% अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः ॥ ६॥ १८% अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः ॥ ६॥ १५% अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः ॥ १॥ १३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                       | २५६       |
| अणोर्भहत्रश्चोपल्रञ्झ्यनुपल्रञ्झी नित्ये व्याख्याते ॥ ८॥ २५१ अतो विपरीतमणु ॥ १० ॥ १५३ अथातो धर्म व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ १ अदृष्टाच ॥ १२ ॥ १३८ अदृष्टुं विद्या ॥ १२ ॥ १४८ अदृष्टुं विद्या ॥ १२ ॥ १५४ ॥ १५४ अतृत्यस्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥ १५४ अतृत्यस्वेन तृत्यम् ॥ ११ ॥ १६८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १६८ अनित्यश्चायं क्रारणतः ॥ १८ ॥ १८८ अनित्यश्चायं कृत्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥ १८ ॥ १८८ अनित्यश्चायं कृत्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनित्यश्चायं कृत्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८८ अनिकद्रव्यवक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अनेकद्रव्यत्वक्तं द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १७५ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १५५ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १६५ अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः ॥ १॥ १३२ अपरस्मित्रपरं युगपचिरं श्चिप्रमिति काल्लिङ्गानि ॥ ६ ॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | अणुत्तमहत्वाभ्यां कर्मगुणाश्च व्याख्याताः ॥ १६ ॥                      | २५७       |
| अतो विपरीतमणु ॥ १० ॥ २५३ अथातो धर्म व्याख्यास्यामः॥ १॥ १ ॥ १३८ अद्घष्टाच ॥ १२ ॥ २३८ अदुष्टं विद्या॥१२ ॥ १७४ अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधमावः॥ ४॥ १७४ अद्रव्यत्त्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥ ७७ अद्रव्यत्वेन नित्यत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥ ७९ अनित्यश्चायं कारणतः॥ २८ ॥ ११८ अनित्येष्ठानित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५॥ २४४ अनित्येष्ठानित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५॥ २४४ अनिकद्रव्यक्तने द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अनेकद्रव्यक्तने द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अनेकद्रव्यक्तने द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अनेकद्रव्यक्तमं उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९॥ २७५ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९॥ २७५ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९॥ १४९ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९॥ १५५ अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः॥ ७॥ १३२ अपरस्मित्रपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति काल्लिङ्गानि ॥ ६॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अणुसंयोगस्त्वप्रतिषिद्धः ॥ ४ ॥                                        | 860       |
| अथातो धर्म व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ १ अदृष्टां ॥ १२ ॥ २३८ अदृष्टां विद्या ॥ १२ ॥ ३४४ अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधमावः ॥ ४ ॥ १७४ अद्रव्यत्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥ ७७ अद्रव्यत्वेन नित्यत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥ ७९ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ ११८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १५८ अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥ २५८ अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥ २४४ अनियतदिग्देशपूर्वकत्वात् ॥ ६ ॥ १८९ अनेकद्रव्यक्तने द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अनेकद्रव्यक्तने द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अनेकद्रव्यक्तने द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १७९ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १७९ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १५६ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १५६ अन्यदेवे हेतुरित्यनपदेशः॥ ७॥ १३२ अपरस्मित्रपरं युगपिंचरं श्चिप्रमिति काल्लिङ्गानि ॥ ६ ॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | अणोर्भहतःश्रोपळच्यनुपळच्यी नित्ये न्याख्याते ॥ ८॥                     | 298       |
| अथातो धर्म व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥ १ अदृष्टां ॥ १२ ॥ २३८ अदृष्टां विद्या ॥ १२ ॥ ३४४ अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधमावः ॥ ४ ॥ १७४ अद्रव्यत्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥ ७७ अद्रव्यत्वेन नित्यत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥ ७९ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ ११८ अनित्यश्चायं कारणतः ॥ २८ ॥ १५८ अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥ २५८ अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥ २४४ अनियतदिग्देशपूर्वकत्वात् ॥ ६ ॥ १८९ अनेकद्रव्यक्तने द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अनेकद्रव्यक्तने द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अनेकद्रव्यक्तने द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १७९ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १७९ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १५६ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १५६ अन्यदेवे हेतुरित्यनपदेशः॥ ७॥ १३२ अपरस्मित्रपरं युगपिंचरं श्चिप्रमिति काल्लिङ्गानि ॥ ६ ॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | अतो विपरीतमणु ॥ १०॥                                                   | २५३       |
| अदृष्टी विद्या ॥ १२ ॥ २३८ अदुष्टें विद्या ॥ १२ ॥ १७४ अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधमावः ॥ ४ ॥ १७४ अद्रव्यत्त्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥ ७९ अद्रव्यत्त्वेन नित्यत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥ १९८ अनित्यश्चायं कारणतः॥ २८ ॥ १९८ अनित्येष्ठानित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥ २४८ अनित्येष्ठानित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥ १८९ अनेकद्रव्यवक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अनेकद्रव्यवक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अनेकद्रव्यवक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ १८९ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ २७५ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ १५६ अन्यतर्वे हेतुरित्यनपदेशः॥ ६॥ १३२ अपरस्मिन्नपरं युगपिचरं क्षिप्रमिति कालल्ङ्कानि ॥ ६॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | अथातो धर्म व्याख्यास्यामः ॥ १ ॥                                       | 8         |
| अदुष्टं विद्या।।१२॥ १८% अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेधमावः ॥४॥ १७% अद्रव्यक्त्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥ ७७ अद्रव्यक्त्वेन तित्यत्वमुक्तम् ॥ १३॥ ७९ अनित्यश्चायं कारणतः॥ २८॥ १९८ अनित्यश्चायं कारणतः॥ २८॥ १९८ अनित्येष्ठनित्यम् ॥ १८॥ २५८ अनित्येष्ठनित्यम् ॥ १८॥ २४४ अनित्येष्ठनित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५॥ १८% अनिकद्रव्यवक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११॥ १८% अनेकद्रव्यवक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११॥ ५८% अनेकद्रव्यक्तमं उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः॥ ९॥ १७% अन्यत्रकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः॥ ९॥ २७५ अन्यत्रकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः॥ ९॥ १५% अन्यत्रकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः॥ ९॥ १५% अन्यत्रकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः॥ ९॥ १५% अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः॥ ७॥ १३२ अपरस्मित्रपरं युगपिचरं क्षिप्रमिति काल्लिङ्गानि ॥ ६॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | अदृष्टाच ॥ १२ ॥                                                       | २३८       |
| अद्रव्यक्त्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | अदुष्टं विद्या।।१२।।                                                  | 388       |
| अद्रव्यत्वेन नित्यत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥ १९८ अनित्यश्चायं कारणतः॥ २८ ॥ १९८ अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥ २४४ अनित्येऽनित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥ १८९ अनिकद्रव्यक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ ५८ अनेकद्रव्यक्तवेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ ५७९ अनेकद्रव्यक्तम् उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ८ ॥ १७९ अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः॥ ६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | अनित्य इति विशेषतः प्रतिषेषमावः ॥ ४ ॥                                 | १७४       |
| अद्रव्यत्वेन नित्यत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥ १९८ अनित्यश्चायं कारणतः॥ २८ ॥ १९८ अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥ २४४ अनित्येऽनित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥ १८९ अनिकद्रव्यक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ ५८ अनेकद्रव्यक्तवेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ ५७९ अनेकद्रव्यक्तम् उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ८ ॥ १७९ अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः॥ ६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | अद्रव्यत्त्वेन द्रव्यम् ॥ ११ ॥                                        | <b>60</b> |
| अनित्यश्चायं कारणतः॥ २८ ॥ ११८ अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥ २५८ अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥ २५८ अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥ २४४ अनियतदिग्देशपूर्वकत्वात् ॥ ६॥ १८९ अनेकद्रव्यवक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ ५८ अनेकद्रव्यक्तमं द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ ५८ अनेकद्रव्यक्तमं उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ २७५ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ २७५ अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः॥ ६॥ ५५ अन्यत्रेव हेतुरित्यनपदेशः॥ ५॥ १३२ अपरस्मित्रपरं युगपित्रं क्षिप्रमिति काल्लिङ्गानि ॥ ६॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                       | وق        |
| अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥ २५८ अनित्येऽनित्यम् ॥ १८ ॥ २४४ अनित्येऽनित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥ २४४ अनियतदिग्देशपूर्वकत्वात् ॥ ६॥ १८९ अनेकद्रव्यक्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ ५८ अनेकद्रव्यसमनायाद्रूपविशेषाच रूपोपल्लेबः ॥ ८ ॥ १७९ अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ २७५ अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः॥ ६॥ ५५ अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः॥ ६॥ १३२ अपरस्मिन्नपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति काल्लिङ्गानि ॥ ६॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                       | 336       |
| अनित्येष्वनित्या द्रव्यानित्यत्वात् ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                       |           |
| अनियतिदग्देशपूर्वकत्वात् ॥ ६॥ १८९<br>अनेकद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११॥ ५८<br>अनेकद्रव्यसमवायाद्रूपविशेषाच रूपोपल्लव्यः ॥ ८॥ १७९<br>अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९॥ २७५<br>अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः॥ ६॥ ५५<br>अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः॥ ७॥ १३२<br>अपरस्मिन्नपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति कालल्झिन्ना ॥ ६॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                       | 288       |
| अनेकद्रव्यवत्त्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् ॥ ११ ॥ ५८<br>अनेकद्रव्यसमवायाद्रूपविशेषाच रूपोपळिब्धः ॥ ८ ॥ १७९<br>अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ २७५<br>अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः॥ ६॥ ५५<br>अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः॥ ७॥ १३२<br>अपरस्मित्रपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति काळिङ्कानि ॥ ६॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                       | 258       |
| अनेकद्रव्यसमवायाद्रूपविशेषाच रूपोपलब्धः ॥ ८ ॥ १७९<br>अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ २७५<br>अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः॥ ६॥ ५५<br>अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः॥ ७॥ १३२<br>अपरस्मिन्नपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति कालल्झिन्नानि ॥ ६ ॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                       |           |
| अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च संयोगः ॥ ९ ॥ २७५<br>अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः॥ ६॥ ५५<br>अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः॥ ७॥ १३२<br>अपरस्मित्रपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति काल्लिङ्गानि ॥ ६॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                       |           |
| अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः।। ६।। ५५<br>अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः।। ७।। १३२<br>अपरस्मित्रपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति काल्लिङ्गानि ।। ६ ।। ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                       |           |
| अन्यदेव हेतुरित्यनपदेशः॥ ७॥ १३२<br>अपरस्मित्रपरं युगपचिरं क्षिप्रमिति काल्लिङ्गानि ॥ ६ ॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                       |           |
| अपरस्मित्रपरं युगपिचरं क्षिप्रमिति काल्लिङ्गानि ॥ ६ ॥ ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                       |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                       |           |
| अवस्थान्यस्थाना अतिपातस्याचा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | अपसर्पणसुपसर्पणमशितपीतसंयोगाः                                         |           |
| कार्यान्तरसंयोगाश्चेत्यदृष्टकारितानि ॥ १७ ॥ २१५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                       | ૨૧ ધ      |

| Control of the Contro |                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| स्त्रम्.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | पृष्ठम् •         |
| अप्रसिद्धोऽनपदेशोऽसन् संदिग्धश्चानपदेशः ॥ १५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 880             |
| अपां संघातो विलयनं च तेजःसंयोगात् ॥ ८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | . २०८             |
| अप्सु तेजिस वायौ च नित्या द्रव्यनित्यत्वात् ॥ ४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २४३               |
| अप्सु शीतता ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 96                |
| अभिघातजे मुसलादौ कर्मणि व्यतिरेकादकारणं हस्तसंयोगः॥३।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                   |
| अभूतं नास्तीत्यनथीन्तरम् ॥ ९॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 386               |
| अभूदित्यिप ॥ ४ ॥ े                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३४९               |
| अपां संयोगाभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ ३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २०६               |
| अपां संयोगाद्विभागाच स्तनयित्नोः ॥ ११ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . २१०             |
| अभिघातान्मुसलसंयोगाद्धस्ते कर्म ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १९६               |
| अभिव्यक्तौ दोषात् ॥ ३०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <sup>ै</sup> ११८  |
| अभिषेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुळवासवानप्रस्थयज्ञदानप्रोक्षणदिङ्न-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | T ( 17            |
| क्षत्रमन्त्रकालनियमाश्चादृष्टाय ॥ २ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २३२               |
| अयतस्य ग्रुचिभोजनादभ्युद्यो न विद्यते नियमाभावाद्विद्यते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                   |
| वार्थान्तरत्वाद्यमस्य ॥ ८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २३५               |
| अयमेष त्वया कृतं भोजयैनामिति बुध्यपेक्षम् ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३०६               |
| अरूपिष्वचास्रुपाणि ॥ १२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १८३               |
| अर्भ इति द्रव्यगुणकर्मसु ॥ ३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 300               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - <del>43</del> 4 |
| अथान्तर च ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १३२               |
| अविद्या ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 804               |
| अविद्या च विद्यालिङ्गम् ॥ २१ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २६०               |
| अद्युचीति शुचिप्रतिषेथः ॥ ६ ॥ १००० ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 238               |
| असतः क्रियागुणव्यपेदेशाभावादर्थान्तरम् ॥ ३॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 382               |
| असति चाभावात् ॥ ९ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २३६               |
| अंसंति नास्तीति च प्रयोगात् ॥ १७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 263               |
| असदिति भूतप्रत्यक्षाभावाद्भृतस्मृतेर्विरोधिप्रत्यक्ष्वत् ॥ ६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 384               |
| असम्बायात्सामान्यकारी कर्म न विद्यते ॥ २६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 88                |
| असमाहितान्तः करणा उपसंहतसमाध्यस्तेषां च ॥ १३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३२३               |
| अस्येद्मिति-बुद्धयपेश्चितत्वात् ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३३६               |

### रणीतुद्धाणिस्तानः

| ्र स्त्रम्. १९४म्.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अस्येदं कार्यकारणसंबन्धश्चावयवाद्भवति ॥ २ ॥ ३२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| अस्येदं कार्यं कारणं संयोगि विरोधि समवायि जेति छैद्धिकम् ॥१॥ ३२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| अहमिति प्रत्यगात्मनि भावात् परत्राभावादर्थान्तरप्रत्यक्षः॥१४॥ १६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| अहमिति मुख्ययोग्याभ्यां शब्दवद्यतिरेकाव्यभिचाराद्विशेषसिद्धे-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ्रकृत नीगमिकः ॥ १८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| अहमिति शब्दस्य व्यतिरेकान्नागमिकम् ॥ ९ ॥ १५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ું કરો કે <b>આ</b> વે કે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| आ आत्मकर्मसु मोक्षो व्याख्यातः ॥ १६ ॥ २४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| जात्मक्रम द्रारायागाच ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| आत्मन्यात्ममनसोः संयोगविशेषादात्मप्रत्यक्षम् ॥ ११ ॥ ३२१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| आत्ममनसोः संयोगविशेषात्संस्काराच स्पृतिः ॥ ६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| आत्मसमवायादात्मगुणेषु ॥ १५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्म ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| आत्मान्तरगुणानामात्मान्तरेऽकारणत्वात् ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षात्सुखदुःखे ॥ १५ ॥ २१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| आत्मेन्द्रिराधिक्ष्यां शिष्पदाते तद्न्यत् ॥ १८॥ १४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| आत्मेन्द्रियार्थसन्निकर्षे ज्ञानस्य भावोऽभावश्च मनसो लिङ्गम्।।१॥ १४%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| आदित्यसंयोगाद्भृतपूर्वोद्भविष्यतो भृताच प्राची ॥ १४ ॥ १०५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| आर्ष सिद्धदर्शनं च धर्मेभ्यः ॥ १३ ॥ ३४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| The state of the s |
| इच्छाद्वेषपूर्विका धर्माधर्मयोः प्रवृत्तिः ॥ १४ ॥ २३९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इत इदमिति यतस्तिहरुयं लिङ्गम् ॥ १०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| इन्द्रियदोषात् संस्कारदोषाचाविद्या ॥ १०॥ २४३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थेभ्योऽर्थान्तरस्य हेतुः ॥ २ ॥ १३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| इषावयुगपत्संयोगविशेषाः कर्मान्यत्वे हेतुः ॥ १६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| इहेदमिति यतः कार्यकारणयोः स समवायः ॥ २६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| इष्ट्रास्त्रद्धाः रणविशेषाद्विरोधाच मिथः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| सुखदुःखयोरथीन्तरभावः ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Section 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| बक्ता गणा: ॥ १॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| स्तम्. १ पृष्ठम्-                                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| उत्सेपणमवक्षेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमनमिति कर्माणि ॥ ७॥ २३                                                                                               |
| डभयथा गणाः ॥ १३॥ ३१                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                         |
| एककाळत्वात् ॥ १२ ॥ २५५                                                                                                                                  |
| एकत्वाभावाद्रक्तिस्तु न विद्यत् ॥ ६॥                                                                                                                    |
| एकत्वैकप्रथक्त्वयोरेकत्वैकप्रथक्त्वाभा-                                                                                                                 |
| वोऽणुत्वमहत्वाभ्यां व्याख्यातः ॥ ३ ॥ २६६<br>एकदिकाभ्यामेककालाभ्यां सन्निकृष्ट-<br>विप्रकृष्टाभ्यां परमपरं च ॥ २१ ॥ २८७                                  |
| एकदिकाभ्यामेककालाभ्यां सिन्नकृष्ट-                                                                                                                      |
| विप्रकृष्टाभ्यां परमपरं च ॥ २१ ॥ 💮 🔆 🤼 २८७                                                                                                              |
| गर्केटेक ह्योक्सिय शिर प्रथमहर्ग ममीणि                                                                                                                  |
| तिद्विशेषस्तिद्विशेषेभ्यः ॥ ७ ॥                                                                                                                         |
| एकद्रव्यत्वात्।। ७।। २५७                                                                                                                                |
| एकद्रव्यत्वान्न द्रव्यम् ॥ २३ ॥ ११५                                                                                                                     |
| ्रष्ट्रहरूच्याम् संयोगावमागव्यनपक्षकारणामात कम छक्षणम् ४०॥ २४                                                                                           |
| धकाश्रीयम्बारिकारणात्तरेष दृष्टत्वात ॥ ६ ॥ ३५०                                                                                                          |
| एतद्नित्ययोर्व्याख्यातम्।।८।।                                                                                                                           |
| एतेन कर्माणि गुणाश्च व्याख्याताः ॥ २२ ॥ २१९                                                                                                             |
| एतेन गुणत्वे भावे च सर्वेन्द्रियं ज्ञानं व्याख्यातम् ॥ १३ ॥ १८३                                                                                         |
| एतेन दिगन्तरालानि व्याख्यातानि ॥ १६ ॥ १०७                                                                                                               |
| एतेन दीर्घत्वहस्वत्वे व्याख्याते ॥ १७ ॥ २५८ एतेन नित्येषु नित्यत्वमुक्तम् ॥ ३ ॥ २४३ एतेन विभागो व्याख्यातः ॥ १० ॥ २७७ एतेन शाब्दं व्याख्यातम् ॥ ३ ॥ ३३१ |
| एतेन नित्येषु नित्यत्वमुक्तम् ॥ ३ ॥ 👙 📖 🐃 २४३                                                                                                           |
| प्तेन विभागो व्याख्यातः ॥ १० ॥ २०७                                                                                                                      |
| धतेन शाब्दं व्याख्यातम् ॥ ३ ॥ ३३१                                                                                                                       |
| एतेन हीनसमविशिष्टधार्मिकेभ्यः परस्वादानं व्याख्यातम् ॥१२॥ २२८                                                                                           |
| एतेनाघटोऽगौरधर्मश्च न्याख्यातः ॥ ८॥                                                                                                                     |
| <b>एतेनोष्ण</b> ता व्याख्याता ॥ ३ ॥ ९७                                                                                                                  |
| <b>જ</b>                                                                                                                                                |
| कम कमसाध्य न विद्यत् ॥ ११ ॥ १९                                                                                                                          |
| कर्मिभः कर्माणि ॥ २४ ॥ २९२                                                                                                                              |
| कर्मिकः कर्माणि गुणैर्गुणा अंणुत्वमहत्वाभ्यामिति ॥ १२ ॥ 👙 १८९                                                                                           |

| सत्रम्.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| The state of the s | पृष्टम्.                                                           |
| कर्मभिः कर्माणि गुणैश्च गुणा न्याख्याताः ॥ १५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                    |
| कर्मसु भावात्कर्मत्वमुक्तम् ॥ १५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ६०                                                                 |
| कारणकारणसमवायाच ॥ ६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 340                                                                |
| कारणगुणपूर्वकः कार्यगुणो दृष्टः ॥ २४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 68                                                                 |
| कारणगुणपूर्वकाः पृथिव्यां पाकजाः ॥ ६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २४४                                                                |
| कारणपरत्वात्कारणापरत्वाच ॥ २२ ॥ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                    |
| कारणबहुत्वाच ॥ ९॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २५२                                                                |
| कारणभावात् कार्यभावः ॥ ३ ॥ अ अ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 808                                                                |
| कारणिमति द्रव्ये कार्यसमवायात्।। १।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३५३                                                                |
| कारणसमनायात्संयोगः पटस्य ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ३५६                                                                |
| कारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां कर्माकारणमुक्तम् ॥ ३१॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 88                                                               |
| कारणं त्वसमवायिनो गुणाः ॥२४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 288                                                                |
| कारणाज्ञानात् ॥ ४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 830                                                                |
| कारणान्तरानुक्वृप्तिवैथर्म्याच ॥ २२ ॥ कारणाभावात्कार्याभावः ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 20                                                                 |
| कारणाभावात्कार्याभावः ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 84                                                                 |
| कारणायौगपद्यात्कारणक्रमाच घटपटादिबुद्धीनां क्रमो न हेतु-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                    |
| ुः फल्लभावात् ॥ ११ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 308                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                    |
| कारणे कालः ॥ २५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | र६३                                                                |
| कारणे कालः ॥ २५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | र६३                                                                |
| कारणे कालः ॥ २५ ॥ कारणेन कालः ॥ २६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २६३                                                                |
| कारणे कालः ॥ २६ ॥ कारणे कालः ॥ २६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २६२<br>२२१<br>३५४                                                  |
| कारणे कालः ॥ २५ ॥ कारणेन कालः ॥ २६ ॥ कारणेन कालः ॥ २६ ॥ कारणे समनायात्कर्माणि ॥ ३ ॥ कार्यकारणयोरिकत्वैकपृथक्त्वासानादेकत्वैक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २६२<br>२२१<br>३५४                                                  |
| कारणे कालः ॥ २५ ॥ कारणेन कालः ॥ २६ ॥ कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥ कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक- पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २६६<br>२३६<br>३५४<br>२६९                                           |
| कारणे कालः ॥ २५ ॥ कारणेन कालः ॥ २६ ॥ कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥ कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक- पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥ कार्यविरोधि कर्म ॥ १४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 764<br>788<br>348<br>768<br>768                                    |
| कारणे कालः ॥ २५ ॥ कारणेन कालः ॥ २६ ॥ कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥ कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक- पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 244<br>248<br>248<br>248<br>248<br>248                             |
| कारणे कालः ॥ २५ ॥ कारणेन कालः ॥ २६ ॥ कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥ कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक- पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥ कार्यविरोधि कर्म ॥ १४ ॥ कार्य कार्यान्तरस्य ॥ १० ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २६४<br>३५४<br>२६४<br>३६४<br>३२<br>१३४                              |
| कारणे कालः ॥ २५ ॥ कारणेन कालः ॥ २६ ॥ कारणेन कालः ॥ २६ ॥ कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥ कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक- पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥ कार्यविरोधि कर्म ॥ १४ ॥ कार्यकार्यान्तरस्य ॥ १० ॥ कार्यकार्यादुर्भावाच शब्दः स्पर्शवतामगुणः ॥ २५ ॥ कार्यविरोषेण नानात्वम् ॥ १३ ॥ कार्यविरोषेण नानात्वम् ॥ १३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 244<br>244<br>344<br>244<br>284<br>294<br>294<br>294               |
| कारणे कालः ॥ २५ ॥ कारणेन कालः ॥ २६ ॥ कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥ कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वामानादेकत्वैक- पृथक्त्वं न निद्यते ॥ ७ ॥ कार्यनिरोधि कर्म ॥ १४ ॥ कार्यनिराप्रादुर्भानाच शब्दः स्पर्शनतामगुणः ॥ २५ ॥ कार्यनिरोप्रादुर्भानाच शब्दः स्पर्शनतामगुणः ॥ २५ ॥ कार्यविशेषेण नानात्वम् ॥ १३ ॥ कार्येष्ठ ज्ञानात् ॥ ५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 244<br>244<br>244<br>242<br>242<br>294<br>294<br>294<br>294<br>294 |
| कारणे कालः ॥ २५ ॥ कारणेन कालः ॥ २६ ॥ कारणे समवायात्कर्माणि ॥ ३ ॥ कार्यकारणयोरेकत्वैकपृथक्त्वाभावादेकत्वैक- पृथक्त्वं न विद्यते ॥ ७ ॥ कार्यविरोधि कर्म ॥ १४ ॥ कार्यान्तराप्रादुर्भावाच शब्दः स्पर्शवतामगुणः ॥ २५ ॥ कार्यविरोषण नानात्वम् ॥ १३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 244<br>244<br>244<br>242<br>242<br>294<br>294<br>294<br>294<br>294 |

| matt :                                      |               |          | 9      | ष्टम्-            |
|---------------------------------------------|---------------|----------|--------|-------------------|
| द्शम्. ग                                    |               |          |        |                   |
| गुणकर्मसु गुणकर्माभावादुणकर्मीपेक्षं        | न विद्यते ॥   | 611      |        | ०३                |
| गणकीम च भावान कर्म न गुणः                   | 11 8 11       |          | • • •  | ५७                |
| गुणकर्मसु सन्निकृष्टेषु ज्ञाननिष्पत्तेर्द्र | त्र्यं कारणम् | 11 8 11  |        | २००               |
| गणत्वात ॥ १४ ॥                              |               |          |        | १८२               |
| गणवैष्यांत्र कर्मणां कर्म ॥ २४ ॥            | •,••          | • • •    | • • •  | ११ <b>६</b> .     |
| गुणस्य सतोऽपर्वाः कर्मभिः साधर्म्य          | म् ॥ २५ ॥     | •••      | • • •  | 888               |
| गुणान्तराप्रादुर्भावाच न त्र्यात्मकम्       | [             | •••      |        | १८६               |
| गुणैर्गुणाः ॥ २५ ॥                          |               |          |        | २९२               |
| गुजैर्दिग् व्याख्याता ॥ २५ ॥                | • • •         | • • •    |        | <b>२२</b> ०       |
| -1-11-7                                     | . •••         | • • •    | • • •  | रहरू<br>२८२       |
|                                             | •••           | • • •    |        | २८ <b>२</b><br>४३ |
| गुरुत्वप्रयत्नसंयोगानामुत्सेपणम् ॥          | २९ ॥<br>—     | •••      | •••    | 0.5               |
| चातुराश्रम्यमुपधा अनुपदाश्च ॥ ३             | ਬ<br> }       |          |        | २३३               |
|                                             | <br>ज         |          |        | • •               |
| जातिविरोषाच ॥ १३॥                           | •••           | •••      |        | २३८               |
| ज्ञाननिदेशे ज्ञाननिष्पत्तिविधिरुक्तः        | 11 3 11       | • • •    |        | ३००               |
|                                             | त             |          |        | 8/                |
| त आकाशे न विद्यन्ते ॥ ५॥                    | •••           | '        |        |                   |
| तत्त्वं भावेन ॥ २९ ॥                        | • • •         | • • •    |        | 9,3               |
| तत्त्वं भावेन ॥ ८॥                          | • • • - :     | #        |        | 808               |
| तत्त्वं भावेन ॥ १२ ॥                        |               |          | • • •  | 207               |
| तत्त्वं भावेन ॥ २८ ॥                        | • • •         | • • •    | • • •  | 200               |
| तद्दुष्टज्ञानम् ॥ ११ ॥ 🔑                    |               |          | • • •  | ्रहरू<br>कर्      |
| तहुष्टभोजने न विद्यते ॥ ६ ॥                 |               | •••      | -11011 | 9 < 13            |
| तत्पुनः पृथिव्यादि कार्यद्रव्यं त्रिविध     | शरीरीन्द्रया  | वषयसञ्चल | म्॥१॥  | 808               |
| तन्मयत्वाच ॥ ११ ॥                           |               |          | • • •, | . २३७             |
| तत्र विस्फूर्जथुर्लिङ्गम् ॥ ९ ॥             |               |          | * ,* * | 405               |
| क्य सरीरं द्विविषं योनिजमयोनि               | ज च ॥ ५       | u        | •••    | 300               |
| तंत्रातमा मत्रशाप्रत्यक्षे ॥ २ ॥            |               |          |        | 430               |

### वर्णीतृहस्रधिहरः।

| स्त्रम्.                                         |              |       | पृष्ठस. |
|--------------------------------------------------|--------------|-------|---------|
| त्तत्समवायात्कर्मगुणेषु ॥ १४ ॥                   |              | • • • | ३२४     |
| चर्त्सवोगो विभागः॥ १५॥                           |              |       | २४०     |
| चया गुणः ॥ १९ ॥                                  |              |       | 3.0     |
| तथा गुणेषु भावाद्वणत्वमुक्तम् ॥ १३ ॥             | •••          |       | 48      |
| तथात्मसंयोगो इस्तकर्मणि ॥ ४ ॥                    |              |       | १९६     |
| विथा दक्षिणा प्रतीची उदीची च ॥ १५ ॥              |              |       | १०६     |
| तथा दग्धस्य विस्फोटने ॥ १२ ॥                     |              |       | २००     |
| तथा द्रव्यान्तरेषु प्रत्यक्षम् ॥ १२ ॥            |              |       | ३२३     |
| तथापस्तेजो वायुख रसरूपस्पर्शाविशेषात् ॥ ६ ॥      |              |       | ३०९     |
| त्रया पृथक्त्वम्।।२॥                             | •••          |       | २६५     |
| त्तथा प्रतिप्रहः ॥ ४ ॥                           | •••          | • • • | २२३     |
| तथाऽभावे भावप्रत्यक्षत्वाच ॥ ७ ॥                 | •••          | •••   | ३१६     |
| तथा रूपे कारणैकार्थसमवायाच ॥ ४ ॥                 |              |       | ३५५     |
| त्तथा विरुद्धानां त्यागः ॥ १३ ॥                  | •••          |       | २२९     |
| तथा स्वप्नः॥ ७॥                                  | • • •        | • • • |         |
| तथा इस्तसंयोगाच मुसले कर्म ॥ २ ॥                 | •••          |       | १९४     |
| त्तदुष्टे न विद्यते ॥ ९ ॥                        | الرائم فيعما | •••   | २२७     |
| त्तद्नारम्भ आत्मस्ये मनसि शरीरस्य                | ,            |       |         |
| दु:स्राभावः स योगः ॥ १६ ॥                        | •••          |       | २१३     |
| तद्नुविधानादेकपृथक्त्वं चेति ॥ ३१ ॥              | • • •        |       | 88      |
| तदभावाद्णु मनः ॥ २३ ॥                            |              | ••••  | २६२     |
| तद्भावे संयोगाभावोऽप्रादुर्भावश्च मोक्षः ॥ १८    | i II         | •••   | २१६     |
| तद्छिङ्गमेकद्रव्यत्वात्कर्मणः ॥ २१ ॥             |              | • • • | ८७      |
| तद्भुवनादास्नायस्य प्रामाण्यम् ॥ ३ ॥             |              |       | 19      |
| तद्भचनादाम्नायस्य प्रामाण्यमिति ॥ ९ ॥            | • • •        |       | 349     |
| तद्विशेषेणादृष्टकारितम् ॥ २ ॥                    |              | •••   | २०५     |
| त्रयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्ष्हेङ्गिकाभ्याम् ॥ ३ ॥ |              |       | ३४८     |
| तस्मादागमिकः ॥ ८॥                                | ;            |       | १५६     |
| त्रसादागिमकम् ॥ १७॥                              |              |       | ८३      |
| त्तस्य कार्ये छिद्भम् ॥ २ ॥                      | •••          |       | १७३     |
| was a man a south of an area.                    |              |       |         |

| दत्रम्.                                                         | पृष्ठम्.            |
|-----------------------------------------------------------------|---------------------|
| तस्य द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते॥२॥                    | १४९                 |
| तस्य समभिन्याहारतो दोषः ॥ ८ ॥                                   | २२६                 |
| तस्य द्रव्यत्वनित्यत्वे बायुना व्याख्याते ॥५॥                   | रुप्द               |
| तस्याभावाद्व्यभिचारः॥ १०॥                                       | 168                 |
| तुल्यजातीयेष्वर्थान्तरभूतेषु विशेषस्योभयथा दृष्टत्वात् ॥ २२ ॥   | 668                 |
| तृणे कर्म वायुसंयोगात्॥ १४॥ 💎 🕾 🕾 🕬 🕬                           | 208                 |
| तेजस उष्णता ॥ ४ ॥                                               | 86                  |
| तेज्ञसो द्रव्यान्तरेणावरणाच ॥ २० ॥ 🔐 😘                          | 246                 |
| तेजोः रूपस्पर्शवत् ॥ ३ ॥                                        | ६६                  |
| तेन रसगन्धस्पर्शेषु ज्ञानं व्याख्यातम् ॥९॥                      | १८०                 |
| त्रपुसीसळोहरजतसुवर्णानामग्निसंयोगाइवत्वमाद्रिः                  |                     |
| सामान्यम् ॥ ७ ॥                                                 | ६५                  |
| ्रद                                                             | - 0 4               |
| दिकालावाकारां च क्रियावद्वैधर्म्यानिष्क्रियाणि ॥ २१ ॥           | २१८                 |
| दुष्टं हिंसायाम् ॥ ७॥                                           | २२६                 |
| दृष्ट अत्मिनि लिङ्गे एक एव दृढत्वात्प्रत्यक्षवत्प्रत्ययः ॥ ११ ॥ | 843                 |
| हर्ष्टं च दृष्टवत् ॥ १८॥                                        | 230                 |
| क्राट्याराज्यानानां स्थाभावे प्रयोजनमभ्यद्याय ॥ १ ॥ \cdots      | 445                 |
| दृष्टानां दृष्टप्रयोजनानां दृष्टाभावे प्रयोगोऽभ्युदयाय ॥ ८ ॥    | , २५८<br>२५६        |
| दृष्टान्ताच ॥ १३ ॥                                              | . ५५६               |
| हष्टेषु भावाददृष्टेष्वभावात्॥२॥                                 | , 200               |
| द्वेवद्त्तो गच्छति यज्ञद्तो गच्छतीत्युपचाराच्छरीरे प्रत्ययः॥१२। | . 053               |
| हेवदन्तो गुरुवतीत्यपचाराद्यिमानात्तावच्छरारप्रत्यक्षाऽहङ्कारः र | 4-644               |
| द्रवत्वात्स्यन्द्नम् ॥ ४ ॥                                      | . <b>૧</b> ૦૧<br>૨૯ |
| व्यवसम्मान्यम् ॥ १८ ॥ 🗼 😶                                       | . 44                |
| द्रव्यगुणकर्मनिष्यत्तिवैधर्म्यादभावस्तमः ॥ १९ ॥                 | . 439               |
| द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं सत्ता ॥ ८॥                          |                     |
| द्रव्यगुणयोः सजातीयारम्भकत्वं साधम्यम् ॥ ९ ॥                    | વહ                  |
| द्रव्यत्वगुणत्वप्रतिषेघो भावेन व्याख्यातः ॥ २७ ॥                | 474                 |
| द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ २८ ॥                     | ९३                  |

| स्त्रम्.                                                                         | पृष्ठम्: |
|----------------------------------------------------------------------------------|----------|
| द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ७ ॥                                       | 900      |
| द्रव्यस्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते ॥ ११ ॥                                      | १०५      |
| द्रव्यत्वं गुणत्वं कर्मत्वं च सामान्यानि विशेषाश्च ॥ ५ ॥                         | 48       |
| द्रघ्याणा द्रव्यं कार्यं सामान्यम् ॥ २३ ॥                                        | ३९       |
| द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते गुणाश्च गुणान्तरम् ॥ १० ॥                          | २८       |
| द्रव्याश्रय्यगुणवान् संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्ष इति गुण-                          | · · · ·  |
| लक्षणम् ॥ १६ ॥                                                                   | ३४       |
| द्रव्ये द्रव्यगुणकर्मापेक्षम् ॥ ७ ॥                                              | ३०२      |
| द्रव्येषु ज्ञानं व्याख्यातम् ॥ १ ॥                                               | २९७      |
| द्रव्येषु पञ्चात्मकत्वं प्रतिषिद्धम् ॥ ४ ॥                                       | ३०८      |
| द्रव्येष्वनितरेतरकारणाः ॥ १० ॥                                                   | ३०४      |
| द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरभावात् ॥ ३३ ॥                                              | १२३      |
| द्वित्वप्रभृतयः संख्याः पृथक्त्वसंयोगविभागाश्च ॥ २५ ॥                            | ४०       |
| े <b>ध</b>                                                                       | . "†2.,  |
| धर्मविशेषप्रसूताद्भव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां पदार्थानां                    |          |
| साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम् ॥ ४ ॥                           | १०       |
| धर्मविशेषाच ॥ ७॥                                                                 | १८९      |
| धर्माच ॥ ९ ॥                                                                     | ३४३      |
| i i i karanta i kali ka <b>r</b> a karanta i i i i i i i i i i i i i i i i i i i | - 1      |
| न च दृष्टानां स्पर्श इत्यदृष्टलिङ्गो वायुः ॥ १०॥ 💮 👑                             | ७६       |
| न चासिद्धं विकारात्।। २९॥                                                        | 888      |
| न तु कार्याभावात्कारणाभावः ॥ २ ॥                                                 | . ઇંહ    |
| नं तु शरीरविशेषाद्यज्ञदत्तविष्णुमित्रयोर्ज्ञानं विषयः ॥ १७ ॥                     | १६४      |
| न द्रव्यं कार्यं कारणं च वधित ॥ १२ ॥                                             | 38       |
| न द्रव्याणां कमे ॥ २१ ॥                                                          | . ३८     |
| नाड्यो वायुसंयोगादारोहणम् ॥ ५ ॥                                                  | २०७      |
| नापि कर्माऽचाध्रुषत्वात्प्रत्ययस्य ॥ २४ ॥                                        | ११५      |
| नास्ति घटो गेहे इति सतो घटस्य गेहसंसर्गप्रतिषेधः ॥ १० ॥                          | ३१९      |
| नित्यवैयम्यात् ॥ २७ ॥                                                            | ११८      |
| निलं पश्चिपदलपः॥२०॥                                                              | २६०      |

| <b>्रम</b> .                                   |                |               |       | पृष्ठम्. |
|------------------------------------------------|----------------|---------------|-------|----------|
| नित्ये नित्यम् ॥ १९ ॥                          | •••            |               |       | २५९      |
| नित्येष्ट्रभावादनित्येषु भावात्कारणे क         |                |               |       | १०२      |
| निष्क्रमणं प्रवेशनमित्याकाशस्य लिङ्गा          | <b>गा२०</b> ।  | 1             |       | ८७       |
| निष्क्रियत्वात् ॥ १६ ॥ 🛮                       | •••            |               | • • • | २८२      |
| निष्क्रियाणां समवायः कर्मभ्यो निषिद            |                |               |       | 288      |
| नि:संख्यत्वात्कर्मगुणानां सर्वेंकत्वं न वि     |                |               |       | २६७      |
| नोदनविशेषादुदसनविशेषः ॥ १० ॥                   |                | 47            | •••   | १९९      |
| नोदनविशेषाभावात्रीर्ध्व न तिर्यगगमन            | म्॥८॥          | • • •         |       | 288      |
| नोदनादाद्यमिषोः कर्म तत्कर्मकारिता             | व संस्कारा     | दुत्तरं तथो   | त्तर- |          |
| मुत्तरं च ॥ १७ ॥                               | •••            |               |       | २०३      |
| नोदनापीडनात्संयुक्तसंयोगाच ॥ ६ ।               | ١              | • • •         |       | २०७      |
| नोदनाभिघातात्संयुक्तसंयोगाच पृथिव              | यां कर्म॥      | १ ॥           |       | २०४      |
| ं प                                            |                |               |       |          |
| परत्र समवायात्प्रत्यक्षत्वाच नात्मगुण          | न मनोगुः       | गः॥ २६ ।      | l     | ५१       |
| परत्वापरत्वयोः परत्वापरत्वाभावोऽणु             | त्वमहत्वाभ्य   | Ť             |       | •        |
| व्याख्यातः॥ २३॥ …                              |                | • • •         |       | २९२      |
| <b>प</b> , रेशेषाहिङ्गमाकाशस्य ॥ २७ ॥          |                | • • •         |       | ९२       |
| पुनर्विशिष्टे प्रवृत्तिः ॥ १० ॥                | • • •          | •••           |       | २२७      |
| पुष्पवस्त्रयोः सति सन्निकर्षे गुणान्तरा        | प्रादुर्भावो व | स्त्रे गन्धाः | गाव-  | •        |
| लिङ्गम् ॥ १ ॥                                  | •••            | • • •         | •••   | ९५       |
| पृथिवीकर्मणा तेजःकर्म वायुकर्म च व्य           | ग्राख्यातम् ।  | । १२ ॥        |       | २११      |
| पृथिव्यादिरूपरसगन्धस्पर्शा द्रव्यानित          |                |               |       |          |
| पृथिव्यापस्तेजो वायुराकाशं कालो दि             | गात्मा मन      | इति द्रव्यागि | गे॥५  | ।। १७    |
| प्रत्यक्षप्रवृत्तत्वात्संज्ञाकर्मणः ॥ १९ ॥     | •••            | • • •         |       | ८५       |
| प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां संयोगस्याप्रत्यक्षत्वा | त्पञ्चात्मकं   | न विद्यते।    | शा    | १८५      |
| प्रथमाशब्दात् ॥ ३४ ॥                           |                | •••           |       | 128      |
| प्रयत्नविशेषात्रीदनविशेषः ॥ ९ ॥                | •••            |               |       | १९९      |
| <b>प्रयत्नायौग</b> पद्याञ्ज्ञानायौगपद्याचैकम्  | 11 3 11        | • • •         |       | 940      |
| प्रवृत्तिनिवृत्ती च प्रत्यगात्मिन दृष्टे प     |                |               |       |          |
| _                                              | •••            |               |       |          |

| स्त्रम्.                                          | •                |                                         | 794       |
|---------------------------------------------------|------------------|-----------------------------------------|-----------|
| प्रसिद्धिपूर्वकत्वाद्पदेशस्य ॥ १४ ॥               |                  | •••                                     | १३६       |
| प्राणापान <b>निमेषोन्मेषजीवनस्नोग</b> ती          | न्द्रियान्तर्विव | गराः <del>सुख</del>                     | इ:स्वे-   |
| च्छाद्वेषप्रयत्नाश्चात्मनो लिङ्ग                  |                  |                                         | १५२       |
|                                                   | ब                |                                         | • -       |
| बुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिर्वेदे ॥ १ ॥                | •••              | •••                                     | २२१       |
| बुद्धिपूर्वो ददाति: ॥ ३ ॥                         | •••              | •••                                     | २२३       |
| त्राह्मणे संज्ञाकमे सिद्धिलिङ्गम् ॥ व             | R 11             | • • •                                   | २२३       |
| * *                                               | भ                |                                         |           |
| भावदोष उपघाऽदोषोऽनुपधा ॥ ४                        | ll               |                                         | २३४       |
| भावोऽनुवृत्तेरेव हेतुत्वात् सामान्यमे             | व॥४॥             |                                         | ५३        |
| भूतमभूतस्य ॥ १२ ॥ 🏻                               | •••              | •••                                     | १३५       |
| भूतो भूतस्य ॥ १३ ॥                                | •••              | •••                                     | १३६       |
| भूयस्त्वाद्गन्धवत्वाच पृथिवी गन्धज्ञा             | ने प्रकृतिः ॥    | 411                                     | ३०८       |
| भ्रान्तं तत्॥ ५॥                                  | •••              | • • •                                   | २६७       |
|                                                   | म                |                                         |           |
| मणिगमनं सूच्यभिसर्पणमित्यदृष्टक                   | रणम् ॥ १५        | . 11                                    | २०१       |
| महत्यनेकद्रव्यव <del>त्त्</del> वाद्रूपाचोपलब्धिः |                  |                                         | १७७       |
| a                                                 | य                |                                         |           |
| यभान्यद्सद्तस्तद्सत् ॥ ५ ॥                        |                  | •••                                     | ३१४       |
| यज्ञद्त्त इति संनिकर्षे प्रत्यक्षाभावा            | दृष्टं लिहं      |                                         |           |
| यतोऽभ्युद्यनिःश्रेयससिद्धिः स ध                   |                  | • • •                                   | 4         |
| यत्नाभावे प्रसुप्तस्य चलनम् ॥ १३                  |                  | • • •                                   | २००       |
| यथादृष्टमयथादृष्टत्वाच ॥ १९ ॥                     |                  | •••                                     | ११०       |
| यदि दृष्टमन्दक्षमहं देवदत्तोऽहं यह                | दत्त इति ॥       | १०॥                                     | १५%       |
| यदिष्टरूपरसगन्धस्परी प्रोक्षितमभ्य                |                  |                                         |           |
| यस्माद्विषाणी तस्मादश्वः ॥ १६                     |                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | १४२       |
| यस्माद्विषाणी तस्माद्गौरिति चानैव                 | गन्तिकस्योदा     | हरणम् ॥                                 | १७ ॥ १४२  |
| युतसिद्धचभावात्कार्यकारणयोः सं                    | योगविभागौ        | न विद्येते ।                            | 1१३ ॥ २८१ |
| 3/11/18/14/14/14/14/14                            | ₹                |                                         |           |
| रूपरसगन्थस्पर्शवती पृथिवी ॥ ९                     | n                | •••                                     | ६१        |

| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | प्रथम्,      |
| रूपरसस्पर्शवत्य आपो द्रवाः स्विग्धाः ॥ २ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . ६४         |
| रूपरसगन्धरपर्शव्यतिरेकाद्थीन्तरमेकत्वम् ॥ १ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २६४          |
| रूपरसगन्धस्पर्शाः संख्याः परिमाणानि पृथक्त्वं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |              |
| संयोगविभागौ परत्वापरत्वे बुद्धयः सुखदुःखे इच्छा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4            |
| द्वेषौ प्रयत्नाश्च गुणाः ॥ ६ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २०           |
| रूपाणां रूपम् ॥ २८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ४२           |
| <b>8</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
| <b>ळिङ्गाचानित्यः शब्दः ॥ ३२ ॥</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १२२          |
| √ <sup>3</sup> is a second to the sec | , (          |
| वायुसंनिकर्षे प्रत्यक्षाभावादृष्टं लिङ्गं न विद्यते ॥ १५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ~ < <b>१</b> |
| वायोर्वायुसंमूर्छनं नानात्विङ्गम् ॥ १४ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 60           |
| विद्याविद्यातश्च संशयः॥ २०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १११          |
| विभवान्महानाकाशस्तथा चात्मा ॥ २२ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २६१          |
| विरोध्यभूतं भूतस्य।। ११ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १३५          |
| विषाणी ककुद्मान् प्रान्तेवालिधेः सास्नावानिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ७२           |
| वृक्षाभिसर्पणमित्यदृष्टकारितम् ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २०८          |
| वेदलिङ्गाच ॥ ११ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १९१          |
| A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २१०          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ३८           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १६९          |
| च्यवस्थितः पृथिव्यां गन्धः ॥ २ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ९७           |
| <b>રા</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
| शब्दलिङ्गाविशेषाद्विशेषलिङ्गाभ(वाच ॥ ३०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ९३           |
| राब्दार्थावसंबन्धौ ॥ १८ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
| न्द्रास्त्रसामर्थ्याच ॥ २१ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १७०          |
| ्रश्रोत्रप्रहणो योऽर्थः स शब्दः ॥ २१ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ११३          |
| The state of the s        |              |
| सचासत्॥ ४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३१३          |
| सति च कार्यादर्शनार्॥ ५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
| The state of the s        | -            |

### वर्णानुक्रमणिका।

| स्त्रम्.                                                        |                 |              |       | पृष्ठम्. |
|-----------------------------------------------------------------|-----------------|--------------|-------|----------|
| सतो छिङ्गाभावात् ॥ २६ ॥                                         | * * * *         |              |       |          |
| सत्यपि द्रव्यत्वे महत्वे रूपसंस्काराभा                          | बाद्वायोर्नुपत् | ञ्जिः ॥      | العا  | १७८      |
| सद्कारणवन्नित्यम् ॥ १ ॥                                         | *** ~           |              |       |          |
| सद्नित्यं द्रव्यवत्कार्ये कारणं सामान                           | यविशेषवदि       | ते द्रव्यगुष | गक-   |          |
| र्मणामविशेषः ॥ ८॥                                               | ***             |              | •••   | २५       |
| सद्सत्॥२॥                                                       |                 | •••          |       | ३१२      |
| सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु सा सत्ता                              | 11 0 11         |              | • • • | ५६       |
| सदिति लिङ्गाविशेषाद्विशेषलिङ्गाभावा                             |                 | ॥ १७ ॥       |       | . 80     |
| सन्त्ययोनिजाः॥ १०॥                                              | • • •           | • • •        | • • • | १९१      |
| समत्रायिनः श्वेत्याच्छेत्यबुद्धेश्च श्वेते बु                   | द्धिस्ते एते क  | ार्यकारणभू   | ते ९- | ३०३      |
| समे आत्मत्यागः परत्यागो वा ॥ १५                                 |                 |              |       |          |
| विशिष्टे आत्मत्याग इति ॥ १६ ॥                                   | •••             | •••          |       | २३०      |
| समाख्याभावाच ॥ ८ ॥ 🛛                                            |                 | • • •        |       | १९०      |
| समे हीने वा प्रवृत्तिः॥ ११ ॥                                    | •••             | •••          |       | २२८      |
| सर्पिजेतुमधूच्छिष्टानामग्निसंयोगाद्ववत्व                        | मिद्रिः साम     | ान्यम् ॥ ६   | 11    | ६९       |
| सोऽनपदेशः ॥ ३ ॥                                                 | •*• •           | •••          | • • • | १२९      |
| संख्याः परिमाणानि पृथक्त्वं संयोगिव                             | भागौ परत्वा     | परत्वे कर्म  | च     | 5.4      |
| . 🌏 रूपिद्रव्यसमवायाचाञ्जुषाणि ॥                                | ११ ॥            | •••          |       | १८२      |
| संख्याभावः सामान्यतः ॥ ३७ ॥                                     | • • •           | •••          |       | १२६      |
| संज्ञा कर्म त्वस्मद्विशिष्टानां लिङ्गम् ॥                       | १८ ॥            | •••          |       | 58       |
| संज्ञाया आदित्वात् ॥ ९॥                                         | •••             |              | 22.00 | १९०      |
| संदिग्धस्तूपचारः ॥ १३ ॥                                         |                 | • • • •      |       | १६१      |
| संदिग्धस्तूपचारः ॥ १६॥                                          | •••             | •••          |       | १६३      |
| संदिग्धाः सति बहुत्वे ॥ ३६ ॥                                    |                 |              | •••   |          |
| संप्रतिपत्तिभावाच ॥ ३५ ॥<br>संयुक्तसमवायादग्नेवैद्योषिकम् ॥ ७ ॥ |                 |              | •••   |          |
| संयोगविभागयोः संयोगविभागाभा                                     | ···             |              | •••   | २५७      |
| स्यागावमागयाः स्यागावमागामाः<br>व्याख्यातः ॥ ११ ॥               | વાડ્યુત્વમहत्   | श्राम्या     |       | 2/9      |
| च्यारकातः ॥ ५५ ॥<br>संयोगविभागवेगानां कर्म समानम् ॥             | 30 H            | • • •        |       | २८१      |
| संयोगविभागाश्च कर्मणाम् ॥ ३० ॥                                  |                 |              |       | 30       |
| संयोगादमानाश्च कमणाम् ॥ ३० ॥<br>संयोगादमावः कर्मणः ॥ २३ ॥       |                 | 45.41        |       |          |
| त्तवागादमावः कमणः ॥ ५२ ॥                                        | ***             | • • •        | • • • | ८८       |

|                                                                  |        | पृष्ठम्.    |
|------------------------------------------------------------------|--------|-------------|
| संयोगाद्वा ॥ २ ॥                                                 |        | ३५३         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                            |        | <b>१२</b> १ |
| संयोगाद्विभागाच शब्दाच शब्दनिष्पत्तिः ॥ ३१ ॥                     |        | ४२          |
| संयोगानां द्रव्यम् ॥ २७ ॥                                        |        | १९७         |
| संयोगाभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ ७ ॥                                 |        | २८४<br>२८४  |
| संयोगिनो दण्डात्सम्वायिनो विशेषाच ॥ १९ ॥                         |        | -           |
| संयोगिसम्बाय्येकार्थसमवायि विरोधि च ॥ ९ ॥                        |        | १३३         |
| संशयनिर्णयान्तराभावश्च ज्ञानान्तरत्वे हेतुः ॥ २ ॥                | * ** - | 380         |
| संस्काराभावे गुरुत्वात्पतनम् ॥ १८ ॥                              | ••,•   |             |
| सामयिकः शब्दाद्धेप्रत्ययः ॥ २०॥                                  | • • •  | २८५         |
| साप्रत्यतोख्यकाविषेक्षः ॥ १६ ॥                                   | •••    | ८२          |
| सामान्यतोदृष्टाचाविशेषः ॥ ७ ॥                                    | • • •  | १५६         |
| सामान्यप्रत्यक्षाद्विशेषाप्रत्यक्षाद्विशेषस्मृतेश्च संशयः ॥ १७ । |        | १०८         |
| सामान्यविशेषापेक्षं द्रव्यगुणकर्मसु ॥ ६ ॥                        |        | ३०२         |
| सामान्यविशेषाभावेन च ॥ १० ॥                                      |        | ५७          |
| सामान्यविशेषाभावेन च॥ १२॥                                        |        | 49          |
| सामान्यविशेषामावेन च ॥ १४ ॥                                      |        | ५९          |
| सामान्यविशेषाभावेन च॥ १६॥                                        |        | ६०          |
|                                                                  | 4 11   | ३०१         |
| सामान्यं विशेष इति बुद्धयपेक्षम् ॥ ३ ॥                           |        | 88          |
| सुखदुःखज्ञाननिष्पत्यविशेषाँदैकात्स्यम् ॥ १९ ॥                    |        | १६८         |
| सुखाद्वाराः॥ १०॥                                                 |        | २३७         |
| स्याश्च वायोः॥ ९॥                                                |        | 68          |
| स्वप्नान्तिकम् ॥८॥                                               |        | ३४२         |
| स्पर्शवान्वायुः॥ ४॥                                              | • • •  | ६७          |
| ह                                                                |        | 0.00        |
| हस्तककर्मणा दारककर्म व्याख्यातम्॥ ११॥                            |        | १९९         |
| इस्तकर्मणा मनसः कर्म व्याख्यातम् ॥ १४॥                           |        | २१२         |
| हीने परे त्यागः॥ १४ ॥ ू                                          |        | २२९         |
| हेतुरपदेशो लिङ्गं प्रमाणं करणमित्यनर्थान्तरम् ॥ ४ ॥              | • • •  | ३३५         |
| समाप्ता चेयं वैश्वेषिकसूत्राणां वणीतुक्रमणि                      | កា∙    | 1 Tipoga    |

## 'गुजराती' मुद्रणालयस्थानि कय्यसंस्कृतपुस्तकानि।

### श्रीमद्भगवद्गीता

Bhagavat-Geeta with 7 commentaries

१ प्रथमो गुच्छः-आनन्दगिरिकृतटीकासंविष्ठतशांकरभाष्य-जयतीर्थः विरचितटीकासंविष्ठतानन्दतीर्थाय (माध्व) भाष्य-रामाद्यजभाष्य-पुरुषोत्तमजी-प्रकाशितासृततरिङ्गणी-नीठकण्ठीसमेता। मञ्जुलैरायसाक्षरैर्धदिता। पृष्ठान्यष्टशन्तपरिमितानि द्यचिकणानि। मृल्यम् रू. ६-०-०.

#### श्रीमद्भगवद्गीता

Bhagavat=Geeta with 8 other commentaries

२ द्वितीयो गुच्छः । प्रथमषद्कम्-निम्बार्कमतात्वयायिश्रीकेशवका-दमीरिमद्दाचार्यपादप्रणीता - तत्त्वप्रकाशिका ' श्रीमधुम्पदनसरस्वतीकृता - गृ-ढार्थदीपिका ' श्रीशङ्करानन्दप्रणीता - तात्पर्यवोधिनी ' श्रीधरस्वामिकृता -'सुबोधिनी ' श्रीसदानन्दविरचितः - भावप्रकाशः ' श्रीधनपतिम् रिविर-चिता - भाष्योत्कर्षदीपिका ' देवज्ञपण्डितश्रीस्यंविरचिता - परमार्थप्रपा ' पूर्णप्रज्ञमतात्वसारिश्रीराघवेन्द्रकृतः - ' अर्थसंग्रहः ' इत्येताभिन्यां ख्याभिः सहि-तायाः श्रीमद्भगवद्गीतायाः प्रथमादिषडध्यायात्मकं प्रथमं खण्डम् । अत्र श्लोकाः स्यूक्तमाक्षरेष्टीकाश्र स्यूकाक्षरेर्धद्विताः, द्वदा मा क्षेत्रिषतेति । पत्रसंख्या सार्ष-पञ्चशतानि । मूल्यम् रू. ३ - १ २ - ०.

द्वितीयो गुच्छः । द्वितीयं षद्कम् । षष्ठादिद्वादशाध्यायान्तमः । तस्वप्रकाशिकाषष्ठविकोपेतमः । मूल्यम् रु. २-१२-०

Uttara=Geeta with a commentary

३ उत्तरगीता-गौडपादीयदीपिकाख्यव्याख्यायुता । भगवत्पादश्रीर्शः कराचार्याणां परमगुरुभिः श्रीधकाचार्याणां च शिष्यैः श्रीगौडपादाचार्यैः प्रणीतेयं व्याख्येत्योतावत्कथनमळमस्या महिमानमवगमयितुम् । मू. रू. ०-३-०.

#### श्रीमद्राल्मीकिरामायणम्

Valmiki Ramayana with 3 well-known commentaries 1st part

४ बालकाण्डम्-सर्वतन्त्रस्वतन्त्रप्रतिभेन शब्देन्दुशेखरादिनानानिबन्ध-प्रणेत्रा श्रीमनागेश्वभट्टेन स्वशिष्यस्य सतो जीविकाप्रदातुः शृङ्कवेरपुराधीशस्य वीरमणेः श्रीरामराजस्य नाना प्रणीतया रामायणतिलकाख्यया टीकया, पण्डित- श्रीवंशीघर-शिवसहायां प्रणीतिया समायणशिरोमण्यां स्वया टीक्या, श्रीगो-विन्दराजप्रणीतया भूषणाख्यया टीक्या च सह छुद्रयितुमारव्यमस्माभिः श्रीम-द्वालमीकिरामायणम् । तच पद्भिः खण्डैः समापयिष्यामः । तत्रेदं प्रथमं खण्डम् । मूल्यम् रू. ३-०-०.

#### Stotra=muktahar containing 256 Stotras

५ स्तोत्रमुक्ताहारः-अस्मिन् २५६ स्तोत्राणि संगृहीतानि । यथपि सन्ति भूरीणि स्तोत्रपुस्तकानि छदितानि भूरिभिस्तथापि न तेष्वियतां स्तोत्रप्त् त्नानां संग्रहः । अस्माभिः पूर्वमछदितानां स्तोत्राणां पुस्तकानि काश्यादिक्षेत्रभ्यो भूयसा प्रयासेन द्रविणव्ययनं च समासाय तेभ्यश्च प्रसादगुणयुक्तानि स्तोत्राणि संकृष्टस्य संगोध्य च तानि भाविकजनानां इतेऽत्र समावेशितानि तदाशास्मदे अद्यवन्ती जनाः सफल्यिष्यन्ति प्रयत्नमस्माकमछमिति । मूल्यम् रू.०-८-०.

#### Samskar Mayukha

६ संस्कारमयूखः — मीमांसकनीलकण्ठभट्ट स्तरंकरभट्टकृतः । अत्र संस्काराणां स्वरूपं कालः इतिकर्तन्यता वर्णधर्मा आश्रमधर्माश्च विस्तरतो मूळवचनोपन्यासपुरःसरं निरूपिताः । मूळवचनानि चाप्रतिपत्तिविप्रातिपत्तिसं माननस्थलेषु क्रमेण पर्यायशब्दप्रदर्शनेन मीमांसकाभिमतन्यायाद्यसरणेन च व्याख्यातानि । अन्ते कातीयस्त्राद्यसारिप्रयोगाश्च दत्ताः । पूर्वं वाराणस्यादिषु प्रदितोऽप्ययं वर्णपदनाक्यमंशविषय्यादिदोषप्रचुरत्त्याऽप्रविभक्तविषयत्या च भृशं दुर्वोधो विपरीतबोधकरश्चासीत् । अस्माभिस्तु प्रन्थकृतेव पुनः शोधितस्य वर्धिनस्य चास्य प्रन्थस्य पुरुत्तकमासाय विषयांश्च प्रविभक्त्य शोधने च महान्तमाया-समास्थायं प्रदितः । मुर्ते क्र. ०-१ २-०

#### Manu Smriti

भ मनुस्मृतिः — इष्ट्रकभटकतटीकया, विन्यान्तरेषु महिनान्नोहिखितै-रिदानीतनमहस्मृतिपुस्तकेष्वद्यप्रध्यमानैः श्लोकैः, पंचानां नमौतुक्रमकोशेन, विषयादकमण च सहिता । सक्ष्मेक्षिकया संशोधिता च । मू. रू. १--८-०

#### Vidura-Niti with a commentary

८ विदुरनीतिः-संस्कृतटीकोपेता नीतिशास्त्राभ्यासिनां विद्यार्थिनाम-तीवोपयोगिनी । मू. रू. ०-४-०.

#### Vedanta Rahasya

१ वेदान्तरहरूयम्-वेदान्तवागीशभटाचार्यविरचितम् । अत्राद्वेतमत-सिद्धान्ति निरूपितः । उपपत्तिश्च प्रदर्शिता । भाषाऽतिसर्वा प्रोदा च । स्रोदेष्

Vishishtadvaita-Mata-Vijaya-Vada

१० विशिष्टाद्वेतमतविजयवादः-नरहरिषण्डितकृतः । अत्र वि-

शिष्टाहैतमते परेषामध्येपात्रिराकृत्य विशिष्टाहैत एवोपनिषदां तास्त्रयं व्यवस्था-पितम् । स्रत्यम् रू.०-१-०

# Kumar Sambhay with 3 known.

११ कुमारसंभवं महाकाव्यम्—कविवरश्रीकालिदासविरचित्रमिदं स-समसर्गपर्यन्तं मिट्टनाथकृतसंजीविन्या चारित्र्यवर्धनकृतिशिष्या च संव-कितं तत आसमाप्ति सीतारामकृतसंजीविन्यालंकृतं छल्लितरायसाक्षरेर्धदितम्-तीव दर्शनीयमस्ति । मृत्यम रू. १-४-०.

# Ragbuvamsha with a commentary by Mallinatha

१२ रघुवंशमहाकाव्यम्-श्रीकाविदासकृतम् । महिनाथकृतसंबीिक्या-रूपटीकासहितम् । मू. रू.०-१०-०

#### कारिकावली

# Karikavalee with Siddhanta-Muktavali \* and other notes \*

१३ सिद्धान्तमुक्तावलीसहिता—न्यायवैशेषिकदर्शनयोर्व्युत्पित्स्तां कृषे
प्रणीतेषु प्रकरणप्रन्येषु सिद्धान्तमुक्तावलीसम्बद्धासिता कारिकावली सूर्धाभिष्कि
केत्यत्र न विद्वृषां वैमत्यं किंतु तत्र दीषितिकृदुपसृतया विवेकसरण्या संक्षेपतः
सक्ष्मतमानामर्थानाम्धणनिबद्धतया प्रायः खिद्यन्ति नव्याक्लात्राः, इति तेषाम्धपकारायास्माभिः प्रायः सर्वेषु विषमस्थलेष्वतिविस्तृतां सर्लं स्वोधां च टिप्पनी
पण्डित-जीवरामशािष्ठभिः कारियत्वा तया सहेयं दृदत्रेषु स्विक्षणेषु पत्रेषु
स्थूलाक्षरेम्चिद्वता । सार्थशताभ्यधिकपत्रयुतामपीमां सर्वसीलभ्यायाल्पीयसा मूल्येन
वितरामः । सृत्यम रू. ०—७—०.

# Vaisheshika Darshana with several commentaries

१४ वैशेषिकद्श्तम् – श्रीशंकरमिश्रकृत – वैशेषिकसूत्रोपस्कार – ज-यनारायणतर्कपञ्चाननभटाचार्यप्रणीत – विवृति – चन्द्रकान्तभटाचार्यप्रणीत – भा-ध्यसिंहतम् । मृ. रू. २-०-०.

#### Vadartha Samgraha

१२ वादार्थसंग्रहः (प्रथमो भागः)—अत्र शेषकृष्णकृतं स्फोटतत्त्व-निरूपणं, श्रीकृष्णमौनिकृता स्फोटचिन्दका, गोडबोठेकृतः प्रातिपदिकसंज्ञावादः, वाक्यवादः, हरियशोमिश्रकृता वाक्यदीिषकेति पञ्च प्रन्थाः संक्रिताः । पिष्ट-तानां प्रोटच्छात्राणां च बहुतरस्रपकारकः । मृ. रू. ०-६-०

#### Chandrakanta

चन्द्रकान्त (वेदान्त ज्ञानका मुखपन्थ) प्रथम भाग. यह वह प्रन्थ है कि, जो नितान्त निर्भान्त वेदान्त सिद्धान्तका एकांत प्रतिपादक "चन्द्रकान्त" मणि बम्बई प्रान्तके प्रसिद्ध साप्ताहिक 'गुजराथी' पत्रके मुख्य संपादक गुजराती भाषाके स्विक्यात केखक, अनेक प्रन्थोंके निर्माता देशभक्ष- धुरीण, सारासारविवेक—प्रवीण, वैद्यकुलभूषण श्रीमान् शेठ इच्छाराम सूर्य-राम देसाईके ग्रद हृदयमें देदिप्यमान प्रवोधरत्न—भाण्डागारका चमचमाता हुआ एक अमृत्य रत्न है. कि. रू. रू-८.

#### आर्ब्धमुद्रणा ग्रन्थाः । Taittiriya=Upanishat

१६ तेत्तिरीयोपनिषत्-श्रीमच्छंकरभगवत्पादकृतभाष्येणानन्दगिरिकृतटीकायुतेन तैतिरीयवियाप्रकाशेन च सहिता।

Mimansa Nyaya Bindu

- १७ मीमांसान्यायबिन्दुः—वैयनाथकृतः पूर्वमीमांसाग्रन्थः । Laghu Shabdendushekhar
- १८ लघुशब्देन्दुशेखरः—परिकारदिष्पनीयतः । Prayashchittendushekhar
- १९ प्रायश्चित्तेन्दुशेखरः—नागेशभदृकृतः। Maha Bhagayata
- २० महाभागवतम्-देवीपुराणम्।

' गुजराती ' छद्रणाव्याधिपतिः । कोट सासन निन्दिम–मुंबई•